

# الفن الإسلامي والعمارة

(1250-650)

تأليف:

ريتشارد إسغهاوزن - وأوليغ غرابار -  
وماريлен جاكشين مدینة

ترجمة:

عبدالودود بن عامر العمراوي



يقدم هذا الكتاب الغني بالصور والرسومات نظرة شاملة عن الفن والعمارة الإسلامية منذ القرن السابع وحتى القرن الثالث عشر الميلادي، وهي الحقبة التي تشكلت فيها ثقافة فنية جديدة وازدهرت للمرة الأولى في العصور الوسطى في المنطقة الشاسعة الممتدة من الأطلسيوصولاً إلى الهند.

ويركز الكتاب بصورة خاصة على تطور العديد من المراكز الفنية الإقليمية في إسبانيا وشمال أفريقيا ومصر وسوريا والأناضول والعراق واليمن، وكذلك على غرب وشمال شرق إيران. وي تتبع مسار تطور هذه المراكز من الناحية الثقافية والفنية خلال العصر الإسلامي الأول، ويدقق في الطرق الجديدة لإبداع بيئه ثقافية رائعة. ويقارب الكتاب الفنون بتصنيفات جديدة للعمارة والزينة الداخلية، وفن صنع الأشياء والكتب.

ولا غنى لأي باحث أو دارس في مجال الفن في العصر الإسلامي الأول عن هذا الكتاب، سواء من الناحية العلمية والأكاديمية الرفيعة أم من ناحية أسلوب كتابته البسط الذي لا يحتاج إلى معرفة مسبقة بموضوعه.

السعر 150 درهماً



إصدارات

دار الكتب الوطنية

esdarat



هيئة أبوظبي للسياحة والثقافة  
ABU DHABI TOURISM & CULTURE AUTHORITY

9 7 8 9 9 4 8 0 1 9 8 5 5

# **الفن الإسلامي والعمارة**

**(1250-650)**

**تأليف**

ريتشارد إتنغهاوزن

وأوليغ غرابار

وماريلين جنكينس مدينة

**ترجمة**

**عبدالودود بن عامر العماني**



تأليف

ريتلشارد إنغهاوزن

وأوليغ فرابار

وماريلين جنكينس مدينة

ترجمة

عبدالودود بن عامر العمرياني

© هيئة أبوظبي للسياحة والثقافة، دار الكتب الوطنية.  
فهرسة دار الكتب الوطنية أثناء النشر.

N6260 .E7912 2012

**Ettinghausen,Richard.**

[**Islamic art and architecture 650-1250**]

الفن الإسلامي والعمارة 650-1250 / تأليف: ريتشارد إنثغاوزن، أوليغ غرابار، ماريلين جنكينس مدينة؛ ترجمة: عبد الودود بن

عامر العماني. - ط. 1. - أبوظبي : هيئة أبوظبي للسياحة والثقافة، دار الكتب الوطنية، 2012

ص.؛ سم.

ترجمة كتاب : **Islamic art and architecture 650-1250**

تدملك : 978-9948-01-985-5

أ. عماني، عبد الودود بن عامر. 1. الفن الإسلامي. 2. العمارة الإسلامية. 3. الفن -- العصور الوسطى. 4. Jenkins, Marilyn. 5. Grabar, Oleg. ج. Jenkins, Marilyn, 1940-. ج. Grabar, Oleg. ب. د. العنوان

© Oleg Grabar, Elizabeth Ettinghausen and Marilyn Jenkins-Madina

First published in 2001 by Yale University Press with the English title

**Islamic Art and Architecture 650-1250**

Arabic translation copyright © 2012

by Abu Dhabi Tourism & Culture Authority

ALL RIGHTS RESERVED



# إصدارات

دار الكتب الوطنية

© حقوق الطبع محفوظة  
دار الكتب الوطنية  
هيئة أبوظبي للسياحة والثقافة  
«المجمع الثقافي»

© National Library  
Abu Dhabi Tourism&  
Culture Authority  
"Cultural Foundation"

الطبعة الأولى ١٤٣٣ هـ ٢٠١٢ م

الآراء الواردة في هذا الكتاب لا تعبّر بالضرورة عن رأي  
هيئة أبوظبي للسياحة والثقافة - المجمع الثقافي

أبوظبي - الإمارات العربية المتحدة  
ص.ب: 2380

publication@adach.ae  
www.adach.ae

## فهرس المحتويات

|           |                                                       |
|-----------|-------------------------------------------------------|
| 7 .....   | مقدمة المؤلفين للترجمة العربية                        |
| 9 .....   | توطئة الطبعة الثانية                                  |
| 12 .....  | توطئة الطبعة الأولى                                   |
| 17 .....  | المقدمة                                               |
| 19 .....  | الفصل الأول: ظهور الإسلام والمناخ الفني لتلك الحقبة   |
| 25 .....  | الجزء الأول: الفن والعمارة الإسلامية المبكرة.         |
| 26 .....  | تمهيد: المشهد التاريخي والثقافي                       |
| 31 .....  | الفصل الثاني: الأقاليم الإسلامية الوسطى               |
| 99 .....  | الفصل الثالث: الأقاليم الإسلامية الغربية              |
| 121 ..... | الفصل الرابع: الأقاليم الإسلامية الشرقية              |
| 147 ..... | الجزء الثاني: الفن والعمارة الإسلامية في العصر الوسيط |
| 149 ..... | تمهيد: المشهد التاريخي والثقافي                       |
| 155 ..... | الفصل الخامس: الأقاليم الإسلامية الشرقية              |
| 203 ..... | الفصل السادس: الأقاليم الإسلامية الوسطى               |
| 285 ..... | الفصل السابع: الأقاليم الإسلامية الغربية              |
| 307 ..... | الفصل الثامن: الفن الإسلامي وغير المسلمين             |
| 319 ..... | الهوامش                                               |



# مقدمة المؤلفين للترجمة العربية

من غير المسلمين؛ مسيحيين ويهود وزردوشيين وبوديدين وهنودوس ووثنيين. لم يقتصر هؤلاء على استخدام القطع الفنية الإسلامية، بل أعجبوا بها، وقلدوا في كثير من الأحيان تلك المنتجات المصنعة أساساً في المدن الغربية والنابضة بالحياة من الأندلس إلى آسيا الوسطى، التي كانت تحت حكم المسلمين. واللافت للنظر أنَّ هذا الفن ما زال يحمل مغزى ودلائل ل İslامي اليوم. وأملنا أن توافر هذا الكتاب باللغة العربية – لغة المسلمين الأوائل التي ما زالت مستخدمة حتى اليوم من قبل الملايين – سوف يجعله مصدر معارف تتعلق بالفنون الأولى للعالم الإسلامي، وكذلك مصدر إلهام لإبداعاته في الحاضر.

نودّ اغتنام الفرصة لشكر الناشر (هيئة أبوظبي للسياحة والثقافة) لقبوله دعم إنتاج هذا الكتاب الضخم الذي يعج بالصور. ونحن ممتنون لترجمتنا السيد عبد الوهود العمراني الذي كان صبره وعنايته بالتفاصيل الدقيقة فريديرين من نوعهما في تحريرتنا؛ فهو على امتداد عمله على ترجمة المؤلَّف، لم يكن بإظهار قدرة نادرة في معالجة البنية المعقدة لنص علمي طويل بهوامشه الكثيرة – وقد ساعده في مهمته السيدان محمد هديب وزهدي أبو خليل فيما يتعلق بالتدقيق اللغوي للنص العربي – بل إنه تعامل أيضاً بأريحية مع مفردات تقنية لا يوجد لها مقابل في كثير من الأحيان باللغة العربية، وهي مهمة عسيرة كان مرشدده فيها البروفيسور معان مدينة من جامعة كولومبيا بنيويورك، وأملنا أن يحصل السيد العمراني على اعتراف يليق بجهوده ونجاحه.

أوليغ غرابار  
ماريلين جنكينس

إنَّه لمن دواعي سرورنا أن نحتفي بهذه الترجمة من الإنكليزية إلى العربية ل بتاريخ القرون الستة الأولى لفنون البلدان الإسلامية. حُرِّرَ هذا المؤلَّف في نسخته الافتتاحية منذ ما يناهز خمساً وثلاثين سنة، ثم صدرت طبعة منقحة ومراجعة منذ عشر سنوات تقريباً، حرَّرها المؤلَّف على هذه الكلمات التمهيدية. وهذه ثانية ترجمة لهذا العمل، بعد أن نُشرت الترجمة الأولى إلى اللغة البولندية سنة 2007.

ازداد بصفة ملحوظة في العقود الأخيرة الاهتمام بدراسة الفنون القادمة من العالم الإسلامي، وقد توسيَّع ما كان يُعدَّ أميَّازاً حصرياً للمؤرخين والعارفِين – خاصة في الغرب، ولا سيما في العالم الناطق بالإنكليزية – ليشمل تشكيلاً عريضاً من القراء في بلدان عديدة. ويُلاحظ أنَّ الزيادة الأهم في عدد القراء وفي درجة اهتمامهم كانت بين الطلبة، العلماء، الفنانين، جامعي التحف الفنية، والجمهور العريض داخل البلدان الإسلامية وفي المجتمعات الإسلامية أينما كانت. تخطَّى هذا الاهتمام الجديد مجرد الإقرار بشراء الأعراف الفنية للحضارة التي يتميَّز إليها القراء، وأصبحت تقوده الرغبة في توسيع المعارف والفهم. وهي رغبة ناجمة عن إدراك متزايد بين هؤلاء القراء الجدد للإسهامات العظيمة التي قدَّمتها الحضارة الإسلامية إلى تاريخ الفن العالمي. ونذكر من بين هذه الإسهامات: مختلف طرائق البناء والتشييد، وتصنيع التحف الفنية المتنوعة، واستخدام التقنيات الزخرفية. إنَّ فنَّ وظيفي، وعلى هذا الأساس فقد استُخدِمت التحف المتعددة والمزخرفة بشَّتى الطراقيَّات من قبل الناس على اختلاف مشاربهم: الحكام المتنمون إلى أصول عرقية متعددة، وسكان المدن والتجار الأثرياء، والحرفيون والعَمَال البسطاء، والأعداد الكبيرة من النساء ربات البيوت، وكذلك من قبل كثير



وحساسيات جديدة تجاه التفسيرات والأحكام الثقافية، وقد اتضحت لنا أنَّ من المستحيل الإمام بكل ما توصلت إليه الأبحاث والنقاشات التي دارت حولها، وإذا كان هناك إجماع علمي اليوم حول تكون الحضارة الإسلامية وقوتها طوال القرون الستة الأولى من ظهورها؛ فهو ليس الإجماع ذاته الذي كان سائداً منذ ثلاثين سنة خلت.

وهكذا تبيَّن بوضوح أنَّ تقسيم مراحل قائمة المحتويات في الطبة الأولى - الخلافة، وإنها الخلافة، من القرن الحادي عشر إلى الثالث عشر الميلادي - كان يعكس فهماً للقرون الستة الأولى للفن والتاريخ المسلمين بعبارات قد تجد مسوغاً لها عند الجيل السابق؛ لكنها أصبحت لا تتوافق مع الرؤى المعاصرة لتلك القرون. فقد أهملت في الطبة الأولى بعض المناطق مثل شبه الجزيرة العربية واليمن، بينما لم تَل بعض الحقب التاريخية الاهتمام الكافي، وهو حال العصر العقد للحكم الإقطاعي في القرن الثاني عشر والثالث عشر في سوريا والعراق والأناضول والغرب الإسلامي.

وظهرت إشكالية خاصة تتعلق بالمسوحات والخلفيات، وبالمعلومات التي وفرتها مناهج علم الآثار الجديدة؛ كالمسح التصويري والإحصائيات أو التحاليل باستخدام مقاييس الطيف. وقد أظهرت للنور هذه التقنيات - ولا سيما فيما يتعلق بالقرون الأولى لدراستنا - أنَّ هناك بقايا لمستوطنات إسلامية لم تكن معروفة من قبل، وطبقات من العصر الإسلامي لمناطق مأهولة منذ أزمان بعيدة، وألاف الأنواع الخزفية وتسلسلها، وأوضحت محورية لإعادة بناء الثقافة المادية لذلك العصر، أو لتخليها على الأقل. لم يكن ممكناً إدراج كل تلك المعلومات، وهكذا اختبرنا أنفسنا في الغالب من بين أعمال ذات قيمة جمالية أو تاريخية، وتركنا لغيرنا - أو لفرص أخرى - مهمة تقييم الوثائق هائلة الحجم التي وفرها علم الآثار.

كما ظهرت صعوبة أخرى تجلَّت في الإصلاحات والترميمات الكثيرة التي نُفذت على البناءيات في كل مكان تقريباً، وكانت نتيجة ذلك أنَّ المظهر الحالي للبنية لا يتتوافق مع الوصف أو الصور التي قدمناها. وكانت العديد من هذه الإصلاحات أساساً عمليات صيانة ذات صلة بتحريات أثرية ممتازة؛ وقد كشفت في غالب الأحيان - كما في أصفهان أو القدس - الهيئة الأصلية للبنية. لكن في حالات أخرى حصلت إضافات كبيرة أعطت للبنيات منظراً جديداً حقاً، كما جرى في عمليات تأهيل البناءيات الفاطمية في القاهرة. إنَّ صورنا ورسومنا وتعليقاتنا لا تهيئ القارئ بالضرورة للحال التي هي عليها بعض البناءيات في الوقت الراهن، وعلى الرغم من الجهود الكثيرة التي يبذلها المعماريون والمرمون لإنجاز عملهم بدقة وعناية؛ إلا أنَّ الاحتياجات والوسائل والطموحات المحلية لا تتغاغَّ مع الدقة التاريخية.

أدخلت ثلاثة تغييرات رئيسية؛ يتعلق أولها بالمخاطط العام للكتاب وتنظيمه، من دون المساس بمبدأ "التاريخ"؛ أي التطور الزمني للفنون في البلدان التي ساد فيها الإسلام والحكم الإسلامي، فقسمنا تلك القرون الستة إلى مراحلتين زمنيتين عريضتين: الإسلامية المبكرة (من 650 إلى 1000 م)، والإسلامية القروسطية (من 1000 إلى 1250 م)، ويجد القارئ في توطئة كلِّ قسم مسوغات هذه التقسيمات، وبعض المعلومات حول خصائصها التاريخية والثقافية.

لقد أدركنا الصعوبات التي نواجهها في استخدام السلالات بوصفها معياراً رئيسياً لتجزئة العصور داخل كلِّ مرحلة؛ لأنَّ العديد منها يتتجاوز في كثير من الأحيان حدوده الجغرافية، ولأنَّ هذه السلالات تقاسم في ما بينها الثقافة العامة ذاتها والذوق الفني

على الرغم من الإعجاب بالأجزاء العديدة لتاريخ الفن الصادر عن دار بيليكان للنشر (Pelican History of Art)، والتي اقترحها الرحيل سير نيكولاوس بيفنسنير منذ تأسيس السلسلة سنة 1953، ذلك الإعجاب الذي يجب إظهاره عن جدارة؛ لأنَّ توقعات القراء حول شكل الكتب التي تتناول الفنون قد تغيرت كثيراً خلال العقود الأخيرة، فقد ظهر شكل جديد بعد أن اشتهرت مطابع جامعة يال السلسلة سنة 1992، وأضيفت إليها الصور بالألوان. وقد اختفت تلك البلدة التي كانت تلزم الأجزاء الأولى من دون أن يفقد المحتوى رصانته.

تميز كتاب (الفن الإسلامي والعمارة بعد 1250 م) مقارنة بسابقه الذي ألفته شيلا بلير وجوناثان بلوم (1994)، أمَّا الإصدار الجديد لكتاب إنْتِغِهَاوزن وغرابار الذي طالب به جون نيكول مدير مطابع جامعة يال في لندن فقد كان في محله أيضاً. دُعيَت ماريبلين جنكينس مدينة الباحثة في قسم الفن الإسلامي في متحف المتروبوليتان في نيويورك التي تلمذت على يدي ريشارد إنْتِغِهَاوزن، وكانت زميلته مدة طويلة؛ دُعيَت لمراجعة الأقسام التي تتناول الفنون الزخرفية وفنَّ الكتاب التي حررها إنْتِغِهَاوزن في البداية والعمل على توسيعها. ورَغب د. جنكينس بشكر فيليب ديمونتييل مدير متحف المتروبوليتان بنيويورك لدعمه الشخصي، ودعم المتحف لهذا المشروع. وقد راجع أوليغ غرابار الأقسام المخصصة للعمارة التي كان قد ألفها في الإصدار الأول، وأعاد صياغتها ووسعها أحياناً.

ولما بدأنا في تخطيط عملنا أدركنا أنَّ كثيراً من معارفنا وفهمنا للفن الإسلامي المبكر قد تغير منذ 1983 - 1985، وهي السنوات التي جُمعت خلالها الطبة الأولى، بل تغيرت منذ 1959 أكثر من ذلك عندما صممَنا بنية الكتاب ومخططه. لقد تكاثرت منذ ذلك الوقت في كلِّ أرجاء العالم الاكتشافات والخلفيات (المنشورة وغير المنشورة) وأطروحة الدكتوراه، وكذلك المعارض وكتبها المchorة المحكمة. ونشر زهاء ثلاثة قسماً لدراسات العصور القديمة والمؤسسات الأكادémية كالرسائل الإخبارية والدوريات وقوائم الجرد، إضافة إلى دراسات أكثر طولاً أحياناً تحتوي على معلومات عديدة حول الآثار المعروفة والجهولة والمبهمة.

وأدخلت الرسائل العلمية المحددة بمحور معين أو بمنطقة ما أو بزمن محدد تعريفات جديدة للمراحل التاريخية، أو اقتربت تصنيفات ضمن مجموعات جديدة للتحف الفنية، وأصبح غير ضروري إعادة مناقشة تلك النتائج المنطقية المتواقة عليها، والمنشورة في كتب في متناول اليد بطرق أخرى. ويجد المرء اليوم كتاباً جيداً ومحفظة. حتى إنَّ كانت تختلف في غرضها وتعابيرها. يمكن أن تقدم للقارئ مدخلاً لدراسة الفن الإسلامي. لقد دفعتنا كلَّ هذه الإنجازات التي حققها جيل من الباحثين النشطين في دراسة تاريخ هذه المادة إلى إعادة النظر في الاحتياجات الخاصة لمصنف عليه أن يعطي مناطق شاسعة وحقباً زمنية متعددة؛ إلى جانب أنه لا يكتفي بأن يكون مجرد مقدمة.

عندما شرعنا بالعمل وضعنا في حسباننا أنَّ مجالات الدراسات السياسية والاجتماعية والثقافية قد تأثرت بكلِّ هائل من الإصدارات حول مصادر كتابية لم تكن معروفة في السابق، وتأويلات جديدة وحوارات تنتهي أو لا تنتهي بخاتمات متفق عليها في العادة،

للتاريخ وكذلك تلك القادمة من المناطق ذاتها بهدف تأسيس قواعد آمنة يمكن أن تجمع فيها تحف مماثلة لكنها لا تتمتع بالقدر ذاته من التوثيق. وقد حملنا ذلك إلى حذف بعض الصور الواردة في الإصدار السابق وإضافة صور كثيرة من الأخرى، ومنها الصور الملونة. ولا تورد التعليقات على هذه الصور سوى ما هو معروف عن العمل الفني ولا جدال فيه؛ مثل: الماء، والتقنيات، والتاريخ المُضمّن أو تاريخ الإنجاز المؤكّد، ومكان الصنع. أمّا الحواشى فهي تحيل إلى أغلب الأديبيات ذات الصلة، وتشمل أحياناً وجهات نظر أو آراء أو نقاشات بديلة حول المسائل الفنية. كما سعينا من خلال قائمة المراجع إلى تقديم أدوات مفيدة للأبحاث اللاحقة، وقد قررنا بعد تردد طويل أنّ نظراً إلى أن النص يتابع أساساً التسلسل الزمني والجغرافي يتعين أن تكون قائمة المراجع مرتبة بحسب المحاور ووفق الوسائل الحاملة. وأوردنا مسراً ينتهي ويُعرّف كل الكلمات غير المألوفة الإنكليزية أو المهمة بوجه خاص في الثقافة الإسلامية.

وعلى الرغم من أنّ عدة فقرات وصفحات من الإصدار الأول بقيت على حالها في هذا الإصدار، إلا أنّ التغييرات التي أدخلناها على تقديم المعالم الفنية كبيرة جداً، وعلى الرغم من أنّ هذا الكتاب مُستوحى ومتأثراً بالإصدار الأول فإنه كتاب جديد بالفعل. يُمثل هذا العمل مقاولة للفن الإسلامي تُركّز على التطور الثقافي والفكري للعديد من المراكز الإقليمية ومن الحواضر الكبيرة في الأقاليم الإسلامية الوسطى إبان العصر الإسلامي المبكر الأصيل، وتُركّز على الطرائق المتعددة لإبداع محظوظ جميل عوضاً عن التركيز على فكرة مثالية بصرية فردية تجد لها تعبيرات محلية مختلفة. ويفترض أن يكون التوتر القائم بين هذين المقاربتين توّراً إيداعياً. ويُمكن أن يعود إصدار آخر في المستقبل يؤلّفه كتاب آخرون إلى مزيد من الوحدة بين مكونات الفن الإسلامي، أو أن يلغاً وهذا المرجح. إلى تقسيم المعارف المتزايدة بطراد والمتوافرة لدينا حول فنون الشعوب الإسلامية إلى أجزاء منفصلة. ونفترّ في الوقت ذاته بوجود هنات هنا وهناك لعدم التجانس بين الأساليب المختلفة في الكتابة.

استغينا عند كتابة الكلمات العربية والفارسية بالحرف اللاتينية عن علامات التشكيل في النص، باستثناء الاقتباسات المباشرة من اللغة الأصلية، بينما تظهر علامات التشكيل كاملة في المسرد. فيما يتعلّق بأسماء الأشخاص والأماكن والكلمات. مثل "محراب" الواردة في معظم القواميس. فقد كُتبت بحسب النهاية المألوفة في اللغة الإنكليزية، واستثنينا كتاب الوحي الإسلامي وكتابنا (*Qur'an*)، وليس (*Koran*) التي أقرّها قاموس ويبستر. وحاولنا أن ننافي كل الإشارات إلى "الشرق الأدنى أو الأوسط"، وإلى "المشرق" أو "الشرق". كما سعينا إلى تعريف الفضاءات الإقليمية بالعبارات الخاصة بها بدلاً من تسميتها من وجهاً نظر خارجية أو غربية أو روسية. ويشير اسم "الإسلام" إلى الدين والعقيدة، وفي بعض الحالات النادر إلى مجلمل الثقافة التي يغطيها هذا الكتاب، كما استخدمنا دون تفرقة نعتي "إسلامي" (*Islamic*) و "مسلم" (*Muslim*). وحصرنا استخدام اسم "تركي" بالمسائل المتصلة بتركيا المعاصرة وشعبها، وجلّنا إلى "تركماني" (*Turkic*) لتعريف كل الحالات المناسبة الأخرى. وتشير كل التواريخ الواردة إلى الحساب الميلادي، وعندما يرد تاريخان فإننا سنفصل بينها بخط مائل؛ فالأول للتاريخ الهجري المواقف للحساب القرمي الإسلامي الذي يبدأ عام 622 م.

يرغب المؤلفان - على قيد الحياة<sup>1</sup> - في الاعتراف بالجميل قبل أي شيء إلى المؤلف الثالث ريتشارد إنتمهاؤزن الذي كان مستاذهما ومستشارهما وزميلهما، وقد ساعدت

عيته. وعلى هذا الأساس بادرنا إلى تصنّيف العالم بحسب المناطق، فقسمنا العالم الإسلامي إلى ثلاثة أقاليم؛ الغربي: من المحيط الأطلسي إلى ليبيا، والمتوسط: من مصر إلى سهل بلاد ما بين النهرين، والشرقي: من جبال زاغروس وشرق الأناضول إلى الهندوس وحوض تاريم في آسيا الوسطى.

وجدير بالذكر هنا أنّ هذا التقسيم اصطلاحي، شأنه شأن أي تقسيم للمناطق الثقافية؛ لكن بدا لنا أنه أكثر ملاءمة من التقسيمات السياسية، ويسهل التصرف فيه أكثر مما هي الحال لو جرّأنا العالم الإسلامي برمته إلى حقب زمنية. ثم ذيلنا كلّ فصل بموجز للتصنيفات التاريخية الفنية أو الأسلوبية أو التعبيرية بحسب ما ينطبق على منطقة معينة في مرحلة زمنية معينة، كما وضعنا من حين إلى آخر توصيات مزيد من البحث. إنّ ثراء المعلومات المتوافرة والخطوات الأولى باتجاه خطاب نقدى حول الفن الإسلامي تسمح اليوم بمعالجة تاريخه بجزء من التمرّس النظري، مقارنة بما كان متاحاً منذ بضعة عقود. لكن ثمة استثناء جزئي في التقسيمات التنظيمية التي اعتمدناها؛ فقد بدا لنا أنّ من غير ممكن تجزئة عصر الفاطميين الثري والمتألق (909 - 1171 م) إلى عناصر زمنية أو إقليمية منفصلة كي ينسجم مع الإطار العام للتاريخ الإسلامي كما قسمناه؛ فهذا العصر يتتمي إلى الغرب الإسلامي وكذلك إلى منطقة الأقاليم الوسطى، كما عاش أوج ازدهاره في فترة تُعطى مرحلتين من المراحل التاريخية التي اعتمدناها. وقد انتهى بنا المطاف إلى إدراج معظم الفن الفاطمي في قسم الإسلام القروسطي وفي الأقاليم الوسطى لأسباب سترتها في حينها، لكن بعض التحف الفنية الفاطمية قدمناها في فصول الأقاليم الإسلامية الغربية في الفترة المبكرة. وما من شك في أن ذلك تصنّيف غير دقيق لتاريخ عصي على التصنّيف.

وقد عرضنا الفنون بطريقتين مهمتين، فقد تخلينا عن جعل الرسم على الحرف نوعاً منفصلاً وقائماً بذاته، وعمدنا عوضاً عن ذلك إلى إدراج الرسم على الجدران ضمن الزخرفة المعمارية من ناحية، وقد ضممنا المخطوطات المزخرفة وكذلك الحروفية إلى التصنّيف الأوسع لفن الكتاب من ناحية أخرى. كما أدخلنا تصنّيف "التحف الفنية" عوضاً عن "الفنون الزخرفية" بهدف التعبير عن واقع الفن الإسلامي المبكر والقروسطي، بدلاً عن التسلسل الأفقي التقني الذي هو في الأصل تطور لأوروبا الغربية. وقد رُتّبت "التحف الفنية" اعتماداً على الحامل والوسيلة، باستثناء الفصل السابع.

ويتمثل التغيير الآخر الذي شمل هذا الكتاب في إدراج قسم جديد خُصص لتأثير الفن الإسلامي على إبداع غير المسلمين داخل الفضاء الإسلامي؛ ولاسيما الإنتاج الفني للدول المجاورة للعالم الإسلامي، أو على إنتاج تلك المناطق النائية التي انبرت بعض سمات الفن الإسلامي في كثير من الأحيان. وهكذا بدا لنا أنّ تلك الملامح الخاصة بالفن الأرمني أو فن صقلية النورماندية تُفهم على وجه أفضل من الوهلة الأولى في سياق ثقافتها الخاصة مما هي الحال لو قدمت بوصفها أمثلة موسمية عن تأثيرات "عائمة" أو "غازية". ولسوف تغيب سمة رئيسية في الثقافة القروسطية عموماً إذا تجاوزنا التأثير القوي أو الضعيف للأشكال والأفكار القادمة من العالم الإسلامي، أو إذا فصلناها عن إطارها الضمني.

أما التغيير الثالث فقد جرت مناقشة و تصوير تحف تمثّل أكبر قدر ممكن من الوسائل والحوافل سعياً لتوسيع الصورة الشاملة للإنتاج الفني لكلّ منطقة رئيسية. وحاولنا إضافة إلى تقديم مجال بحثي أوسع - تضمين أكبر عدد ممكن من التحف المورّخة والقابلة

الذى أجرينا معه النقاشات الأولى حول فكرة إصدار جديد.

## أولیغ غرابار وماریلین جنکنس مدینة

الدكتورة إليزابيث إنغهاوازن في تأليف هذا الكتاب كما فعلت لدى تأليف الإصدار الأول، وساعدت مقرراتها الناجمة عن قراءتها الشافية بحل المسودات في تحسين جودتها، ونعرف لها بخالص الجميل لاهتمامها بكل التوافيق المتعلقة بهذا الإصدار.قرأ العديد من زملائنا - ريناتا هولود وليندا كوماروف ومعان ز. مدينة ولاري نيس وميغان ريد. فصولاً بأكملها، وقدموها ملاحظات نشكرهم عليها بصدق.

وهناك زملاء آخرون . جائيس آلن وسومر أتساوي وناسى باكر سى ومايكل بياتس وشيلان بلير وجوناثان بلوم وليندا فرستنغر وعبدالله غوشانى وروزلنڈ هودن وراشيل حسون ونابور کاجيتنى وتشالز ليتل ولويز ماكي وعبدالرازاق معز وغونول اونى وناصر رباط وسکوت ردولف ود . فارتشايدل رغلن وجورج سكندون وبريشيلا سوشاک وياسر طباع وأنطونيو فاليخو تريابو وأوليفر واتسون ودونالد ميتكومب وأيسين يولتار . أرسلوا ملاحظتهم ، أو أجابوا عن أسئلة شاعرين أن هذا المؤلف سيكون كتابهم أيضاً بعد أن تأثروا بالمحظى لدى استخدامهم الإصدار الأول .

لم يكن هذا العمل ليكتمل لو لا باحثين شابين؛ فقد تولّت د. سنتيا روينسون -مساعدة أوليغ غرابار- على امتداد سنوات تحرير هذا الكتاب طبعت النص الأصلي وحفظته على قرص مدمج، مع العلم بأنّه نُشر لأول مرة في عصر ما قبل الحاسوب، ثم بحثت في المكتبات عن المراجع الدقيقة وساعدت في تحرير أقسام كاملة من الكتاب باختزال الجمل الطويلة، وأعدت قائمة المراجع الأولية التي اختصرناها لاحقاً، كما ساندت بحماسة وحيوية ماريلين جنكينس مدينة في عدّها الثقافة الإسلامية الغربية ثقافة مستقلة في حد ذاتها. أمّا جاكلين كيرنر فقد أوكلت لها المهمة الصعبة المتمثلة في تنسيق الصور التي جمعها ثلاثة مؤلفين وترقيمها، وأنجزتها بنجاح فائق، ثم تكفلت بتحرير المسرد ووضع التواريخ على الخرائط، وتأكدت من تناسب المفردات وقائمة المراجع النهائية. ونزيرد أن نستحسن في الأخير تلك الرغبة في إنجاز العمل الشاق والنفس الإبداعي والوّدي والتعاوني الذي عملنا به وتحظّينا بفضله الاختلافات في الرأي التي ظهرت في بعض الأحيان. كنّا مختلفين فيما بيننا في المعارف والأمزجة والخبرة المهنية، وقد أثرى بعضنا بعضاً عندما سعينا للدمج كتابات مؤلفة في أزمان مختلفة وتشمل مواقف مختلفة تجاه تاريخ الفنّ ضمن نصّ واحد.

قدمت لنا المؤسسات التالية دعمها التقني والمالي: معهد الدراسات المتقدمة في بريستون، ومتاحف المتروبوليتان للفن بنيويورك، ومؤسسة البركة، ومؤسسة هاس، والسيد والسيدة جايس ف. بورك، والدكتورة النزاست إنثاغوازون.

كانت المهمة الكبيرة المتمثلة في جمع الصور بين يدي سوزان روز سميث، كما كانت الحال في الإصدار الأول، ونحن مدینون لها كثيراً، ولا سيما إذا أدركنا أن الصور كانت مطلوبة من زهاء 28 بلد، ولم تكن لنقدر على إتمام المهمة بسلامة لو لا المساعدة الدائمة والمختصة التي قدمتها لنا ماري دوهارتی من متحف المتروبولیتان للفن بنیویورک. كما نريد أن نتقدم بالشكر للناشر مطابع جامعة يال، ولقارئ معین لم یُفصح عن هويته قدّم لنا تعليقات ومقدرات مهمة حاولنا اتّباع كثیر منها، ولجون بانکس الذي قرأ النص بصبر وعناية، ولسالی سالفیزون التي أشرفت على العمل بأكمله، وإلى جون نیکول

<sup>1</sup>. تُوفي أول غرباء 2011 قبل صدور هذه الترجمة التي كانت مصدر فرحة وسعادة كبيرين له في أيامه الأخيرة، وهو ما عزى عنه عندما التقى في الدوحة سنة 2010 عندما كرمته مؤسسة آغا خان بجهازتها.

## توطئة الطبعة الأولى

الفن الإسلامي التي تقطّع فيها المناطق والصور - حيث انتشرت بكثافة في العقود الأخيرة - إلا أن موقفنا ببساطة أن ذلك ليس ما سعى هذا الكتاب إلى إنجازه. إنَّه تاريخٌ تقليدي لفن ثقافة معينة، وعلى غرابة ذلك لم يسع أحد منذ عشرينيات القرن العشرين - مع استثناءات قليلة مقتضبة وغير مُرضية - للقيام بذلك فيما يتعلق بالفن الإسلامي. لا أعتقد بأنَّه يمكن إهداء كتاب لذكرِ أحد مؤلفيه، لكنني أرغب في هذا المقام في فعل ذلك، وفي التذكير بالراحل ريتشارد إِنْغْهَاوْزِنْ. وأفعل ذلك أوَّلًا على النطاق الشخصي لأذكر مدى ديني له على امتداد السنوات، ولأعبر له عن امتناني لشقيقه بشخص لم يبلغ وقتُه الثلاثين من عمره لتحرير تاريخ للفن الإسلامي. كما أنه يليق بي أن أذكر أنَّه على إثر جيل الرواد في دراسة الفن الإسلامي (ماكس فون برشيم وإرنست هرتزال وإنرست كوبنل وتوماس أرنولد وجورج مارسي) يعود الفضل لريتشارد إِنْغْهَاوْزِنْ وجان سوفاجي الذي يفوقه ببعض سنوات في رسم الاتجاهات الجديدة التي اتَّخذتها دراسة الفن الإسلامي نحو فهم الدلالات الثقافية للتحف الفنية والمعمارية، ونحو تعريفات دقيقة لخصائص أَزْمَانٍ وأماكنٍ بعينها، ويعكس هذا الكتاب - على حد علمي - تلك الاتجاهات.

أوليغ غرابار

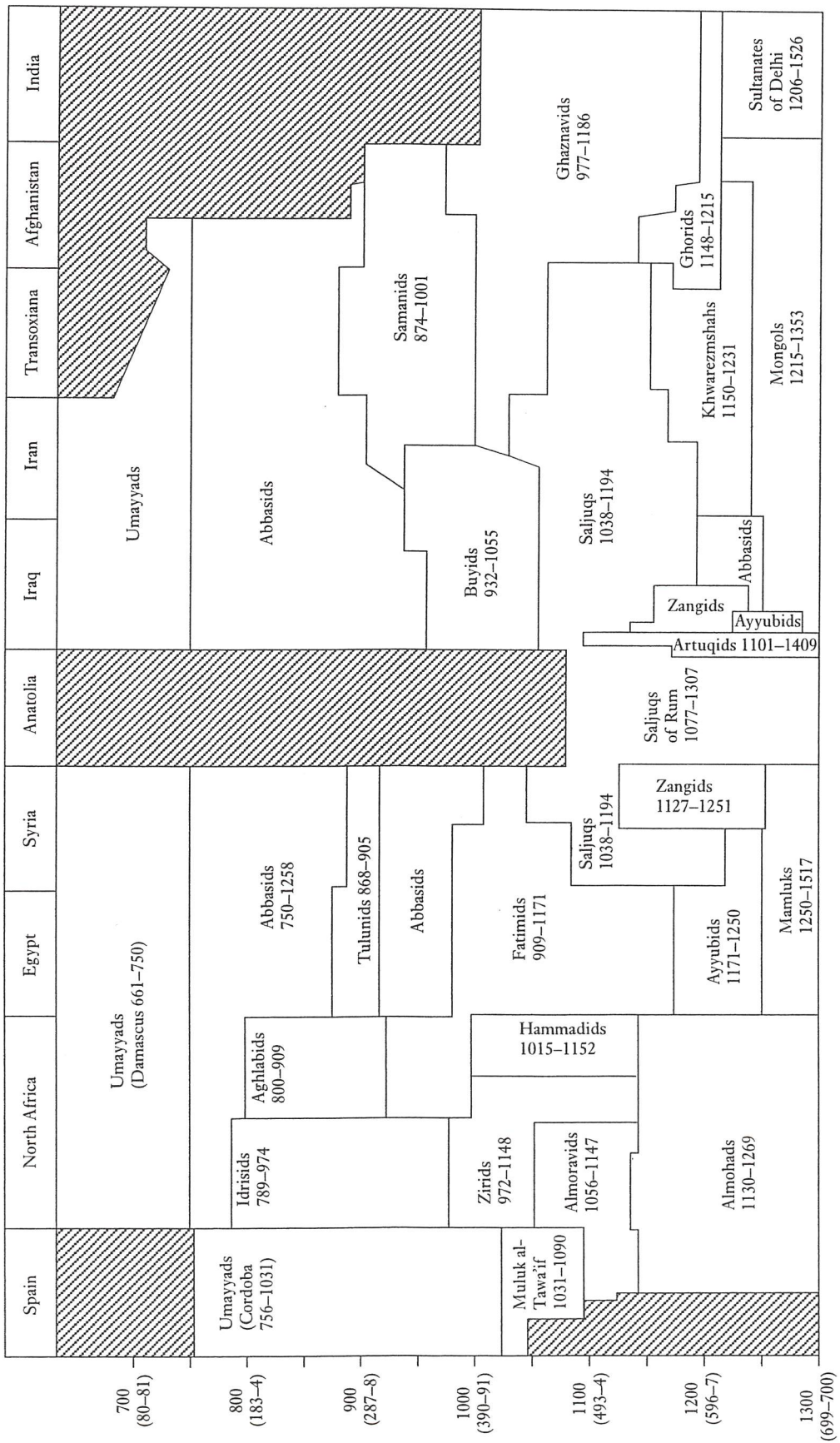
طلب مني سنة 1959 م الراحل البروفيسور ريتشارد إِنْغْهَاوْزِنْ أن أتعاون معه في تحرير كتاب مخصص للفن الإسلامي للناشر بيليكان. وقد وضعنا خطة الكتاب وحررنا جزءاً لا يأس به على امتدادخمس سنوات أو السنتين اللاحقة. غير أنه - وبصورة ما - لما أنهينا الفصول إلى حدود الغزو المغولي في القرن الثالث عشر م ظهرت ضغوط والتزامات أخرى، ولم يكتمل الكتاب. كان من الصعب المحاجة في ذلك العهد بأنَّ تقديم الفن الإسلامي يتطلب أكثر من كتاب، لكن في السنوات العشرين اللاحقة ظهر كم هائل من المعلومات، وبرز بعض الباحثين المميزين، وترسخ مزيد من العمق في تخصص دراسة الفن الإسلامي، واتضاع بوجه خاص اهتمام متزايد بالعالم الإسلامي، كذلك حملنا إلى اتخاذ قرار بأن ندرس بصفة منفصلة الفن الإسلامي في العصر الوسيط إلى حدود سنة 1260 م من ناحية، ثم قرون الإمبراطوريات العظمى من ناحية أخرى.

وهكذا كان الإطار الرئيسي لهذا الجزء الأول جاهزاً، ولم يتطلب الأمر إلا مراجعة الفصول التي حُررَت منذ عشرين سنة خلت، واختيار صور جديدة، وإضافة أخرى، وتحسين الهيكل التقني. وقد وافقت الدكتورة شيلا بلير والدكتورة إستيل ولان على مساعدتنا في هذه المهام، وإنني مدین لهمَا بكثير من الفضل في هذا المؤلف. ففحصتنا النصوص المؤلفة منذ أمد بعيد آخذتين في الحسبان المتطلبات الجديدة على ضوء المعارف الحديثة. وقد اختارت الصور المناسبة وكانتا مستعدتين كلما ظهرت الحاجة إليها. ويعين على كذلك ذكر جودي نارن وسوزان روز سميث اللذين شكلا عmad هذه السلسلة، وتميزا بروح الدعاية، وبكفاءة خلابة، ولم يكن هذا الكتاب ليكتمل دون صبرهما وتفانيهما. وأرجو التذكير بصفة شخصية أكثر بالدعم المستمر والاهتمام الذي أبدته الدكتورة إليزابيث إِنْغْهَاوْزِنْ.

تصورتُ مع البروفيسور إِنْغْهَاوْزِنْ هذا الكتاب منذ البداية على شكل استعراض ودليل، وليس أداة للتفكير والتأنّيات الثقافية على نطاق أوسع. يهدف هذا الاستعراض إلى تقديم المعلومات الأساسية بأكبر قدر من الوضوح والتشويق حول عالم عُرْفٍ فني معين، واقتراح بعض المسائل البحثية الرئيسية التي لم تجد لها حلولاً. وعلى الرغم من النقائص والأخطاء في مواطن عدة فإنني أعتقد بأننا بلغنا هذا الهدف باتاحة الفرصة للطلبة والقراء لمتابعة المسائل التي تهمّهم بالقدر الذي يرغبون فيه، وتتوافق جل هذه الإمكانية في الحواشي وفي قائمة المراجع الناتجة عنها. وتسعى قائمة المراجع المشار إليها إلى تقديم صورة عن وضع الدراسات في هذا المجال إلى حدود سنة 1985 م.

وقد تركَّز اهتمامنا على امتداد العمل على الجانب التاريخي، وعلى التعرّف إلى ما حدث في مناطق وأَزْمَانٍ معينة وتفسيره. دون إنكار قيمة الدراسات التأويلية حول

## Chronological chart of the principal dynasties









## المقدمة



# ظهور الإسلام والمناخ الفني لتلك الحقبة

هي التيارات الفنية الكبرى التي لقيها المسلمون في البلدان التي حكموها؟

لا يجدر بنا أن نعتمد كل الاعتماد على المعلومات المكتوبة حول الجزيرة العربية قبل الإسلام؛ لأنها مصبوغة فيأغلب الأحيان بأفكار مُسبقة تعود إلى الأزمنة التالية، قللت من شأن التراث الذي وصل إلى إسلام العصر الوسيط قادماً من الجاهلية، أي "زمن الجهل" الذي سبق ظهور الإسلام. لكن يبدو أن التحليل المعمق لنصوص مثل "أخبار مكة" للأزرقي المحتر في نهاية القرن الثاني ومجمل القرن الثالث الهجري / القرن التاسع الميلادي، عندما كانت العديد من ممارسات ما قبل الإسلام وذكراها حية، سوف يوفر كما لا يُستهان به من المعلومات حول الممارسات والطقوس الدينية في الجزيرة العربية قبل الإسلام، وحول الفضاءات الضرورية لأدائها. وقد انطلقت في المنطقة خلال العقود الأخيرة استكشافات أثرية ذات شأن شملت بعض الاستطلاعات وقليلًا من الحفريات

الأثرية، حيث كان أهمها تلك التي جرت في الفاو جنوب غرب الجزيرة العربية.

من المتعارف عليه عموماً أنَّ عرب شبه الجزيرة العربية كان لهم عدد محدود جدًا من الأعراف الفنية المحلية ذات الشأن، على الأقل في الفترة التي سبقت ظهور الإسلام مباشرة. كانت الكعبة في مكة [1] تعد أكثر صروح المنطقة العربية قدسية، وتشكل حرماً تحفظ فيه الرموز القبلية لشبه الجزيرة العربية برمتها. وهي بيتٌ شبيه مكعب شديد البساطة (10 X 12 X 15 متراً). تذكر رواية منسوبة إلى مسيحي قبطي من مصر أنه يُنِي سقف مسطحة للكعبة قائم على ستة أعمدة خشبية في مستهل القرن الأول هـ / السابع م. وأيًّا كانت دلالاتها الرمزية أو الزخرفية، يرجح أنَّ الزخارف المرسومة التي تمثل كائنات حية وجمادات كانت إحدايات من القرن الأول هـ / السابع م تحت تأثيرات أجنبية. فإذا كان أهُم مبني في المنطقة العربية وأكثراها شهرة يفتقد البريق المعماري، وهو مقدس من كل القبائل تقريبًا، من المحتمل أنَّ المعابد الأخرى التي تذكرها النصوص كانت أقلَّ روعة.

أما فيما يتعلق بالفنون المدنية، فإنَّ المعلومات المتوفّرة لنا أكثر شحًا، ولا شك في أنَّ قصور تجَّار مكة الأثرياء كانت تُبرّز مكانة ساكنيها وتراثهم، غير أنَّ البيت الخاص الوحيد في شبه الجزيرة العربية الذي ظهرت أهميته، وسوف تتحدث عنه أكثر لاحقًا - وهو بيت محمد (صلى الله عليه وسلم) في المدينة - كان يتألّف من باحة مربعة بسيطة، وعدد قليل من الغرف الصغيرة على الجانب، ورواق من جذوع النخل مُغطى بالسعف. ولا نعلم أشياء كثيرة عن التحف والأدوات المعدنية، أو الأنسجة التي استخدمها سُكّان شبه الجزيرة العربية في القرون الميلادية الأولى؛ هل كانت تُصنَّع محليًّا أم كانت تستورد؟ أظهرت الحفريات الأثرية في الفاو للنور مجموعة لا يُستهان بها من المنتجات التي جُلبت من منطقة البحر المتوسط، وبعضها هندي الأصل، وعدة شظايا رسم ما يزال الغموض يحيط بها. غير أنَّ الاكتشافات الأثرية تبقى هزيلة، ولا تسمح باستنتاج بيانات كثيرة. كان نمط حياة الرجل السائد وقتئذ لا يُقدر الحرفي كثيرًا. وإذا لا يجوز نقل هذا الازدراز إلى منتجات الحرفي نفسه، يبدو أنَّ الأسطورة العربية فيما قبل الإسلام لم تُولِّ الأشياء المصنَّعة تلك العناية التي أولتها بسخاء للخيول. وليس هناك أثر في الملامح القدامية، أو الإيرانية، أو الغربية في العصر الوسيط يذكر تعلُّق أحد هم بسيف أو درع.

يُحيط أحياناً بعبارة "إسلامي" - عندما ترتبط بالفن - كثيُر من الغموض والجفاء. ويعود أصل المفردة بوضوح إلى العقيدة الإسلامية، التي سوف تتناولها ياسهاب في هذا المقام. أما عندما نطبقها على الفن في الإسلام "يشير إلى كل المنشآت، وأثار الثقافة المادية التي أنتجها المسلمون، أو أنتجت للناس الذين عاشوا في ظل حكام المسلمين، أو في كيانات اجتماعية وثقافية تأثرت بقوة بأتماط الحياة والفكر التي تميز الإسلام، سواء كان الناس في الحالة الثانية مسلمين أم لا. وعلى عكس "المسيحي"، لا تُعرف عبارة "الإسلامي" العقيدة فحسب، بل ثقافة بأكملها. ويفسر ذلك - نظرياً على أقل تقدير - بأنَّ عكس المسيحية الإنجيلي بين مملكة قيصر وململة الرب غير قابل للتطبيق في الإسلام. وعلى عكس المسيحية أيضاً، لم يتطور الإسلام في بداياته بوصفه عقيدة لقلة قليلة ازداد أتباعها في ظل دولة غربية عنها، وطورت شيئاً فشيئاً سمات فكرية وفنية مميزة، حتى أينعت هذه العقيدة أخيراً بعد بضعة قرون، لتصبح إمبراطورية، وتولد فناً، وكذلك فلسفة، ونظرية اجتماعية.

حصلت في الإسلام - على عكس المسيحية - كل هذه التطورات بسرعة فائقة، في عقود قليلة من القرن الأول الهجري / القرنين السابع والثامن الميلاديين. عندما هاجر النبي محمد (صلى الله عليه وسلم) سنة 622 م، من مكة ليُؤسس أول دولة إسلامية في المدينة (يُشرب القديمة)، كان كل المجتمع الإسلامي يتكون من نزول قليل من الآباء من سكان المدن التجارية في غرب الجزيرة العربية. وكان بيت النبي (صلى الله عليه وسلم) مركزهم السياسي والروحي الوحيد. لكن بحلول سنة 132 هـ / 750 م كانت الجيوش العربية الإسلامية قد اخترقت جنوب فرنسا، وشقت في آسيا الوسطى نهر الأوكوسوس (أُعرف عند العرب بنهر جيحون)، ونهر سيردريا (أُعرف عند العرب بنهر سيحون)، وبلغت بلاد الهند. وكانت وقها السلالة الإسلامية الأولى (أي دولة الأمويين) قد حكمت وتلاشت، وتأسست مدن جديدة في شمال إفريقيا، ومصر، والعراق. كما شيدت قبة الصخرة في القدس، بينما بُنيت مساجد أخرى كبيرة وصغيرة في القدس نفسها، ودمشق، والمدينة، والعديد من المدن الأخرى. كانت وظيفة المساجد مكان التجمع لأداء الصلوات، وكذلك لتقوية الأواصر السياسية والاجتماعية التي تربط بين المؤمنين. وانتشرت عشرات القصور الرايعة في بلدان الهاجر الخصيبة، وببلاد ما بين النهرين، والساحل السوري الفلسطيني. وبعبارة أخرى، لم يتطور الفن الإسلامي تدريجيًّا عند النساء العقيدة والدولة الجديدين بأية تقاليد قديمة تواصلت في المناطق التي امتد إليها النفوذ. بل يكاد بروز الفن الإسلامي يكون فجائيًّا مثل عقيدته ودولته. ومهمها كانت المهارات والأعراف المحلية، الموجودة وقتها، المستخدمة في تشييد البناءات الإسلامية المبكرة وزخرفتها، فإنَّ السمات المشتركة لهذه المنشآت مبنية للمسلمين ولخدمة أغراض لم تكون موجودة على ذلك المنوال قبل الإسلام. ولكنفهم هذا الفن والأشكال التي ابتكرها، والطراقي التي توخّها في إبداعاته، من الضروري أن نتحرّى أولاً إن كان العرب الذين غزوا مناطق شاسعة إلى هذه الدرجة قد حملوا معهم أية تقاليد مميزة. ثم أن ندرك ثانية إن كانت العقيدة الجديدة فرضت سلوكيات، أو قوانين محددة طلبت تغييرًا فنيًا، أو هي شكلته. علينا أن نعرف أخيرًا: ما

والسدير رمزاً للبذخ الملكي الغائب في شبه الجزيرة العربية، وتُعدّ هذه القصور ضمن عجائب الدنيا. وقد أدخلوا عدداً من السمات الإيرانية للعالم السامي الذي يقطنه العرب. والأهم من ذلك، أن الرموز التي انبثقت منها الكتابة العربية المتداولة يبدو أنها تطورت في عاصمتهم الحيرة، مع أن هذه المسألة ما تزال موضع نقاش.

والحضارة الأخرى التي ألهبت خيال العرب زمن ظهور الإسلام قبله، هي الحضارة اليمنية في الطرف الجنوبي لشبه الجزيرة، حيث يعتقد أن مملكة سبأ قد عاشت. وقد تمت في السنوات الأخيرة عدة حفريات أثرية تتعلق باليمين ما قبل الإسلام واليمن الإسلامي، ركزت في الأساس على العصور الحديثة وما قبل الحديثة. لكننا نعرف من المصادر الأدبية ومن عدد محدد من التنقيبات الأثرية أن اليمين طور قبل مجيء الإسلام بقرون معماراً متميزاً يتألف من معابد وقصور وفنون نحتية محلية أصلية. كما نعرف أيضاً من الأساطير المتأخرة أن الرسامين اليمنيين كانوا مشهورين، إلى درجة أنهم دعوا إلى بلاط الساسانيين الفرس. وفي نهايات القرن السادس ترسخت سلطة مسيحية لم تدم طويلاً في المنطقة، لكنها أنتجت معماراً مسيحياً مميزاً، بقي لمدة طويلة في الذاكرة الجماعية العربية، وإن لم تدم البناءات نفسها أكثر من جيل. ويعود السبب وراء المستوى الرفيع للحضارة العربية الجنوبية إلى نظام الري باهظ الكلفة، وشديد التنظيم، الذي يُثلّه أفضل تمثيل سد مأرب. وقد شكل دمار السد (في أواخر القرن السادس على الأرجح) السبب الرئيسي لانحطاط اليمن. لكن ثراء اليمين نجم في الواقع عن دوره في التجارة بين الهند والخشنة من ناحية، والبحر الأبيض المتوسط من ناحية أخرى. وفي القرن السادس، تحول الجزء الأكبر من هذه المبادرات التجارية صوب الخليج العربي. ورغم الشهرة الحالية للمنطقة الجنوبية لشبه الجزيرة بمعابدها المتعددة، فإن أهميتها تكمن أساساً في كون مبانيها المدنية ألهبت خيال العرب في العصور اللاحقة. بقدر ما يسمح لنا كتاب "الإكيليل" للهمданى بإعادة تركيب الخصوصيات المعمارية للعمارات اليمنية العظيمة (وي يكن بالفعل إثبات بعض المعلومات الواردة في الكتاب بواسطة البقايا الأثرية)، إلا أن هذه الأديبيات تفتح لنا عالماً شبه خيالي من القصور ذات العشرين طابقاً بقاعات العرش المقببة، وتماثيل النسور الطائرة، والأسود النحاسية المزمرة، والعيدين السود حرّاس البلاط الملكي.

أما الثقافة العربية الثالثة ذات الشأن قبل الإسلام، فهي حضارة الغساسنة الذين حكموا البوادي السورية والأردنية إلى حدود القرن السادس م، ولعبوا بين الحين والآخر دور الأداة التنفيذية للسياسات البيزنطية. وقد أمر الحكم الغساسنة بتشييد العديد من البناءات الدينية، والمدنية، وكانت جزءاً مما يطلق عليه المعمار المسيحي البيزنطي السوري، مثل "البريتوريوم" Praetorium في الرصافة. لكن طبيعة هوبيتهم البصرية -إن وُجدت- ما تزال شديدة الغموض، ولا توجد تحف أو إنجازات فنية (باستثناء الأعمال المعمارية) يمكن نسبتها إليهم. وتكون أهمية الغساسنة في كونهم عاشوا واستثمرموا تلك المناطق التي استقر فيها الأمويون في القرن الأول هـ / السابع م. ومن الجائز أن العبور من الفنون الغساسنة إلى الفنون الأموية تم بطريقه مباشرة، مما يجعل التفريق بين هذه وتلك أمراً صعباً في أغلب الأحيان.

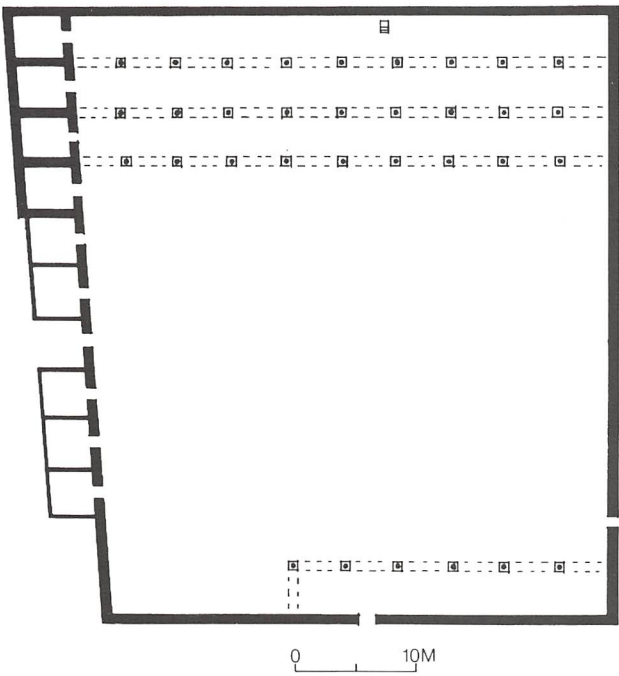
وهكذا، فإن ذكرى اليمين، واللخميين والغساسنة، التي حفظتها الأساطير والأشعار المرورية وسط الخيام، أو في المناسبات الموسمية في الواحات الغنية، غذّت عقول المسلمين الأوائل وخيالهم، وقدمت لهم روئيَّة تصور فنوناً مدنية رائعة، ابتكرها العرب منذ قرون عديدة في طرقِ الصحراء القاحلة. شكّلت هذه الرؤى ذات الإنجازات قليلة الانتشار وقتئذ، مع



[2] تدمر، معبد بل، نحت نافر، القرن الأول ميلادي

ومع ذلك، يجب علينا تلطيف هذا الإحساس بالجذب في مجال التطور الفني في شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام؛ لأن الحفريات الأثرية والاستكشافات نادرة، كما أن دراسات الوثائق الأدبية موسمية ومتقطعة وتفتقد الانظام. غير أن غياب الآثار أو التقارير الوصفية يجب ألا يحجب عناً تأثيرات البيئة الدينية، والفكيرية، والاجتماعية التي نشأت فيها الإسلام. فقد اتخذت هذه البيئة مفاهيم وأساطير فكرية وسلوكية كان لها أثراًها في تطور العقيدة وفي فنونها أيضاً. وهكذا نجد -على سبيل المثال- في مكة وعدد من الواحات الأخرى المفهوم السامي القديم للحرم؛ يتمثل الحرم في منطقة عادة ما تكون كبيرة بما فيه الكفاية، تُرسم وفق مخطط تتفاوت بساطته من مكان إلى آخر، وتُعد مقدسة ومحرمة على بعض الناس وفي بعض المواعيد. كما يعود أصل كلمة "مسجد" (مكان السجود) إلى أصول سبقت الإسلام؛ ففي الطقوس الدينية البسيطة التي كان العرب يقيمونها إذاك، يوضع رمز الإله داخل خيمة يُشار إليها أحياناً بالقبة، أو يُعطي بقطعة من القماش داخل إطار مقبب الشكل. وتتسنى مشاهدة ذلك في النقش النافر المعروف، الذي عُثر عليه في مدينة تدمر [2]. أما المحراب الذي سيصبح لاحقاً أحد العناصر المميزة للمسجد، فقد كان الجزء المقدس أو الرسمي لمؤسسة دينية أو مدنية. ويُظهر هذا المثال وغيره أن العديد من الأشكال والمرادات التي طورها الإسلام، وأعطتها دلالات دقيقة في المعتقد والحضارة الجدد، كانت موجودة في شبه الجزيرة العربية قبل الإسلام، وإن لم يتجاوز تعبيرها المعماري أو الفني المرحلة البدائية البسيطة.

إضافة إلى هذه المفاهيم البسيطة ذات التأثيرات المادية المحدودة، كان سكان الحجاز في عهد محمد صلى الله عليه وسلم واعين للإنجازات الفنية السابقة للحكام العرب في السبابس والصحارى المتعددة من الأناضول إلى المحيط الهندي. وعلى الرغم من أن إنجازات الأنباط (في منطقة الأردن اليوم تقريباً) والتدمريين (في سوريا الوسطى) من القرن الأول قبل الميلاد حتى القرن الرابع بعده لم تترك سوى تأثيرات محدودة، غير أن هناك ثلاث ثقافات أخرى أثّرت بصورة أعمق وأطول في الزمن. إحداها دولة اللخميين، وهي سلالة عربية ارتكزت في العراق دولةً وسائطيةً، وعملت حلقة وصل بين الفرس والبيزنطيين في القرنين الخامس والسادس م. حيث كانت قصورهم الأسطورية كالخورنق



[3] المدينة الموردة، بيت الرسول صلى الله عليه وسلم، 624 م، مخطط إعادة البناء

سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَاعًا فَاسْأَلُوهُنَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقْلُوبُكُمْ وَقُلُوبُهُنَّ وَمَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُؤْذِنُوا رَسُولَ اللَّهِ وَلَا أَنْ تَنْكِحُوا أَزْوَاجَهُ مِنْ بَعْدِهِ أَبْدَى إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ عِنْدَ اللَّهِ عَظِيمًا۔

وإذ يُطلب من المؤمنين عدم دخول بيت النبي كما يريدون، يجوز أن يكون هذا الأمر متعلقاً بمنطقة الغُرف الخاصة فقط. تصف العديد من المصادر اللاحقة بيت النبي بأنه أول مسجد بناه المسلمون. كما تماحَّ الدراسات التاريخية الأقرب متازمناً في أن توسعه - كما جاء في الحديث الشريف - حصلت انطلاقاً من فضاء عمومي اتّخذ وظائف خاصة لا في الاتجاه الآخر.

بغض النظر عن تفسير أصوله، فإن هذا المسجد البيت أو الـبيت المسجد، لم يكن بناءً مدهشة جداً من الناحية العمارية، كان يتتألف من ساحة مربعة من الطوب المجفف في الشمس يبلغ طول ضلعها زهاء خمسين متراً [3]. وعلى يمين الجانب الشرقي في الناحية الجنوبية جُهزَت بيوت لزوجات النبي (تسعة بيوت في العام العاشر الهجري / 632 م) لما تُوفي محمد صلى الله عليه وسلم). كما أقيمت صفة في الجانبين الشمالي والجنوبي قائمة على جذوع النخل، وُمعنطة بالسعف بعد أن اشتكتي أهل البيت [ر] من الحر الشديد في الساحة. كان هناك باب لكل جانب من الجانبين الآخرين، بينما أصبحت الناحية الجنوبية للبيت تُشير إلى اتجاه القبلة. كان النبي صلى الله عليه وسلم عادة ما يتكئ على رمح قرب الطرف الشمالي من الصفة الجنوبيَّة لإماماة الصلوات وإلقاء الخطب. كما كان يعتلي منبراً صغيراً أحياً. ويعود أصل المنبر في التاريخ إلى كرسٍّ كان يجلس عليه القاضي قبل الإسلام، ثم أصبح لاحقاً رمزاً للسلطة عند أداء شعائر الصلاة، وفي مجلل الأنثى التي تجري داخل المسجد.

إن تأويل المصادر المكتوبة فقط - المعتمدة عادة على السيرة - وإعادة تركيبها لا يمكن أن

عنصر الأشكال الرمزية المتاحة في معتقدات العرب، وغط من الوعي بالتقنيات المنشمة أكثر في الزخرف العماري والتحف الفنية، عنصراً رئيسياً ضمن تكوين الفن الإسلامي.

تبُرُز جملة من الصعوبات عندما نلتفت إلى تلك السلوكيات والمتطلبات التي أُسستها العقيدة، والتي سوف تؤثر عاجلاً أو آجلاً في الفن الإسلامي؛ ذلك أولاً لأن المصدر الوحيد الذي نقله تماماً لتلك الحقيقة هو القرآن الكريم، أمّا الأحاديث التي ظهرت بوصفها ملحقات أو توضيحات لفكرة النبي صلى الله عليه وسلم، فلا يمكن الاعتماد عليها دائماً باعتبارها وثائق تاريخية، لأنَّ زمن تقوينها الأول موضع كثير من الجدل. ثانياً: لأنَّ المسائل الفنية لم تظهر طوال حياة محمد صلى الله عليه وسلم، وعلى هذا الأساس فهو لم يحسِّن الأمور المتعلقة مباشرة بالفنون، أو الأنشطة الفنية ولم يفكِّر فيها، سواء ما أورده القرآن، أو سيرته الموثقة جيداً. أمّا الأحاديث، أو السلوكيات، أو التوصيات التي كان لها أثر في الفنون في آخر المطاف، فلم تكن مُوجَّهةً عن وعي بهذا الاتجاه. لذلك، فإنَّ التعريف بها - على الأقل جزئياً - استلزم الاعتماد على التعليقات الفكريَّة والتطورات الفنية اللاحقة.

يمكن القول فيما يخصَّ فن العمارة المتأخر إنَّ أهمَّ إسهام قدمه الإسلام المبكر لتشييه الجزيرة العربية هو المسجد (وجمجمة مساجد). وقد ولَّ محمد صلى الله عليه وسلم وجهه نحو المسجد الحرام العتيق وحوَّله إلى قبلة للدين الجديد (أي وجهة الصلاة) ﴿وَلَئِنْ أَتَيَتِ الَّذِينَ أَوْتُوا الْكِتَابَ بِكُلِّ أَيَّةٍ مَا تَعْوِذُ بِهِنَّكَ وَمَا أَنَّ يَتَابَعَ قَبْلَتُهُمْ وَمَا بَعْضُهُمْ يَتَابُعُ قَبْلَةَ بَعْضٍ وَلَئِنْ اتَّبَعَ أَهْوَاءَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ إِذَا لَمْنَ الظَّالِمِينَ﴾ البقرة، 144.

إضافة إلى ذلك، فرض على كل مسلم ومسلمة الحج إلى مكة مرة في الحياة لمن استطاع إلى ذلك سبيلاً. ولم تحدث على مرَّ القرون إلا تغييرات طفيفة على الكعبة، كما لم تطبع إلا بنايات قليلة إلى نسخ المتناول المكي. وبصفة عامة، ظلَّ الحرم المكي مركزاً فريداً لا مثيل له، يُولي كل المسلمين وجوههم شطره للصلاحة. كما أدخل محمد صلى الله عليه وسلم الصلاة الشخصية، وهي عمل عبادة محضة يؤديها المرء خمس مرات في اليوم أينما كان. لكن الصلاة تتم في بعض المناسبات كظهير يوم الجمعة في مساجد الله ﴿مَا كَانَ لِلْمُشْرِكِينَ أَنْ يَعْمِرُوا مَسَاجِدَ اللَّهِ شَاهِدِينَ عَلَى أَنفُسِهِمْ بِالْكُفُرِ أَوْ لِكُلِّ حَبْطَتْ أَعْمَالُهُمْ وَفِي النَّارِ هُمْ حَالَدُونَ إِنَّمَا يَعْمِرُ مَسَاجِدَ اللَّهِ مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَقامَ الصَّلَاةَ وَاتَّى الزَّكَاةَ وَلَمْ يَخْشَ إِلَّا اللَّهُ فَعَسَى أَوْلَئِكَ أَنْ يَكُونُوا مِنَ الْمُهْتَدِينَ﴾ التوبه: 17-18. والسبب أنه انطلاقاً من ذلك العصر أصبحت الخطبة حول موضوعات أخلاقية ودينية وسياسية واجتماعية جزءاً لا يتجزأ من صلاة الجمعة. إنها كانت تشكل الوقت والمكان الذي تعبَّر فيه المجموعة المسلمة، من خلال الإمام الخطيب، عن ولائها لحكامها. ونتيجة لذلك استوجب إيجاد مسجد لا يقتصر بسُكَانِ المدينة، ويصلح للوظائف الدينية والسياسية والاجتماعية.

وقد شكلَّ هذا التطور نقطة محورية لفهم المعمار الإسلامي المبكر.

لا تُعرف جيداً مساجد محمد صلى الله عليه وسلم. وقد دأب في بعض المناسبات الكبيرة أو الأعياد على الخروج من المدينة نحو مصلى كبير (أي مكان الصلاة)، يُحتمل أنه كان على الأرجح مكاناً مقدساً قديماً. أمّا في المدينة نفسها، فكان بيته يشكل المركز الرئيسي. وعموماً، يجاج المورخون الحديثون أنَّ التطور الفجائي والسرعى للعقيدة الجديدة حول ما كان في البداية سكتناً خاصاً إلى مكان عبادة وحكم، وأنَّ ذلك حصل تلقائياً، دون أن يكون تطويراً مقصوداً. بل إنَّ النبي نفسه اعتبر بيته مجرد ملائم لأنشطته المختلفة.

جاء في الآية 53 من سورة الأحزاب ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آتَيْنَا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَنْ يُؤْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ عَيْرَ نَاظِرِينَ إِنَّمَا وَلَكُمْ إِذَا دُعِيْتُمْ فَادْخُلُوا وَإِذَا طَعَمْتُمْ فَاقْتَسِرُوا وَلَا مُسْتَأْنِسِنَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِنِي النَّبِيُّ فَيَسْتَحْيِي مِنْكُمْ وَاللَّهُ لَا يَسْتَحْيِي مِنَ الْحَقِّ وَإِذَا

المفهوم الخطأ الشائع) بل واصل تطوره على امتداد الفترة التي يرصدها هذا الكتاب. إن مركز محمد صلى الله عليه وسلم في الإسلام كان كذلك مختلفاً تماماً عن مراكز جل المصلحين الدينيين: لم يكن إلا بشرًا ورسول الله. لم تُنسب إليه رسميًا معجزات، وطالما ردّ أنه لا يقدر عليها. لم يجتاز محنـة من أجل نجاة الآخرين. وباستثناء بعض الأحداث عند بداية حياته النبوية، لا يوجد مغزى خصوصي يتعلق بمناجاته، بل إن شريعة القرآن طبعتها بطبعها. وعلى هذا الأساس، رغم تطور توثيق السيرة الحمـدية (على الأرجح منذ أواسط القرن الثاني هـ / الثامن م)، فإن حـياته لم تكتـس الأهمـية العـمـيقـة التي أحـرـزـتها حـيـاتـها المـسيـحـيـة [ع] أو بـوـذا، على الأقلـ من منظـورـ الإـسـلامـ الرـسـميـ. وفي غـيـابـ سـيـرـةـ مـعـيـنةـ بوـصـفـها غـوـذـجاـ سـلوـكـيـاـ أو رـمـزاـ دـيـنـيـاـ، فإنـ الإـسـلامـ بـصـفـةـ عـامـةـ، والمـبـكـرـ على وجهـ الخـصـوصـ، لم يـنـجـذـبـ كـثـيرـاـ نحوـ معـالـجةـ الـوـحـيـ السـماـويـ بـالـوـسـائـلـ الـأـيـقـونـيـةـ (الـصـورـةـ وـالـتـشـيـلـ).

في أصل آخر من المبادئ الإسلامية ينص القرآن على تحريم الفنون التصويرية، وتذكر آية أخرى أن الله هو الخالق الوحيـد: ﴿الله خالق كـلـ شـيـءـ وـهـوـ عـلـىـ كـلـ شـيـءـ وـكـيلـ﴾ (الزمـرـ: 62)، وهي صيغـةـ من بين صيغـةـ عـدـيدـةـ لـتـتـبـيـعـ عنـ هـذـهـ الـعـقـيـدـةـ. فـبـالـنـظـرـ إـلـىـ طـبـيـعـةـ الـعـالـانـيـ المـضـمـنـةـ فـيـ الصـورـ، حيثـ تـكـادـ تكونـ مـادـيـةـ وـقـنـدـاكـ، يـكـنـ الـحـدـيـثـ المـتـكـرـ فـيـ كـثـيرـ منـ الـأـحـيـانـ، وـقـدـ نـصـ عـلـىـ أـنـ الـفـنـانـ الـذـيـ يـصـوـغـ تمـيـلاـ لـكـاثـنـ حـيـ يـعـدـ مـنـافـسـاـ للـهـ وـمـصـبـرـهـ اللـعـنـةـ الـأـبـدـيـةـ. وـالـنـصـ الـقـرـآنـيـ الـذـيـ يـشـيرـ إـلـىـ خـلـقـ تـمـيـلـ لـشـيـ لـشـيـ كـهـيـةـ وـالـعـنـيـ الـذـيـ وـرـاءـ قـوـلـ الـمـسـيـحـ عـلـيـ السـلـامـ وـاضـحـ: ﴿أـنـيـ أـخـلـقـ لـكـمـ مـنـ الطـنـ كـهـيـةـ الـطـيـرـ فـانـفـخـ فـيـهـ فـيـكـوـنـ طـيـرـاـ يـادـنـ اللهـ﴾ (آل عمرـانـ: 49). ليسـ هـذـاـ مـعـجـزـةـ خـارـقةـ فـحـسـبـ، لـاـ تـتـحـقـ إـلـىـ يـادـنـ اللهـ بـغـيـةـ إـقـاتـ النـاسـ بـحـقـيـقـةـ رسـالـةـ الـمـسـيـحـ عـلـيـ السـلـامـ، بلـ إـنـ بـثـ الـحـيـاـةـ فـيـ مـثـالـ كـانـ الغـرـضـ الـوـحـيـدـ الـمـتـائـيـ مـنـ صـنـعـهـ. ولـذـلـكـ، تـذـكـرـ عـدـدـ أحـادـيـثـ لـاحـقـةـ أـنـ الـفـنـانـ يـطـالـبـ يـوـمـ الـحـسـابـ بـيـثـ الـحـيـاـةـ فـيـ تـمـيـلـاتـهـ، وـيـكـونـ جـزـاءـ إـخـفـاقـهـ -ـ بـاـنـ اللهـ وـحـدـهـ الـكـفـيلـ بـهـذاـ -ـ نـعـتـهـ بـالـمـحـادـعـ الـغـشـاشـ الـذـيـ يـدـعـيـ اـمـتـلاـكـ قـوـةـ اللهـ.

لمـ ظـهـرـ هـذـهـ النـصـوصـ وـلـاـ أـخـرـىـ مـائـلـةـ لـعـدـةـ عـقـودـ، بـعـدـ وـفـةـ مـحـمـدـ صـلـيـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ، وـلـمـ تـكـنـ نـتـيـجـةـ حـتـمـيـةـ تـعـلـقـ بـالـفـنـونـ وـقـهـاـ، كـمـاـنـ عـلـمـاءـ الدـيـنـ لـمـ يـقـتـرـنـواـ مـبـدـأـ تحـرـيمـ الصـورـ بـالـدـرـجـةـ نـفـسـهـاـ مـنـ الـصـراـمةـ. وـمـعـ ذـلـكـ، فـقـدـ ظـهـرـ الـمـسـلـمـونـ مـنـدـ عـصـرـ الـبـنـيـاتـ الـأـوـلـيـةـ لـلـإـسـلامـ مـتـنـعـاـ أـوـ حـيـاءـ فـيـماـ يـتـعـلـقـ بـتـمـيـلـ الـإـنـسـانـ أـوـ الـحـيـوانـ. ظـهـرـ هـذـاـ سـلـوكـ عـلـىـ شـكـلـ نـقـضـ فـورـيـ فـيـ حالـ الـفـنـونـ الـدـيـنـيـةـ، وـرـدـ فـعـلـ أـكـثـرـ فـطـنـةـ وـمـهـارـةـ فـيـ الـفـنـونـ الـدـيـنـيـةـ. وـعـلـىـ هـذـاـ أـسـاسـ، لـاـ يـصـحـ أـنـ تـحـدـثـ عـنـ تـدـمـيرـ الـصـورـ وـالـتـمـيـلـ فـيـ الـإـسـلامـ iiconoclasm، وـإـنـ دـمـرـتـ بـالـفـعـلـ لـاحـقاـ، بـلـ يـجـدـرـ بـنـاـ أـنـ نـتـلـقـ عـلـىـ هـذـاـ الـمـوـقـفـ الـإـسـلامـيـ: تحـرـيمـ الـصـورـ وـالـتـمـيـلـاتـ aniconic.

أماـ الـجـانـبـ الـأـخـيـرـ مـنـ أـهـمـيـةـ الـقـرـآنـ لـلـفـنـ الـإـسـلامـيـ فـيـتـمـلـ فـيـ طـبـيـعـةـ الـقـرـآنـ نـفـسـهـ وـوـجـودـهـ؛ فهوـ يـشـكـلـ طـبـيـعـةـ تـامـةـ مـعـ الـمـاضـيـ الـعـرـبـيـ الـأـمـيـ فـيـ الـغـالـبـ. لـقـدـ اـسـتـبـدـلـ الـقـرـآنـ مـنـدـ الـبـداـيـةـ الـوـظـافـيـةـ الـأـيـقـونـيـةـ وـالـرـمـزـيـةـ وـالـعـمـلـيـةـ لـلـتـمـيـلـاتـ فـيـ الـفـنـ الـمـسـيـحـيـ أـوـ الـبـوـذـيـ بـالـكـتـابـاتـ. كـانـ هـذـهـ الـأـخـيـرـةـ مـقـتـسـيـةـ مـنـ الـقـرـآنـ فـيـ الـأـوـلـ، ثـمـ اـمـتـدـتـ لـتـاخـذـ مـنـ النـصـوصـ الـأـخـرـيـ. لـمـ تـكـفـ الـكـتـابـةـ بـكـونـهـ جـزـاءـ لـاـ يـتـجـزـأـ مـنـ زـخـرـفـةـ الـبـنـيـاتـ، وـمـنـ التـحـفـةـ الـفـنـيـةـ نـفـسـهـاـ أـحـيـاناـ، بـلـ دـلـتـ كـذـلـكـ عـلـىـ الـغـرـضـ مـنـ الـبـنـيـةـ أـوـ الـتـحـفـةـ. إـضـافـةـ إـلـىـ ذـلـكـ، تـمـ إـيـلاءـ أـكـبـرـ قـدـرـ مـكـنـ منـ الـعـنـيـاـ لـتـسـخـنـ كـتـابـ اللهـ وـبـهـ. نـتـيـجـةـ ذـلـكـ اـمـتـدـتـ الـحـرـوفـيـةـ إـلـىـ نـصـوصـ أـخـرـىـ غـيرـ الـقـرـآنـ، ثـمـ عـدـتـ فـيـ الـنـهـاـيـةـ أـعـظـمـ فـنـ مـنـ الـفـنـونـ. وـبـقـيـتـ ذـكـرىـ الـخـطـاطـيـنـ وـحـدـهـمـ تـسـجـلـ عـلـىـ اـمـتـادـ فـتـرـةـ طـوـلـيـةـ فـيـ الـمـاصـدـرـ الـمـكـتـوبـةـ مـنـ خـالـلـ أـسـمـائـهـ، مـمـاـ رـفـعـ مـنـ شـأنـهـمـ فـوـقـ الـمـسـطـوـيـ الـعـامـ لـلـحـرـفـيـنـ الـأـخـرـيـنـ الـذـيـنـ ظـلـلـواـ مجـهـولـيـ الـهـوـيـةـ.

يـقـدـمـ لـنـاـ إـلـاـ اـحـتمـالـاتـ، وـمـعـ ذـلـكـ يـجـبـ الإـقـارـ بـاحـتـمـالـ أـنـ يـكـونـ الـنـبـيـ قدـ أـمـرـ بـبـنـاءـ مـسـجـدـ مـفـصـلـ بـحـجـارـ بـيـتـهـ (رـغـمـ شـحـ الـأـدـلـةـ عـلـىـ ذـلـكـ). تـشـيرـ الـمـاصـدـرـ الـأـدـبـيـ إـلـىـ وـجـودـ مـاسـجـدـ إـسـلامـيـةـ فـيـ الـقـرـىـ وـالـمـدـنـ الـمـجاـوـرـةـ، مـاـ يـفـيدـ إـدـرـاكـ الـمـسـلـمـينـ الـأـوـاـلـ أـنـ هـذـاـ الصـنـفـ مـنـ دـورـ الـعـبـادـةـ يـعـدـ مـنـشـأـةـ مـوـحـدـةـ -ـ وـإـنـ لـمـ تـكـنـ كـذـلـكـ فـيـ مـظـهـرـهـ الـمـادـيـ -ـ غـرضـهـ جـمـعـ الـمـؤـمـنـينـ بـالـعـقـيـدـةـ الـجـدـيـدةـ. وـمـنـ بـيـنـ كـلـ الـبـنـيـاتـ الـمـذـكـورـةـ فـيـ النـصـوصـ، فـإـنـ الـبـنـيـةـ الـتـيـ أـثـرـتـ لـاحـقاـ أـكـثـرـ مـنـ غـيرـهـ فـيـ الـعـمـارـةـ الـدـيـنـيـةـ، هـيـ بـالـذـاتـ تـلـكـ الـتـيـ لـاـ يـكـنـ الـجـزـمـ بـاـنـهـ كـاتـبـ الـبـنـيـاتـ الـأـوـاـلـ الـتـيـ تـذـكـرـ الـنـوـرـ بـأـنـهـ «ـنـوـرـ السـمـوـاتـ وـالـأـرـضـ» أـصـبـحـتـ الـآـيـةـ الـجـمـيلـةـ 35ـ مـنـ سـوـرةـ الـنـوـرـ الـتـيـ تـذـكـرـ الـنـوـرـ بـأـنـهـ «ـنـوـرـ السـمـوـاتـ وـالـأـرـضـ» مـنـتـشـرـةـ عـلـىـ الـمـحـارـبـ بـعـدـ بـضـعـةـ قـرـونـ. [يـقـولـ الـلـهـ تـعـالـىـ]: ﴿الـلـهـ نـوـرـ السـمـوـاتـ وـالـأـرـضـ مـثـلـ نـوـرـ كـمـشـكـاـ فـيـهـ مـصـبـاحـ الـصـبـاحـ فـيـ زـجـاجـةـ الـرـبـاجـةـ كـانـهـ كـوـكـبـ دـرـيـ يـوـقـدـ مـنـ شـجـرـةـ مـعـارـكـ زـيـتونـةـ لـاـ شـرـقـيـةـ وـلـاـ غـربـيـةـ يـكـادـ زـيـتهاـ يـضـيـءـ وـلـوـ لـمـ تـمـسـسـهـ نـارـ نـوـرـ عـلـىـ نـوـرـ يـهـدـيـ الـلـهـ لـنـوـرـهـ مـنـ يـشـاءـ وـيـصـرـبـ الـلـهـ الـأـمـالـ لـلـنـاسـ وـالـلـهـ يـكـلـ شـيـءـ عـلـيـمـ﴾. كـمـ كـتـبـتـ الآـيـةـ 33ـ مـنـ سـوـرةـ فـصـلـتـ: ﴿وـمـنـ أـحـسـنـ قـوـلـاـ مـنـ دـعـاـ إـلـىـ الـلـهـ وـعـمـلـ صـالـحاـ وـقـالـ إـنـيـ مـنـ الـمـسـلـمـينـ﴾ عـلـىـ مـجـمـوعـةـ مـنـ ثـلـاثـ مـاـذـنـ قـرـبـ أـصـفـهـانـ، حيثـ تـمـدـحـ الـآـيـةـ مـنـ يـدـعـوـ النـاسـ إـلـىـ سـبـيلـ الـلـهـ. تـظـهـرـ هـذـهـ الـاـسـتـخـدـامـاتـ وـالـتـأـوـيـلـاتـ الـلـاحـقـةـ التـأـيـرـ الـبـاـشـرـ لـلـقـرـآنـ أـوـ الـلـنـبـيـ فـيـ فـنـ الـعـمـارـةـ الـإـسـلامـيـةـ الـلـاحـقـةـ. وـيـشـيرـ ذـلـكـ إـلـىـ الـعـلـاقـةـ الـإـسـلامـيـةـ الـفـرـيـدـةـ مـنـ نـوـعـهـاـ بـيـنـ الـقـرـآنـ وـالـمـيـشـاـتـ الـعـمـارـيـةـ.

سـكـتـ الـقـرـآنـ الـكـرـيمـ عـنـ جـمـالـيـاتـ الـرـسـوـمـ وـالـنـحـتـ وـالـفـنـونـ الـأـخـرـىـ، لـكـهـ ذـكـرـ عـدـدـاـ مـنـ الـأـحـكـامـ الـدـقـيـقـةـ وـالـسـلـوـكـاتـ الـعـامـةـ، كـانـ لـهـ أـثـرـ مـهـمـ فـيـ الـفـنـونـ الـإـسـلامـيـةـ الـلـاحـقـةـ. وـمـنـهـ الـآـيـةـ 90ـ مـنـ سـوـرةـ الـمـاـدـةـ [يـقـولـ الـلـهـ تـعـالـىـ]: ﴿يـاـ أـيـهـاـ الـذـيـنـ آمـنـواـ إـنـاـ الـخـمـرـ وـمـاـيـسـرـ وـالـأـنـصـابـ وـالـأـلـزـامـ رـجـسـ مـنـ عـمـلـ الشـيـطـانـ﴾. وـإـذـ تـفـسـرـ الـأـنـصـابـ غالـبـاـ عـلـىـ آنـهـ الـأـصـنـامـ، إـلـاـ أـنـهـ تـشـيرـ إـلـىـ أـصـنـامـ تـلـكـ الـأـلـهـةـ الـتـيـ تـتـخـذـ جـلـلـهاـ هـيـةـ بـشـرـيـةـ. وـبـنـدـ غـمـوضـاـ مـاـمـاـلـاـ فـيـ آـيـةـ ثـانـيـةـ (آـيـةـ 74ـ مـنـ سـوـرةـ الـأـنـعـامـ) يـقـولـ إـبـرـاهـيمـ [عـ]: أـيـاهـ عـنـ عـبـادـةـ الـلـهـ عـلـىـ شـكـلـ أـصـنـامـ: ﴿وـإـذـ قـالـ إـبـرـاهـيمـ لـأـيـهـ آـزـرـ أـتـتـخـذـ أـصـنـاماـ الـلـهـ﴾. لـمـ يـتـأـكـدـ بـلـ لـاـ يـرـجـعـ -ـ أـنـ الـقـرـآنـ تـضـمـنـ تـحـرـيمـ الـتـمـاـيلـ فـيـ هـذـهـ الـآـيـةـ وـفـيـ آـيـةـ أـخـرـيـ ذاتـ صـلـةـ، إـلـاـ أـنـ الـأـحـكـامـ الـمـتـعـلـقـةـ بـعـبـادـةـ الـأـصـنـامـ وـاـضـحـةـ لـاـ يـلـفـهـاـ أـيـ غـمـوضـ. وـكـمـ سـنـرـ لـاـحـقاـ، اـكـتـسـبـتـ الـصـورـ زـمـنـ اـنـتـشـارـ الـإـسـلامـ مـعـانـيـ تـحـكـمـتـهـاـ الـفـنـيـةـ كـثـيرـاـ، كـانـتـ تـرـمزـ لـلـرـوـيـ الـصـوـفـيـةـ وـالـدـيـنـيـةـ وـالـسـيـاسـيـةـ وـالـإـمـپـاطـوـرـيـةـ وـالـفـكـرـيـةـ، وـكـادـ تـكـونـ نـظـيـرـاـ مـارـادـفـاـ لـلـأـعـمـالـ وـالـشـخـصـيـاتـ الـتـيـ تـمـلـلـهـاـ. وـعـلـىـ هـذـاـ الـأـسـاسـ، فـإـنـ تـحـرـيمـ الـأـصـنـامـ الـمـعـبـودـةـ -ـ الـذـيـ يـشـكـلـ مـبـدـأـ أـسـاسـيـاـ فـيـ الـإـسـلامـ -ـ إـذـ مـاـ نـظـرـ إـلـيـهـ فـيـ إـطـارـهـ مـنـ الـصـورـ الـحـامـلـةـ لـمـغـزـىـ يـكـادـ يـكـونـ سـحـرـيـاـ، قـدـ آلـ فـيـ نـهـاـيـةـ الـمـطـافـ إـلـىـ تـحـرـيمـ تـمـيـلـ الـكـائـنـاتـ الـحـيـةـ. وـعـمـ ذـلـكـ، فـإـنـ هـذـهـ التـحـرـيمـ ظـهـرـ أـسـاسـاـ فـيـ الـمـيـشـاـتـ الـعـمـارـيـةـ وـالـتـحـفـ الـفـنـيـةـ وـالـكـتبـ الـتـيـ لهاـ صـلـةـ مـعـيـنةـ بـالـدـيـنـ الـإـسـلامـيـ. أـمـاـ فـيـ الـمـجـالـ الـدـيـنـيـوـيـ فـإـنـ الـعـرـفـ الـتـشـكـلـيـ -ـ الـرـاسـخـ فـيـ جـلـ الـمـانـاطـقـ الـتـيـ غـزـاـهاـ الـمـسـلـمـونـ إـلـىـ الـقـرـنـ الـأـوـلـ هـ /ـ السـابـعـ مـ -ـ لـمـ يـبـقـ حـيـاـ فـحـسـبـ (عـلـىـ عـكـسـ

زال تحديد مركز هذا الفن - الأصيل أو القادر من الخارج - محل نقاشات محدثة. من الجائز، فيما يتعلّق بشمال إفريقيا وإسبانيا، أنّ الأعراف التي تعود لما قبل الإسلام كانت أقلّ نشاطاً بسبب التاريخ السياسي المتباين وسيّى الحظ. لكن النقطة المحورية في التعامل مع الفن المسيحي، المعروف لدى المسلمين القادمين الجدد، أو الذي شاهدوه وقتئذ، لم تكن شخصيته الخصوصية بحد ذاتها في هذه الولاية، أو تلك (والتي كان لها تأثير تقني في الفن الإسلامي الفتى) بقدر ما تجلّت في الحضور الخلقي لسلطة الإمبراطور البيزنطي وتأثّره، ذلك الحضور المهوّل والمُحِبَّ، وإن كان عدائيّاً، لمن تسمّيه المصادر: ملك الروم، فقد نال رسّاموه الاعتراف بأنّهم أفضّل رسامي الدين. وكانت مشاعر المسلمين الأوائل تجاه إمبراطوريته مختلطة، ولعلّها تشبه ما يحسّ به حديث النعمة أمّا أستقرطلي أصيل.

تذكر الأساطير المعاصرة وحتى اللاحقة - ولم يثبت في الواقع - أنّ الأباطرة البيزنطيين كانوا يرسلون العمال للمشاركة في تشييد آثيّة بناية ذات شأن خلال العصر الإسلامي المبكر.

أمّا في الضفة الأخرى من الفرات، فقد ابتلع المسلمون الإمبراطورية الساسانية الإيرانية تماماً وسخروا - مباشرةً - فنانيها وأعراها في خدمة الإمبراطورية الجديدة. كان المُعاصرون يتّظرون إلى الحاكم الساساني على أنه مرادف للإمبراطور البيزنطي، لكنّ معارفنا بالفن الساساني ليست مكتملة - للأسف - مثلما هو فهمنا للأعراف المسيحية. وجُلّ ما نعرفه يتعلّق بالإيجازات المدنية: قصور عظيمة، مع استثناء واحد مشهور (إيوان كسرى المغطى بقطسيّفون) رديء البناء تُغطّيه الزخارف الجبسية يافراط؛ ونقوش صخرية نافرة، ولوحات فضية تمجّد سلطة الملوك؛ وأنسجة مصنوعة على الأرجح في إيران كانت تُباع وتُقلّد في مصر وحتى الصين. تميل معاشرنا الحالية الشّيحة إلى اختزال الفن الساساني، في عدد قليل من العناصر الزخرفية، كالحواشي اللؤلؤية المحيطة بشكل القلائد، والرموز الملكية مثل الأجنحة والبخانق المرفرفة، وبعض الخصوصيات المعمارية مثل الإيوان الملكي (غرفة مستطيلة مغطّاة لها جانب مفتوح على القضاء الخارجي) والزخرف الجبسي. لكن يجب لا تمحّج ندرة معاشرنا حقيقة أنّ الفن الساساني كان زمن الفتح الإسلامي أحد أهم فنون عصره. كان الفن الملكي يامتّيز فيما تسعى كلّ مكوناته إلى إبراز سلطة ملك الملوك. ورغم أنّ الساسانيين استخدمو فنونهم على أصالتها أو غيرها، إلاّ أنّهم استقروا كثيراً من أشكالهم الهندسية والتشكيلية (والزخرفية أحياناً) من المفردات الفنية الكلاسيكية للحضارة اليونانية والرومانية.

يجب لا تُغطّي الحظوة السياسية والفنية لهاتين الإمبراطوريتين العظيمتين قبل الإسلام وجود أعراف ثقافية وفنية أخرى. لم تُعرّف بكل وضوح معالم هذه الثقافات الأخرى، لكنّ أهميتها فائقة، إذ تعرّض العديد منها لأسلامة مفرطة، أو لعب دور الوسيط بين الإسلام وبقية العالم. ويُشكّل السكّان الساميون في سوريا والمنطقة العليا من الفرات مثلاً على ذلك. وعلى الرغم من كونهم مسيحيين، وجزءاً واضحاً من العالم البيزنطي، فإن تفرّدهم الفني ابتدأ قبل اعتمادهم الإسلام، ورفضوا عموماً التيارات الهلينستية لصالح حركات هرطقيّة مختلفة. وقد ساندهم الساسانيون في غالبية الأحيان، وتأثّروا بالأعراف الفنية الشرقيّة، ووجد المسلمون بين صفوّهم العديد من المساندين، وعلى الأرجح عدداً كبيراً من اعتمدوا الإسلام. لا نعرف فنونهم جيّداً، ولا سيّما في القرون التي سبقت الفتح الإسلامي مباشرةً، لكن يمكن أن تخيل كيف كانت حال مراكزهم الرئيسيّة إديساً، من خلال النظر إلى منشآت دوراً أوروبيوس Dura-Europos (قرب الصالحة شرق مدينة دير الزور في سوريا) وتدمر والحضر وطور عبدين يجوز الافتراض أنّهم

شكّلت هذه العناصر الأربع أهمّ الإسهامات في تكوين الفن الإسلامي خلال العقد الممتّد من هجرة محمد صلى الله عليه وسلم (1هـ/ 622م) حتّى وفاته (10هـ/ 632م): شعائر الصلاة التي يُفضل أن تقام في المسجد؛ وغودج المسجد الذي نشأ تلقائياً في بيت النبي؛ والإحجام عن تمثيل الكائنات الحية؛ واعتماد القرآن أثمن مصدر للمعارات الإسلامية، وكذلك الحروف العربية شكّلت واسطة لبتّ تلك المعارف. وفيما عدا هذا البيت الذي قد يشكّل جزئياً استثناء موضوعاً قابلاً للنقاش، فإنّ المسألة تتعلّق أساساً بالحالة النفسية وبنحو التفكير. أمّا الأشكال والموتيفات، فقد انبثقت حصرياً في جل الأحيان من البلدان التي غزاها الإسلام.

يمكن لنا تلخيص أهمّ السمات التي ميّزت الفن الغربي الآسيوي في منتصف القرن الأول هـ/ السابع م باقتضاب. فقد، أثر الفن الكلاسيكي اليوناني والروماني بمعناه الواسع، في كلّ الأقاليم التي فتحها المسلمون وقتئذ، والتي شكّلت النواة الصلبة لدار الإسلام. يلخص ذلك كارل بيكر ياجاز قائلاً: "لولا الإسكندر الأكبر لما وجدت حضارة إسلامية موحدة". ويعني ذلك شيئاً: ورث الفن الإسلامي، كالحضارة الإسلامية نفسها والفن البيزنطي والفن المسيحي الغربي جانباً وفيراً من العالم اليوناني الروماني من ناحية، ومن ناحية أخرى، فقد تطورت بدرجات مختلفة من الكثافة - امتداداً من شمال غرب الهند إلى إسبانيا - مفردات ثرية جداً من الإمكانيات التشكيلية، قادمة مباشرةً - قل ذلك أو كث - من الوحدة ضمن التنوّع" التي ميّزت المزيج الثقافي الهلينيستي koiné وأصبحت متاحة للثقافة الجديدة. وفي مجال المعمار كانت العناصر الأساسية للبنيات من وسط آسيا إلى الغال [La Gaule] أي فرنسا الحالية تقريباً] تتألّف من الأعمدة والسواري والعقود والقباب والمخلطات "البازيليكية" والمركبة والحجر والاجر مع تنويعات محلية مختلفة. وفي مجال رسم الأشكال البشرية والطبيعية، تعایشت أعراف القرن الأول الميلادي، حيث كانت تستخدم أكثر الحيل الفنية الإيهامية، مع الأنماط الأكثر تجریداً وخطيئة وزخرفة التي تطّورت بعد القرن الثالث م، ومع جُل التقنيات التي طورتها الفنون الزخرفية والصناعية. لم تستول الفتوحات الإسلامية على مناطق كبيرة تعيش حالة من الانحطاط الفكري والفنّي. ورغم أنّ الإمبراطوريتين البيزنطية والفارسية كانتا ضعيفتين في السنوات الأولى من الهجرة / النصف الأول من القرن السابع م، بسبب الفتن الداخلية والحروب، إلاّ أنّ هذه المشكلات لم تُكبح إلاّ عرضاً أنشطتهم الفكرية والفنية. ولم يرث العالم الإسلامي أعرافاً منهكة، بل حيوية تعایشت بداخلها التأويلات الفنية والتجارب الجديدة، مع الطرائق والأنمط القديمة. إنّ التجربة الكبيرة برمّتها، التي دامت عشرة قرون متّميزة في مجال التطور الفني وفّرت للعالم الإسلامي مفراداته الشكّلية.

لقد كانت أعراف هذا العالم كثيرة ومتّنوّعة، وكان المؤلفون المسلمين الأوائل يعون تماماً الفروقات الثقافية بين الإمبراطوريتين البيزنطية والساسانية، بين قيسرو كسرى، الاسميين الذين تحولوا إلى رمز للسلوك والحكم الإمبراطوري. وقد استولى المسلمون على اثنتين من أغنى الولايات البيزنطية: مصر والشام ( بما فيها فلسطين). كانت سوريا شهيرة بجودة معمارها الذي يستخدم الحجر، ويمكن مشاهدته حتى الآن في مئات الأبنية القديمة، واحتّفت كذلك برصانة نقوشها الحجرية، وتراث الفسيفساء التي تبلّط الأرضيات. إضافة إلى ذلك، فهي مركز لمعالم إمبراطورية عظيمة، مثل المعابد المسيحية في الأرض المقدسة. أمّا حضور القسطنطينية الإمبراطورية في عدة مظاهر من هذا الفن، فهذا مسألة للنقاش. كما توجد إشكالية الفن القبطي، الذي يمثل الفن المصري المسيحي الخارج عن الإجماع. وقد حُفظ على الكثير من منتجاته في مجال النحت، والرسم، والفنون الثانوية. وما

التي فتحها الإسلام عدة سمات تتعلق بمفهوم الفن. كان نصيبُ كبير من هذه الفنون في خدمة الدين والدولة، وكانت على الأقل في العالم المسيحي تخدم طبقة الدين والدولة. وتجدر الإشارة إلى أهمية هذه المسألة؛ لأنَّ الاستخدام المسيحي للصور - كما أشرنا آنفًا - أثر في موقف المسلمين تجاه التصوير التشبيهي. وقد لا تكون حروب تدمير الصور والتماثيل التي حصلت في العالم البيزنطي عقب بضعة عقود من الفتح الإسلامي مستوحة أو ناجمة عن الأفكار الإسلامية. لكنَّها تشير بلا شك إلى اهتمام الدوائر المسيحية وتساؤلاتها حول المغزى المُرِبِّك للصور التشبيهية.

لم تبلغ معارفنا هذا الحد فيما يتعلق بأغراض الفن السياسي وقيمه، لكن الطبيعة الرسمية لمجموعة تماثيله (الأيقونة) على اللوحات الفضية أو النقوش الحجرية، تُوحِي بشدة أنَّ الأمر يتعلق بأكثر من مجرد صور لواقع معين: كانت التماثيل رموزاً للملوك أنفسهم ولسلطاتهم. كان التجار السُّنَّديون والرهبان الأقباط، والقرويون السوريون الناطقون بالأرامية، والملوك التركمان المدلّلون يسعون جميعاً لابراز سلطتهم وتراثهم ومعتقداتهم، بواسطة المنشآت والزخرف المعماري والتحف الفنية.

وهكذا، لم تكن نسبياً للعرب الفاتحين أعراف فنية خصوصية كثيرة، وكانت ثقافتهم البصرية محدودة بعض الشيء عندما دخلوا دنيا شديدة الشراء، بموضوعاتها، وأشكالها الفنية ذات المفردات الفنية العالمية، وهذا كلَّه شحن أشكالها بكلفة خارقة في تلك الحقبة من تاريخها.

لكن تبقى الأصلة المنهجية والفكريَّة للفن الإسلامي إبان مرحلته التكوينية في أنه أظهر ذلك التلاقي بين الاستخدامات شديدة التعقيد وتألق الأشكال البصرية، ونظام ديني واجتماعي جديد لا تحتاج منظومته الفكريَّة إلى التعبير البصري.

شرعوا قبل القرن الثالث م في تحويل الموتيفات، والأشكال الكلاسيكية إلى أغاظ تجريدية وأشكال زخرفية، وواصلوا بمحاسة كبيرة، حتى أصبح التجريد والزخرف سمة من سمات الفن البيزنطي. هناك منطقة ثانية ذات أهمية ثانوية فيما يتعلق بالإسلام، وقد اكتسبت حظوة متزايدة في القرون التالية، هي: أرمينيا. كانت أرمينيا مت捷ذبة بين طرفين متنافسين: بين زنطة وإيران، وهذا ما جعلها تُطَوَّر شخصيتها الخصوصية باعتماد عناصر من كلا الطرفين. كما لعبت جورجيا دوراً مماثلاً في أقصى الجبال على امتداد القرون اللاحقة. وعلى الرغم من أهميتهما الخاصة وتميزاهما الفنية إلا أن هاتين الثقافتين اعتمدتا كثيراً على مراكز الإمبراطوريَّتين البيزنطية والإيرانية.

إضافة إلى ذلك، يجب الإشارة إلى منطقتين تقعان في محيط العالم الإسلامي كان لهما تأثير متقطع، في البداية على الأقل. أولاهما هي الهند التي وصلها المسلمون في القرن الثاني هـ / الثامن م، حيث أصبحت قبلة التجارة الإسلامية، وظللت تمثل "الآخر" الأسطوري الغريب طوال قرون. والأخر هي آسيا الوسطى التي كانت تُعد لاماً طويلاً مجرد نسخة مختلفة للعالم الساسي، ثم أصبحت اليوم تُعرف بأنَّها ثقافة بذاتها بعد الكشوفات الأثرية المدهشة، وهي ثقافة دمجت بصورة غريبة العناصر الصينية والهندية والساسانية، بل الغربية كذلك، مع سمات سُعْدية وخوارزمية، داخل فنون كانت في خدمة أديان ومعتقدات متعددة (المانوية والمسيحية والبوذية والمجوسية)، وكذا خدمة العديد من الأبراء، والتجار المحليين. وتحتل الصين بدورها مكاناً فاصياً في الخلفية، لكن تأثيرها لم يظهر إلا نادراً وعلى فترات متقطعة.

وراء وحدتها الشكلية والتقنية وتنوعها المحلية التي لا تُحصى، تقاسم فنون البلدان

الجزء الأول

## الفن والعمارة الإسلامية المبكرة

تهيد

## المشهد التاريخي والثقافي

ما يزال النقاش محتدمًا بين فريقين مختلفي الرؤية حول طريقة ظهور هذه الثقافة الإسلامية؛ وهناك فريق يتصرّر أنّ نشأتها كانت عملية سريعة نجمت عن منظومة اجتماعية وأخلاقية متكاملة، وهناك فريق آخر يميل إلى فرضية التطور البطيء جملة من ردود الأفعال التي ظهرت استجابة لاحتياجات وتحديات مختلفة. لكن لا يوجد اختلاف حقيقي فيما يتعلق بتكوينات هذه الثقافة، التي كان أحدّها جمع القرآن ونسخه، ثم تفسيره في مؤلفات كثيرة. كانت المصادر المبكرة تشير إلى كتاب المسلمين المقدس باسم "المصحف"، أي الصفحات. وقد تمتّ عمليات جمع القرآن ونسخه وتفسيره بالتوالي مع جمع الأحاديث النبوية. واهتمّ الحديث بحياة النبي محمد صلى الله عليه وسلم وسيرته اللتين استنبطت منهما الخطوط الإرشادية للسلوك الاجتماعي والاقتصادي وكذلك الشخصي. وهكذا، شيئاً فشيئاً تأسّس نظام قانوني يُسمى "الشريعة" بختلف مدارسها - المتفاوتة في استقلاليتها - بهدف تأويل المصادر. ثم ظهرت الانقسامات الداخلية مع تطور المذهب الشيعي بوجهه المختلف في مسألة أحقية الحاكم، ومع ظهور الفتن والزنادقة التي آلت إلى اضطرابات اجتماعية. كما برزت مجموعات ضخمة من غير العرب كان لها نفوذ كبير أحياناً وتكون من اليهود والمسيحيين والمجوس الذين اعتنقو الإسلام. أمّاعرب شبه الجزيرة واليمين فقد تحولوا إلى سقرا في الحواضر القديمة للعالم الكلاسيكي، أو في مدن حديثة أُنشئت خصيصاً لهذا الغرض مثل: الكوفة والبصرة وواسط في العراق، والفسطاط في مصر، والقيروان في إفريقيا (التي تتوافق حدودها تقريباً مع حدود تونس الحالية)، وتشكل هذه المدن ظاهرةً أصليةً جديدةً بالدرس.

لم تكن علاقات الدولة الأموية بالثقافة الإسلامية الصاعدة بكل تنوعاتها جيدة على الدوام؛ فقد كانت المدن العراقية الجنوبيّة هائجة في أغلب الأوقات، والولايات القبلية تمسّ الجزيرة العربية والسبابس السورية، بل هي تحدّت في كثير من الأحيان شرعية الخلافة الأموية نفسها. فانطلقت سلسلة من الثورات حوالي سنة 128هـ / 746م، بدأتها أساساً الولاية الشمالية الشرقية لخراسان، ووُجدت كذلك سنداً كبيراً في أماكن أخرى. وهكذا انهزم الأمويون سنة 132هـ / 750م، وقتل معظم أفراد تلك السلالة لتبرز واحدة جديدة منحدرة من ذرية النبي محمد صلى الله عليه وسلم دخلت بيت الخلافة هي السلالة العباسية. ظلّ العباسيون في الخلافة إلى حدود سنة 656هـ / 1258م عندما قُتل آخر خليفة عباسي على يد المغول. ويُشكّل هذا التاريخ نهاية الحقبة التي يرصدها هذا الكتاب. لم يكن الحكم العباسي منتظمًا في أهميته السياسية ولا في نفوذه الثقافي، فقد امتدّ عصره الذهبي من النصف الثاني للقرن الثامن الميلادي وغطّى مجلماً نهاية القرن الثاني والقرن الثالث هـ / القرن التاسع والعقدتين الأولىين من القرن العاشر م، وتميّز العباسيون بوجه خاص تحت حكم خلفاء أقوياء مشهورين مثل المنصور (الذي حكم ما بين 158-136هـ / 775-754م) وهارون الرشيد (193-169هـ / 809-786م) والأمويون (218-197هـ / 813-833م) والموكل (247-232هـ / 847-861م). وتأسست خلال القرنين مدينة بغداد التي أصبحت سريعاً أهمّ وأعنى حاضرة في آسيا وأوروبا وإفريقيا. كانت بغداد مركزاً كبيراً لاستهلاك شتى أنواع السلع، وبقيت على

في غضون قرن واحد تقريباً تحولت منطقة شاسعة إلى أرض يحكمها الإسلام (أطلق عليها المصادر المتأخرة: دار الإسلام)، امتدّت من الوسط الشمالي لإسبانيا إلى دلتا الهندوس، ومن الأطراف الشمالية للصحراء والمحيط الهندي إلى البحر الأبيض المتوسط والقوقاز وباراري آسيا الوسطى وسلسلة جبال هندوكوش، فتح المسلمون مصر وفلسطين وسوريا والعراق في العقد الفاصل ما بين وفاة النبي محمد صلى الله عليه وسلم سنة 10هـ / 632م وإنشاء الفسطاط سنة 21هـ / 642م. التي كانت البداية الأولى في تطوير القاهرة التي سوف تصبح تلك المدينة العصرية العملاقة. ومع حلول سنة 122هـ / 740م كان ثالثاً شبه الجزيرة الأيبيرية بين أيدي المسلمين، بيد أنه رُدع فيلق عربي كان يحوم حول تخوم مدينة بواتي Poitiers في الوسط الغربي لفرنسا. وفي الجانب الآخر، استقرّت أعداد كبيرة من العرب المسلمين في مرو وسمرقند (أي في تركمانستان وأوزبكستان الحالين) مجّهةً الطريق لذلك اللقاء العسكري والمرمي بوجه خاص سنة 133هـ / 751م بين الفاخرين المسلمين والجيش الإمبراطوري الصيني الذي شهدته تاراس مقاطعة جامبى في كازاخستان الحالية.

تمت هذه الإنجازات الخارقة تحت حكم الخلفاء الراشدين الأربعة، أي خلفاء النبي محمد صلى الله عليه وسلم الذين أداروا دفة الحكم من المدينة ما بين 10هـ / 632م و 41هـ / 661م، ثم تحت حكم الدولة الأموية (132-41هـ / 750-661م). تحدّر السلالة الأموية من أسرة تجّار مكيّن عارضوا النبي محمد صلى الله عليه وسلم بدايةً ثم اعتنقو الإسلام في وقت متّأخر نسبياً. وقد نقلوا عاصمة الحكم إلى دمشق في سوريا رغم تنقل الأمراء الحاكمين خارج المدينة غالباً، إذ كانت إقامتهم الرئيسية وعاصمة الحكم الحقيقي ما بين 108هـ / 726م و 126هـ / 744م في الرصافة الكائنة في المنطقة الشمالية للسبابس السورية. تنالى على حكم الدولة الأموية خلفاء متميّزون مثل معاوية (حكم ما بين 41-60هـ / 680-661م) وعبدالملك (76-86هـ / 695-705م) والوليد (86-96هـ / 715-705م) وهشام (125-106هـ / 724-743م) أسهموا في ترسّيخ الهيكل الإداري للإمبراطورية الأموية، ثم قسموها إلى ولايات عينوا لإدارتها ولادة أكفاء على الأغلب. حافظ الأمويون أمداً معيناً على الممارسات البيزنطية والساسانية وغيرها، ثم فرضوا في النهاية (حوالي 70هـ / 691م) العربية لغة للإدارة وسك النقود. وجمع الخلفاء الأمويون ثروات طائلة من غنائم الغزوات، ومن استحقاقات الزكاة والضرائب، وقد سمحت هذه الثروات بالإنفاق على الجيوش التجارية والقوات البحرية، وبالاستثمار في التوسيع الزراعي والتجاري. وثبت الوثائق التاريخية امتداد هذا التوسيع الاقتصادي في الهلال الخصيب، لكن يرجح أنّ الازدهار وصل إلى مناطق أخرى أيضاً. واقتصرت جل العلاقات الدبلوماسية مع البلدان غير الإسلامية على الإمبراطورية البيزنطية. وقد حافظ الأمراء الأمويون ببراعة على التوازن بين عناصر متباعدة: بين أنماط الحياة والثقافة التقليدية السائدة في العالم القديم الذي كانوا يحكمونه، وطبقة جديدة ميسورة من القادة العرب المتشبّهين بولاءاتهم القبلية، وكفاءات إدارية وعسكرية متميزة، وثقافة إسلامية حديثة.

الشرعية والأخلاقية الإسلامية الجديدة. دخل هذا المزيج الثقافي أبدع الفردوسي الشهنامة التي تُعد الملحمة التاريخية الكبيرة لإيران. لكن دراسة التأثير الحقيقي للشهنامة وإسنادها الرسمي للحاكم التركماني محمود في غزني وسط أفغانستان سوف تجري في الجزء الثاني من هذا المؤلف. ولقد ساعدت سلالات حكام شمال شرق إيران في تركيز ظاهرة جديدة تماماً وبolorتها، ومتراصلة إلى حد ما: هي الثقافة الإسلامية الإيرانية التي عبرت هيئتها عن نفسها بالعربي في الغالب بدل اللهجات الفارسية الوسطى. ويجب أن نضيف أنه كانت هناك في شمال إيران (محافظة جيلان وديلم) وعلى حدود القوقاز عشرات السلالات الحاكمة الثانوية، جلها ذات أصول محلية، ولم تعتنق الإسلام عموماً. كانت هذه السلالات تدفع نوعاً من الخراج (ضريبة بالأحرى) لخلفاء بغداد. ولم تكن إسهامات هذه السلالات الصغيرة ذات بال في مجال الفن قبل الألفية الأولى، مع بعض الاستثناءات القليلة. ومع ذلك، فإن هذه الولايات الإيرانية الشمالية هي التي أنتجت سلالة البوهيمين (454-1062هـ / 932-320). كان البوهيميون أصحاب ولاة شيعي لم يتبعوا الإجماع السنّي، وقد استولوا على الخلافة وأداروا دفة الحكم. وتُعد سنة 333هـ / 945م السنة التي ترمز إلى سقوط الحكم العباسي المباشر، عندما دخل الأمير معز الدولة بغداد وأدار حكومة ظل في الخلافة.

امتد النفوذ السياسي الإسلامي كبقعة الزيت انطلاقاً من المركز في الجزيرة العربية، ثم سوريا فالعراق، إلى حيث يمكن أن يستقر له الحكم. وفي بعض الأحيان كانت مناطق بأكملها تحت نفوذ محدود (مثل أغلب مناطق جنوب إيران، والهندوكوش الموجودة حالياً في أفغانستان، وجبال الأطلس شمال إفريقيا). وفي أحيان أخرى كانت القوات المحلية تتولى الحكم مقابل ولائها الشكلي، أو تتولى جمع الضرائب بطريقة غير مباشرة. وشهدت هذه القرون من الناحية الثقافية ظاهرتين مهمتين: الأولى دخول أعداد هائلة من الناس في الإسلام من خلال اعتناقهم للدين الجديد أو من خلال المعاشرة، والثانية الانتشار العام المدهش عبر العالم الإسلامي لحركة التعليم النظامي والفكير، التي اندلعت في بغداد بعد أن ظهرت قبل ذلك في البصرة والковة. كانت تدرس جميع المسائل من النحو إلى الرياضيات التجريبية، وتُدون، وتوضع أصولها. كان المتصوفة المُخْشوشُون يتعالجون مع الرياضيين العقاليين، ومثلت الحدود الفاصلة بينهما مجالاً للعديد من الطوائف الدينية. ولم يكن هذا التعايش مسالماً على الدوام، إذ كثرا الضطاء، وظهرت الصراعات الاجتماعية التي وظفت الولاءات الدينية والفكرية لبلوغ مأربها. ولكن في آخر المطاف، بعد القرن الأموي الذي شهد فتوحات بلا هواة، ثم تكريس الثروات وإنتاج الجديد، أسس القرنان العباسيان حقلَ الثقافة الإسلامية وهيكلها اللذين ما يزال نشطين حتى اليوم. كان الحضور الأموي محدوداً في منطقة الهلال الخصيب والمقاطعات السابقة للإمبراطورية الرومانية. لكن العباسيين، رغم اتخاذهم بغداد مقراً لهم، انتشرت ثقافتهم في كل الأرجاء. ومع نهاية القرن الثالث هـ / حلول القرن العاشر مـ، ظهرت تبدلات محلية، ولا سيما في إسبانيا (الأندلس) وخراسان، أثبتت نفسها بقدر كبير من الأصلية. لقد أولينا مزيداً من العناية في هذا الجزء للأقاليم الإسلامية الوسطى، ودرستها قبل غيرها؛ وذلك لأهميتها الكبرى على امتداد القرون التكوينية للفن الإسلامي. ويمكن أن نفهم لاحقاً بصورة أفضل ما حصل في شمال إفريقيا والأندلس، أو إيران من خلال المستجدات التي طرأت، والاختيارات الحاصلة أولاً في سوريا والعراق.

امتداد القرون اللاحقة المركز الثقافي للعالم الإسلامي. وفي تلك الحقبة قُنِّت المذاهب الإسلامية الأربع التي تُنَظَّم حياة المسلمين، وتعُرَف الأغليمة السننية من المؤمنين. وأصبح المذهب الشيعي أهْمَّ مذهب إسلامي خارج الإجماع العام عندما اخْتَفَى آخر سليل لعلى بن أبي طالب [رضي الله عنه] سنة 260هـ / 873م وطَوَّرَ أتباع الشيعة مذاهب باطنية معقدة، تتمحور حول عودة الإمام المنتظر. ثُمَّ ظهر التصوف ليُلْعب دوراً البديل للموقف القائل بقبول الشريعة بصورة آلية. وقد لاقت المعارف مثل الفلسفة والرياضيات والعلوم رواجاً منقطع النظير، وانطلقت برامج ترجمة ضخمة عن اليونانية والسريانية والفارسية القديمة والمسننكرية. كما أتاح ظهور الورق وتنقين الكتابة العربية انتشاراً سريعاً للمعارف والمعلومات على كلّ الوسائل تقريباً في كل أرجاء العالم الإسلامي. أمّا في العاصمة فقد تعاملت ثقافة البلاط مع ثقافة التجار وثقافة العسکر (وكان جلهم لاحقاً من المماليك التركمان) وطبقات شعيبة متعددة. وتحت سلطة الحكم الإسلامي بالمعنى الواسع كان الناطقون بالعربية والتركية والفارسية وعدة لغات أخرى اختفت اليوم ييارسون شعائر الإسلام والمسيحية واليهودية والبوذية والمجوسية، وغيرها من الديانات، مع وجود بعض القيود على بعضهم، وحصول بعض الاضطهادات من حين إلى آخر.

حكم العَبَّاسيون من بغداد إنْبَان العصر الإسلامي المبكر كأول العالم الإسلامي تقريباً، إذ لم تُنْتَلَ من سلطتهم إلا إسبانيا. نجح هناك آخر سليل أموي في تأسيس سلالة مستقلة حافظت -على الأقل في بداياتها- على ولائها لجذورها السورية. والتفتت إلى بغداد في مسائل الذوق الفني، إلى أن أنجبت ثقافة أدبية وفنية باهرة من إنتاجها الخاص. أمّا في المناطق الأخرى فقد وَطَّدَ العَبَّاسيون سلطتهم من خلال جيش قوي يتكون أساساً من المماليك التركمان والمرتزقة، ومنظومة من الولاة كانوا يحاكون في عواصم حكمهم شيئاً من بريق بغداد. وأصبح الولاة المعينون من بغداد في إفريقيا ومصر شبه مستقلين، وأسسوا سلالاتهم الخاصة. وكان ذلك حال الأغالبة (296-194هـ / 800-909) الذين استقرّوا في تونس، والذين دعموا غزو صقلية، والطلوليين (292-254هـ / 868-905هـ) والإخشيديين (358-323هـ / 935-969هـ) في مصر. ومع تَمَّتْ هؤلاء الولاة بقدر كبير من الاستقلالية السياسية والجبلائية، إلا أنَّ درجة استقلالهم الثقافي، ومن ثمَّ الفني، عن بغداد ليست واضحة تماماً. ويُعود ذلك إلى أنَّ الولاة الأفارقة والمصريين كانوا يتقاسمون مع العَبَّاسيين اللغة نفسها، وأساليب العيش، والأساطير المؤسسة، والتاريخ نفسه تقريباً. لكن هذه السلالات أعطت لتونس ومصر هوية خصوصية لا نشاهدها على المنوال نفسه في سوريا وفلسطين وغرب إيران، ولا حتى في اليمن البعيد.

من الناحية السياسية، كان هناك شيء ماثل يحدث شمال شرق إيران في ولایتی خراسان وبلاط ما وراء النهر [آسیا الوسطی والقوقاز]. فقد عین الخلفاء العباسيون ولاة لإدارة تلك المناطق، إلى أن انتهى هؤلاء الحكام بتطوير سلالات محلية مثل الطاهريين (205-278هـ/821-891م) والسامانيين (395-405هـ/819-830م) والصفاريين (393-423هـ/851-1003م). وقد أسهمت بعض هذه السلالات -ولا سيما السلالة السامانية المنحدرة من أسرة أرستقراطية فارسية قديمة- في إحياء أعراف تاريخية وأدبية -وربما فنية- إيرانية. كانت منطقة خراسان الشاسعة -خاصة داخل المدن الرئيسية الأربع وحولها: نيسابور ومورو وبانج وهيرات (التي تقع اليوم داخل ثلاثة بلدان مختلفة)- مأهولة بالفرس والعرب والأتراك المنقسمين إلى عدة مجموعات فرعية لغوية، وعرقية، واجتماعية. وهكذا نشأ في هذه المنطقة مزيج ثقافي أصيل يجمع بين السمات الإيرانية ما قبل الإسلام، واللغة العربية ولغة فارسية جرى إحياؤها بالحرف العربي والثقافة







## الفصل الثاني الأقاليم الإسلامية الوسطى

### العمارة والزخرفة المعمارية

الراقية الجديدة. ومع ذلك، ما تزال زهاء مئة بناية قائمة تعود إلى تلك العصور، أو يمكن تصوّرها بسهولة بالاعتماد على الأدلة النصية. وتنتمي كلّها تقريباً إلى حقبة ما بعد عام 700هـ / 690 م، أي الفترة التي تلت سلسلة الفتن الداخلية في الإمبراطورية الإسلامية الجديدة.

### قبة الصخرة

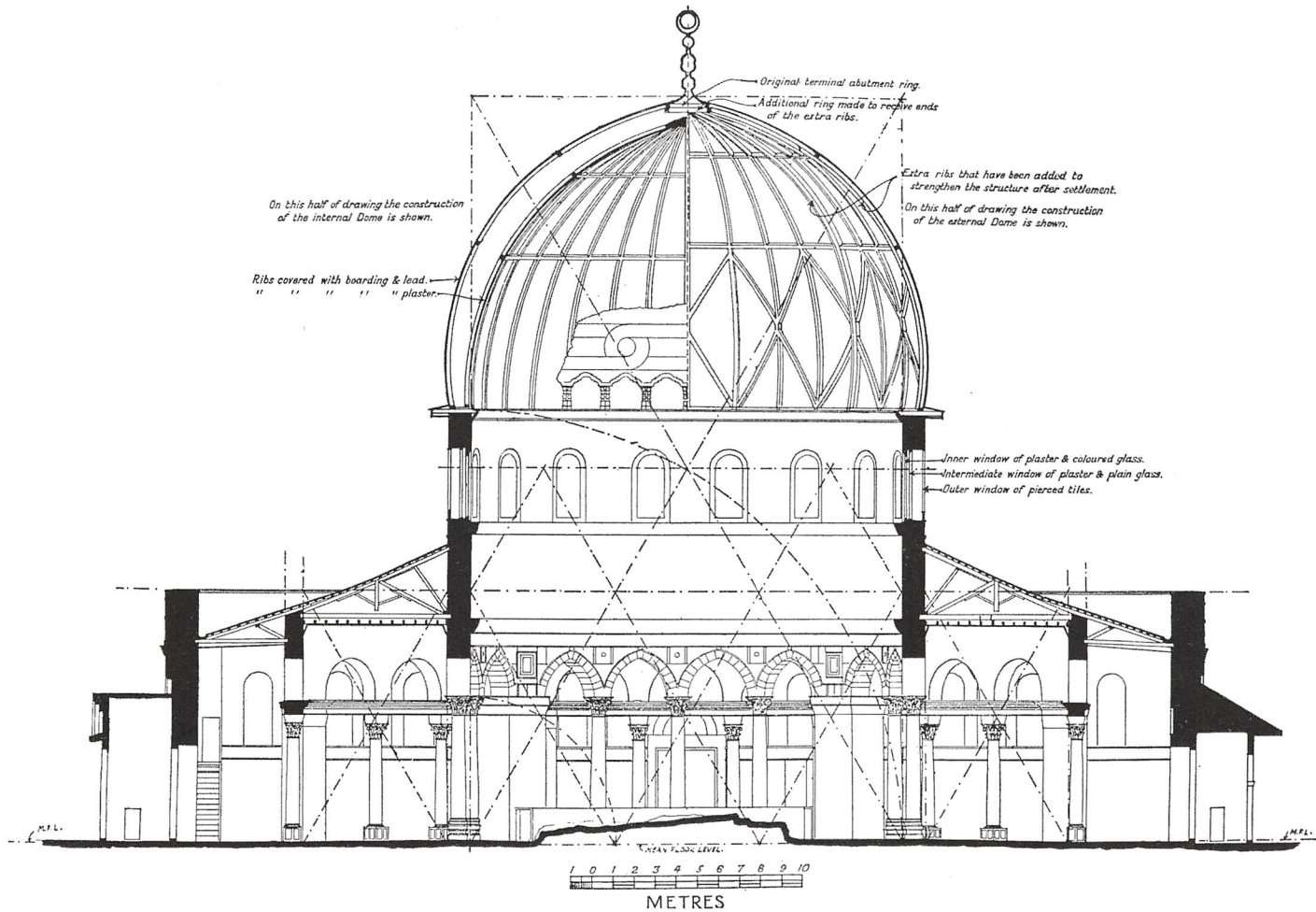
اكتُمل بناء قبة الصخرة في القدس سنة 71هـ / 691 م، وتعُد أقدم منشأة معمارية إسلامية ما زالت قائمة حتى الساعة، وهي على الأرجح أول إنجاز فني مهم يعود إلى الأميين. ولا تذكر المصادر الأدبية ولا الكتابات المعاصرة لقبة الصخرة أسباب تشييدها؛ لكن المصادر العباسية المعادية للأمويين ادّعت منذ زمن مبكر أن الخليفة عبد الملك أراد استبدال مكة بالقدس وتغيير وجهة الحج إلى الحاضرة الفلسطينية. ورغم توافر هذا الادعاء من حين لآخر حتى الآن، لا يمكن قبول تفسيراته لعدة أسباب تاريخية. وارتبطت في نهاية المطاف قبة الصخرة بإسراء النبي صلّى الله عليه وسلم إلى المسجد الأقصى - الذي يعتقد غالباً أنه في القدس، رغم عدم وضوح المصادر المتأخرة المتوافرة لنا - وبعرابجه إلى السماوات انطلاقاً من الصخرة، كما أوردت الآية الأولى من سورة الإسراء: «سُبْحَانَ اللَّهِ الَّذِي أَسْرَى بِعَيْنِهِ لَيْلًا مِّنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي يَارَكْنَاهُوَلَهُ نَرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ الْسَّمِيعُ الْبَصِيرُ». وهذا هو المفهوم الراسخ في إيمان المسلمين اليوم.

يقع المسجد الأقصى على هضبة موريما، وتدعى المصادر المسيحية واليهودية التقليدية أنَّ معبد سليمان عليه السلام كان على هذه الهضبة، التي ترتبط بها عدة أساطير وأحداث تاريخية أخرى. إنَّ موقع المسجد الأقصى وزخارفه المتكوّنة من التيجان والجواهر البيزنطية والساسانية التي تتوسّط الملوّنات البارزة، ومكانه المُشرف على المركز العثماني للقدس، ونقوشه التي تورّد آيات قرآية مختارة بعناية، وعدداً من التقاليد الإسلامية التي اكتُشفت مجداً في الفترة الأخيرة كذلك، كل ذلك يوحي بوجود عدة أغراض لقبة الصخرة الأصلية، ومن بينها: إبراز انتصار الإسلام الذي يتمّ الكتب السماوية للديانتين التوحيديتين الأخريين؛ ومتانسة بهاء المعابد المسيحية العظيمة الأخرى في القدس وغيرها من الأماكن؛ والاحتفاء بالسلالة الأموية في الزاوية التي تحوي إيحاءات إلى سليمان عليه السلام من خلال رسوم الأشجار الشبيهة بالجلّة، وكذلك مراجع تتحدث عن المزايا الدينية للقدس ظهرت في تقارير نُشرت حديثاً. ولفت الانتباه في السنوات القليلة الماضية بعض الأحاديث النبوية التي تذكر أنَّ الصخرة هي المكان الذي انتقل منه الله إلى السماء بعد خلق الدنيا. لكن هذه الأحاديث كانت مرفوضة في القرن الثالث هـ / التاسع م لعدة أسباب دينية، ولم يتقبلها الناس - أو فريق منهم على الأقل - إلا لاحقاً، وتعكس هذه الرؤية المعتقد المسيحي واليهودي القديم القائل إنَّ القدس هي موقع نهاية الدنيا، وقدوم المسيح المنتظر والبعث والحساب، وأصبحت هذه النظرة الغبية لما بعد الموت جزءاً من المعتقد الإسلامي، حيث كانت مرتبطة على الدوام بالقدس. ولم تتدثر هذه المقداد الدقيقة المبكرة المبنية على أيديولوجيا معينة إلاّ بعد اكمال تأسיס الدولة الإسلامية

كانت العمارة والزخرفة المعمارية في الأقاليم الإسلامية الأولى، خلال قرونه الثلاثة الفاتحية، نتاج تلاقي العقيدة والدولة الجديدين مع التقاليد العتيقة للشرق الأدنى. وكان يفترض في الأبنية أن تكون مُعيّنة وذات مغزى من منظور عرب شبه الجزيرة العربية، وكذلك من منظور سكان المنطقة المستقررين فيها منذ القدم. كما كان عليها أن تعكس أيضاً احتياجات الشريحة الأولى وطموحاتها ومهارات الشريحة الثانية. وقد اعتمدت هذه الفنون في البداية كلياً على التقانة، والحرفية المتواوفتين محلياً. وانتقلت التقنيات من منطقة إلى أخرى بيقاع بطيء، ويُكاد يكون مستحيلاً اليوم تتبع مراحل تنقلها. وهو ما نجم عنه في النهاية انتقال الحرفيين الذين يعملون لدى أصحاب الفنون، وكذلك الصناع العاملين لحسابهم الخاص إلى مناطق جديدة للعمل بها.

كانت الحضارة الإسلامية المبكرة مستحدثة، وتقليدية في آنٍ معاً؛ فهي مستحدثة في بحثها عن الأنماط الفكرية، والإدارية، والثقافية التي تستجيب للناس والأفكار والسلوكيات الجديدة؛ كما هي تقليدية عند بحثها عن تلك الأشكال في العالم الذي استحوذت عليه. بعد أن انتقت الحضارة الإسلامية نماذج معينة بعناية، مزجتها بطريقة إبداعية، ثمَّ غيرتها شيئاً فشيئاً، خالقة الأسس للتطورات الإسلامية اللاحقة. اعتمد الأميون دمشق عاصمة حكمهم، وقاموا بالعديد من الحملات العسكرية ضد بيزنطة، وقد شكّل كل ذلك فرصة لهم لإدراك الماضي المسيحي للشرق الأدنى. إلا أنَّهم كانوا يَعْوِنُ تماماً - في الوقت ذاته - أنَّهم يحكمون إمبراطورية شاسعة. وقد وفرَ الشرق - إيران وآسيا الوسطى - للأمويين أهمَّ مصدر للغنائم كماً وكيفاً، وكانت حضارته محلَّ انبهارهم الشديد في عالم جديد وحالات. أمَّا العباسيون الذين استقرُوا في العراق - وهي منطقة أقلَّ ثراءً فنياً من منطقة البحر المتوسط في فترة ما قبل الإسلام - فقد بنوا حضارتهم على القواعد التي أسسها الأميون قبلَها، لكنَّهم تجاوزوا الأعراف المحلية في البناء والحرف ولم يقتصرُوا عليها وحدها.

سوف نعود في نهاية هذا الفصل إلى الفنون الأموية والعباسية لتقريبيها بصورة أشمل. ويمكن تقسيم منشآتهم المعمارية إلى ثلاث مجموعات: قبة الصخرة الفريدة من نوعها؛ والجماعات وغيرها من المساجد؛ والأبنية المدنية، ومن بينها القصور أساساً. سوف نتناول الزخرفة المعمارية في أغلب الأحيان بالتزامن مع تقديم كل بناء. لكن الاستثناء الوحيد هو النقوش الجصية والرسومات في سامراء، التي اعتبرت على حدة منذ البداية، ونشرت الدراسات المتعلقة بها بصورة منفصلة. والسبب في ذلك أنَّ علاقتها بالأبنية التي أنت منها ليست واضحة تماماً الوضوح. كما يجب أن نشير إلى أنَّ عدداً من الأبنية الفضولية قد اندثرت جزئياً أو بالكامل، ومنها: المساجد الأولى في الكوفة والبصرة والفسطاط؛ المسجد الثاني في المدينة؛ قصر الأميون في دمشق؛ الأبنية المدنية في الفسطاط إبان القرن الثالث هـ / التاسع م؛ ومجمل التحف الفنية التي امتلكها الأمراء الحاكمون والطبقة العربية



[5] القدس، قبة الصخرة، أكتمل بناؤها عام 691 م، رسم مقطعي

متتابع يتكون من عناصر الربط بين تيجان الأعمدة وأعلى السواري من ناحية، والسبندل (spandrel) فضاء الفصل بين الأقواس) من ناحية أخرى. ويلتقي السقف المثمن المنحدر بالطلب الدائري عند أسفل النوافذ مباشرة. أما في الخارج، فينقسم كلّ صلع من المثمن إلى سعة مستويات عمودية ضيقة، تفصل بينها السواري. وتفتح نوافذ شبكات متزوجة في خمس من اللوحات، وهي تعود إلى القرن العاشر هـ / السادس عشر م، ويُحتمل أن تكون النوافذ الأصلية مُحاطة بالرخام من الداخل، ومحمية بالشبكات الحديدية من الخارج. وتوجد أربعة مداخل موزعة على الاتجاهات الأربع، ويسبق كل واحد منها بهو، ويُشاهد دربزين يمتد فوق سقف المثمن.

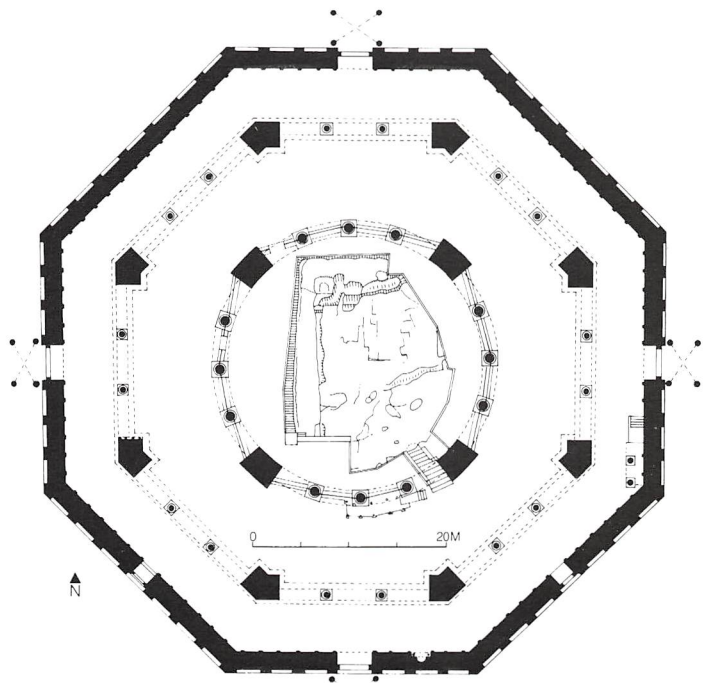
زُخرفت البناء بسخاء [7]. كما استُبدلت الفسيفساء بالكامل تقريرًا إبان الحقبة العثمانية، وبقطع الرخام التي كانت تزيّن المساحة الخارجية بلاطات تركية بدعة. أما الداخلي فقد حافظ على كثير من سماته الأصلية، رغم عمليات الترميم المتكررة، وبعض التعويضات التي حصلت بين الفينة والأخرى. يُعطي الرخام الجدران والسواري بينما تزيّن الفسيفساء [8-11] الأجزاء العلوية للسواري والسقوف وسبندل العقود الدائرية، وطلباني الحمل الدائريين. وظهر آثار الترميم والإصلاحات المكتفة على هذين الطبلين، على الرغم من أنها لم تغير كثيرًا من طبيعة التصميمات. ويفلغ الرخام في الوقت الحاضر السبندل

التي أدارت دفة الحكم في هذه المنطقة. وقد استُبدل وقتئذ هذا المعتقد بتفسير أكثر تقوى وتدبّرًا، يُحتمل أن أصله يعود إلى الطقوس والمعتقدات الشعبية.

تقع قبة الصخرة في موقع رائع على قمة هضبة اصطناعية، تشكّل بدورها جزءًا من منطقة شاسعة تُعرف اليوم بـ "الحرم الشريف"، ويعود تاريخ تأسيسها إلى زمن هيرودوت. تربط ستة مطالع أدراج بين قمة الهضبة وسفحها: مطلعان لكل جانب جنوبى وغربي، ومطلع واحد لكل من الجانب الشمالي والشرقي، وهي كلها مُغطاة بالأقواس. تذكر الوثائق التاريخية مطالع الأدراج وأقواسها بدأية من القرن الرابع هـ / العاشر م، ولا تتوافر معلومات حول طريقة الوصول إلى قمة الهضبة في العصر الأموي. وتوجد البناء على مقربة من وسط القمة، ولها قيمة مركزية عريضة (يتألف قطرها 20 متراً ويبلغ ارتفاعها 25 متراً تقريبًا) تكون من هيكلين خشبيين كانا في الأصل مطليين من الخارج بماء الذهب. وتعتمد القبة على طبل دائري تتخلله ست عشرة نافذة في جزءه العلوي [5، 6]. ويرتكز الطبل بدوره على قاعدة دائرية من الأقواس، تتألف من أربع سوارٍ وأثنى عشر عموداً. ويوجد حول الجزء المركزي مشيان دائريان تفصل بينهما مجموعة أقواس مثمنة تتألف بدورها من أربع سوارٍ وستة عشر عموداً. وقد جُلبت الأعمدة الرخامية وجُلّ التيجان من بنايات قديمة سابقة، بينما شيدت السواري بقطع حجارة ضخمة. ويفصل شريط

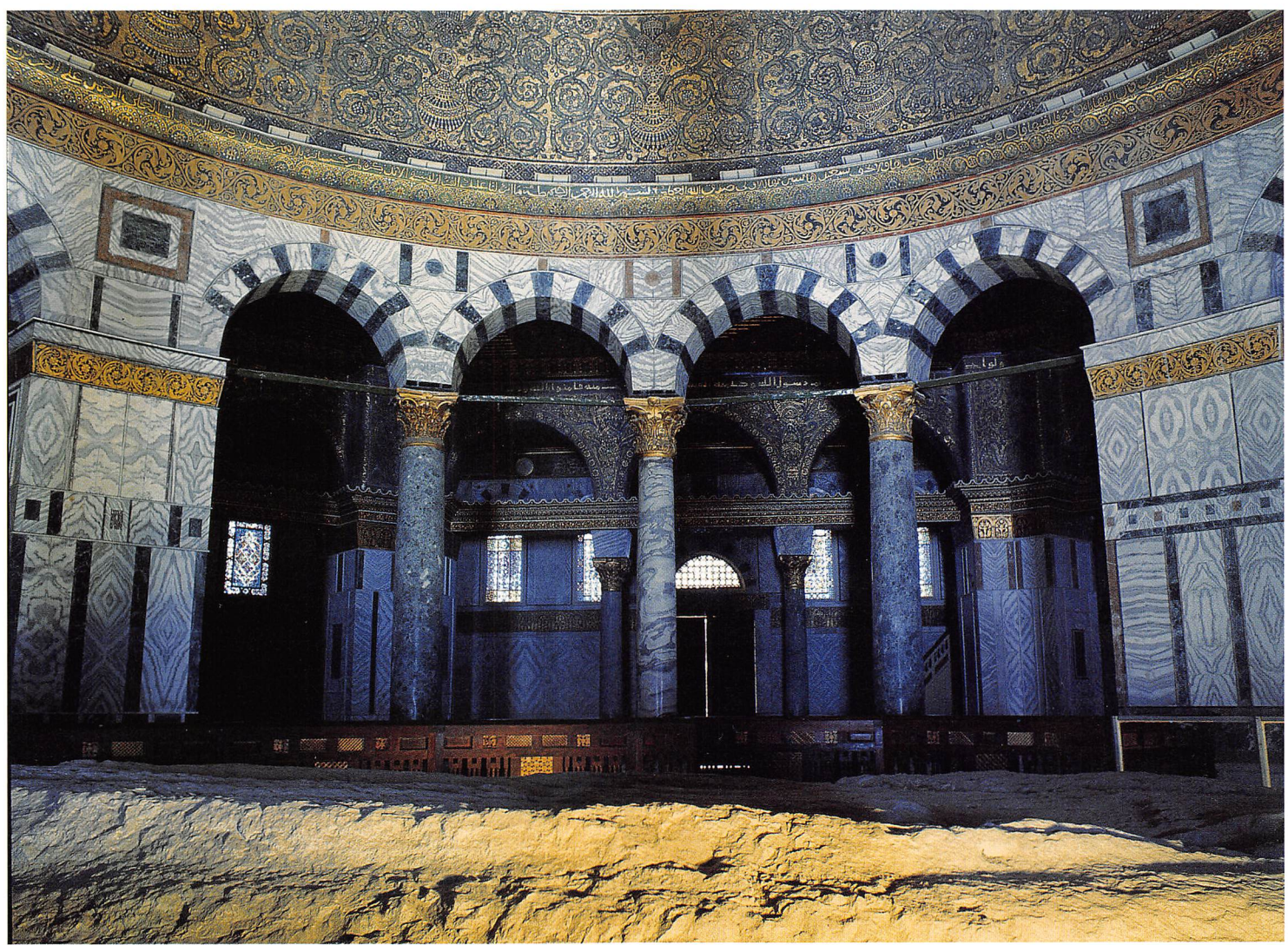
الداخلي، وسقوف العقود الدائرية، وثلاثة إفريزات: واحداً تحت طبلي الحمل، واثنين محيطين بنوافذ الجدار الخارجي من أسفل ومن فوق. ويُحتمل أنَّ هذه المساحات كانت مغطاة في الأصل بفسيفسae - إذا استقرَّ أنا الزخرف المتبقِّي في المدخل المنسقوف - وتربَّى كذلك قباب المدخل. أمَّا سقوف المثمن والقبة فهي مزданة بالخشب المنقوش، والجلد المطبوع المملوكي أو العثماني. ويغلب على الظنَّ أنَّ الأمويين لم يستخدمو إلَّا الخشب، كما يمكن أن نستنتج ذلك من بنايات أخرى. وكانت عناصر جائز الرابط مغطاة بلوحات برونزية ذات تصاميم نافرة [5-8]. وعلىينا أن نتخيل في آخر المطاف آلاف الأنوار المضيئة التي تتوهَّض عن الإنارة الخافتة الآتية من النوافذ، وهي تجعل الفسيفساء تتلاَّأً كأنَّها تاج يكمل غابة من الأعمدة والسواري المغطاة بالرخام المحيطة بكتلة الصخرة الداكنة التي يحلق فوقها فضاء القبة العالي.

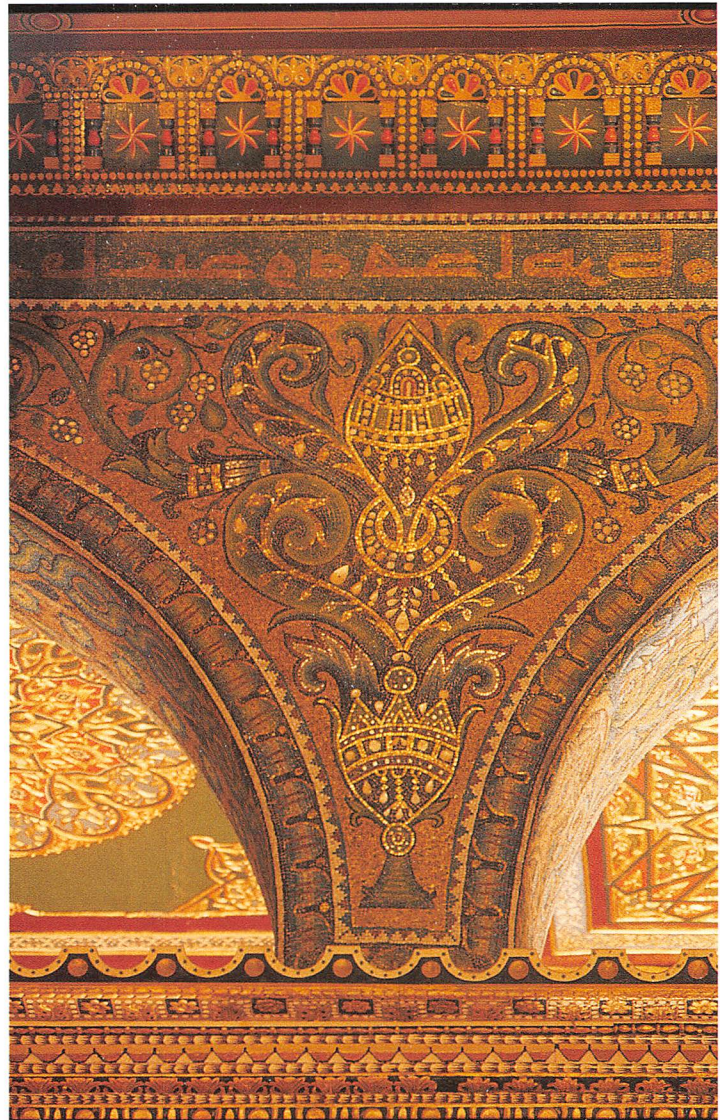
تبعد قبة الصخرة في سماتها الرئيسية الممارسات الهندسية السائدة إبان العصر القديم المتأخر في منواله المسيحي، وهي تنتمي إلى صنف المبني المصمم وفق المخطط المركزي



[6] القدس، قبة الصخرة، أكتمل بناؤها عام 691م، مخطط

[7] القدس، قبة الصخرة، أكتمل بناؤها عام 691، المنظر من الداخل





- [8] القدس، قبة الصخرة، اكتمل بناؤها عام 691 م، لوحة فسيفسائية  
 [9] القدس، قبة الصخرة، اكتمل بناؤها عام 691 م، لوحة فسيفسائية  
 [10] القدس، قبة الصخرة، اكتمل بناؤها عام 691 م، لوحة فسيفسائية  
 [11] القدس، قبة الصخرة، اكتمل بناؤها عام 691 م، لوحة فسيفسائية صوفية



إليها من المستوى الأرضي - تتحدث عن عيسى عليها السلام ولا تتعارض مع المعتقد المسيحي. وهي بذلك تؤكد على الرسالة الإسلامية في مدينة المسيح نفسها. إضافة إلى ما سبق، فقد رأى الخليفة المأمون من الملائكة وضع اسمه بدل المؤسس عبد الملك، مُبدياً بذلك قبوله الأهداف والأغراض التي تقف وراء البناء. لم يكن العالم الإسلامي يرغب في استخدام الصور التمثيلية التقليدية المشتقة من العصور القديمة اليونانية والرومانية، وقرر التعبير عن أفكاره بفردات غير تشخيصية.

بالتوالى مع المотيقات الكلاسيكية، استخدمت الفسيفساء موتيق السعف والأجنحة وزهور مشكلة إيرانية الأصل. وهكذا نرى أن الخلافة الأموية اقتبست سمات من مجلل المنطقة التي فتحتها، ثم مزجت الكل لتخلق قاموساً فنياً من إبداعها الخاص.

ختاماً، أدخلت فسيفساء قبة الصخرة مبدئين زخرفيين استمر تطويرهما في الفن الإسلامي المتأخر. أولاً: الاستخدام غير الواقعي لأشكال واقعية والجمع غير الطبيعي بين أشكال طبيعية. عندما يحسّ الفنانون بالحاجة إلى زخرفة أكثر بريقاً، فإنهم لا يتذدون على سبيل المثال في تحويل جذع شجرة إلى صندوق مرصع بالجواهر. ولا يوجد حدّ لإمكانيات الجمع بين الأشكال والموضوعات في غياب الحدود التي فرضها التيار الطبيعي للزخرفة الكلاسيكية.

وثانياً: التنوع المتواصل، إذ يُظهر التحليل الدقيق لمجموعة فسيفساء قبة الصخرة عدداً قليلاً نسبياً من التصاميم، وهي تتالف أساساً من ورقات الأقْنَث ولفائفي الزهور وعنقين العنب والشجر، وموتيق الوريدة الزخرفية. ومع ذلك، لا يجد البَتَّة تكرار التصميم نفسه. تظهر الاختلافات أحياناً في جودة التنفيذ، مثلما يحصل عندما يحاكي المتعلم عمل مُعلِّمه. لكن في معظم الأحيان يُمثل كل اختلاف تأويلاً شخصياً لعنصر زخرفي عام. وما تزال الأسباب الاجتماعية أو النفسية الكامنة وراء هذه التنوعات غامضة حتى الساعة. أمّا فيما يخص التطورات التي نشأت لاحقاً، فأهتم خاصية فنية ميّزت قبة الصخرة هي تأسيس علاقة جديدة بين العمارة والزخرفة. لقد استمرت منطقة البحر الأبيض المتوسط حتى ذلك الحين - رغم بعض التحويلات - في استخدام المبدأ الكلاسيكي للزخرفة، ولا سيما في الزينة، بوصفه خادماً للعمارة ومكملاً لها ومبرزاً أجزاء معينة في العمارة. لكن نادراً ما يحذف القيم الرئيسية للبنية نفسها. إلا أنّ بنائي قبة الصخرة حجبوا تقريباً معظم الهيكل الكلاسيكي واضح المعالم بالرخام البراق والفصيوفسae. وفي هذا الصدد، يجلب الانتباه بوجه خاص أحد سقوف عقود المثمن [11]. نُشاهد في هذه الحال ثلاثة شرائط من التصاميم، يحتلّ إثنان منها أكثر من نصف المساحة، بينما يحتل الشريط المتبقى النصف الآخر. لكن التصميم غير متاً ل لأن الشريط الأعرض لا يشغل الوسط، بل يميل إلى الجانب الداخلي من البناء، مما يكسر عن قصد الوحدة الأساسية للمساحة. إضافة إلى ذلك، هناك موتيق واحد فقط يتواصـل داخل المساحة الأفقية في السبيلـل، مما يبرـز انحصار عقد دون الآخر.

هذا لا يعني أن فسيفسائي قبة الصخرة رفضوا تماماً العمارة التي كانوا يزيـتونها. فاستخدـمـهم الأشجار لزخرفة المساحـات المستـطـيلة المـتـدـدة، ورسمـهم العـنقـيدـ والـلـفـائفـ داخلـ المـرـبـعـاتـ يـدلـ علىـ آنـهـ بـالـتـأـكـيدـ كـيـفـواـ الأـشـكـالـ الزـخـرـفـيـةـ لـلـمـسـاحـاتـ الـتـيـ وـفـرـهـاـ لـهـ الـعـمـارـيـونـ. لكنـ باـخـتـيـارـهـمـ عـدـدـ موـتـيـقـاتـ خـاصـةـ (مـثـلـ موـتـيـقـ الـوـرـيـدـةـ عـلـىـ السـقـفـ)ـ وـبـتـغـطـيـتـهـمـ الـجـدـارـانـ المـتـوـافـرـةـ بـالـكـامـلـ، فـقـدـ خـلـقـوـاـ مـحـارـةـ ثـمـيـنـةـ تـلـفـ الـهـيـكـلـ الـحـامـلـ،ـ مـبـتـعـدـيـنـ هـكـذـاـ عـنـ أـعـرـافـ هـذـهـ الـمـنـطـقـةـ.ـ وـمـنـ الـمـحـتمـلـ أـنـ الـأـمـوـيـنـ طـوـرـوـاـ هـذـاـ الـذـوقـ بـأـنـسـهـمـ،ـ كـمـاـ يـجـوزـ -ـ مـثـلـماـ أـكـدـنـاـ عـلـىـ ذـلـكـ سـابـقـاـ -ـ آنـهـ كـانـواـ إـذـاكـ تـحـتـ تـأـثـيرـاتـ

martyria والمعروفة تحت مسمى المشهد martyria، حيث يشير بعضهم إلى علاقتها الوطيدة بالمشاهد المسيحية الشهيرة: الصعود وأستازيس، إذا اكتفينا بمنشآت القدس نفسها فقط. وعلى المنوال نفسه، فإنّ جل تقنيات البناء - الأقواس القائمة على السواري والأعمدة والقباب الخشبية والنوافذ المشبكة والبناء بالحجارة والأجر - ونظام التناسقات الدقيقة المحكم بعناية مشتقة مباشرة من الهندسة الكنيسة البيزنطية، وربما بوجه خاص من الممارسات الفلسطينية المحلية. وتنطبق الملاحظة نفسها على عناصر الزينة، فعلى الرغم من ندرة الأمثلة المتبقية، كانت لوحات الفسيفساء الجدارية، وتلبيس الجدران بالرخام ممارسات متشرّبة في الأضরحة المسيحية. إن التنوع اللامتناهي للموضوعات البنائية، انطلاقاً من الواقعية التي رسمت بها بعض الأشجار مروراً بالمتاليل واللافتات البسيطة، وصولاً إلى النماذج الشبيهة بالزرابي، له علاقة بالعديد من اللوحات الفسيفسائية المسيحية في سوريا وفلسطين. وينطبق الأمر نفسه على زينة عناصر جائز الرابط [5-8]. ومع ذلك، سيكون من الخطأ أن نعتبر ذلك مجرد إعادة استخدام تقنيات وموضوعات بيزنطية. إضافة إلى أن دلالتها كانت تختلف عن دلالات المنوال المسيحي المفترض، إن هذه البناء الأولى للحضارة الإسلامية الجديدة مغايرة في عدة مجالات للأعراف التي تتبعها البلاد التي بُنيت فيها: طبيعة الزينة الفسيفسائية، والعلاقة بين العمارة والزخرفة، وتركيبة ارتفاع البناء.

بقيت الزينة الفسيفسائية كاملة تقريباً على هيئتها الأصلية، تغطي مساحة شاسعة تبلغ زهاء 280 متراً مربعاً. وهي لا تحتوي على رسم أي كائن حي: حيوانٍ أو بشر! وببدو واضحأً أن المسلمين أحسوا منذ ذلك الوقت بأن رسوم الكائنات الحية سوف تتضارب مع التعبير الرسمي عن عقيدتهم. وعلى هذا الأساس، كانوا ينتقون المفرادات الفنية التي تُقدمها البلدان المفتوحة كي تتلاءم مع عقيدتهم. غير أن وظيفة اللوحات الفسيفسائية لم تكن تزيينية محضة، أي إن الغرض منها ليس محمضوراً في متعة العين. ونلاحظ هنا أن الجواد والتجان والصفائح الصدرية [10] المستخدمة أكثر من مرة رموزاً للسلطة الملكية في الإمبراطوريتين البيزنطية والساسانية، لا ترد إلا في المساحة الداخلية للمشتبن والعقود الدائرية وطبلول العمل. وإذا اعتبرنا أنه لا يوجد فنان من المدرسة الغربية الكلاسيكية يجمع طوعاً بين الرموز الملكية والت تصاميم البنائية، فإن موقعها يدلّ على أنها رموز ملكية للأمراء الذين هزمهم الإسلام، وهي تتدلى كالغنائم على جدران بناء إسلامية بامتياز. وقد أمكن من ناحية أخرى تقديم دلالات أيقونية لعدة سمات أخرى ترد في الفسيفساء. هناك من ينظر مثلاً إلى الأشجار - بعضها واقعي وبعضها مصنوع - على أنها إعادة تصور لقصر سليمان عليه السلام الذي كان يقع في مكان ما بالقدس، والذي قدّح روعته في المصادر المبكرة للعصر الوسيط. وهناك نفر آخر رصدوا في بعض تصاصيل الزخرفة الغنية داخل العقود [11] حضور موتيقات مسيحية ويهودية، أو على أقلّ تقدير صنعة حرفـيـ المـلـتـينـ.ـ لكنـ الـبـاحـثـينـ الـمحـترـيـنـ أـكـثـرـ يـفـضـلـونـ التـركـيزـ عـلـىـ الـانـطبـاعـ الشـامـلـ،ـ الـذـيـ يـُثـيرـ الـدـهـشـةـ وـالـرـوـعـةـ،ـ أـكـثـرـ مـنـ تـبـعـ التـفـاصـيلـ الـخـصـوصـيـةـ.ـ وـلـسـوـفـ يـسـتـمـرـ النقـاشـ وـالـجـدـلـ حولـ دـلـالـاتـ هـذـهـ الزـخـارـفـ بـسـبـبـ الـجـوـدـةـ الـمـدـهـشـةـ لـلـعـلـمـ وـفـيـ غـيـابـ بـنـيـاتـ شـبـيـهـةـ أوـ مـعـلـومـاتـ كـتـابـيـةـ مـبـاشـرـةـ تـحـدـثـ عـنـهـاـ.

تُظهر الكتابات الفسيفسائية نقوشاً نصية طويلة تحت سقف المشتبن، وهي تحمل دلالة زخرفية ورمزية، ويُحتمل أن تكون أقدم مثال معروف في فنون القرن الوسيط لهذا الاستخدام الخاص للكتابة داخل بناء، فهي زخرفية تزيينية لأنّها تخلّ محل الإطار الباقي للزينة. وهي رمزية لأنّها تحتوي على آيات قرآنية مختارـةـ بـعـنـيـةـ -ـ رـغـمـ صـعـوبـةـ التـعـرـفـ

وبهذه الطريقة، إن التحرير الطفيف لأعمدة المئن يحمل بصر أي شخص يدخل المكان تجاه اليمين، ويكشف جميع مكونات البنية [8].

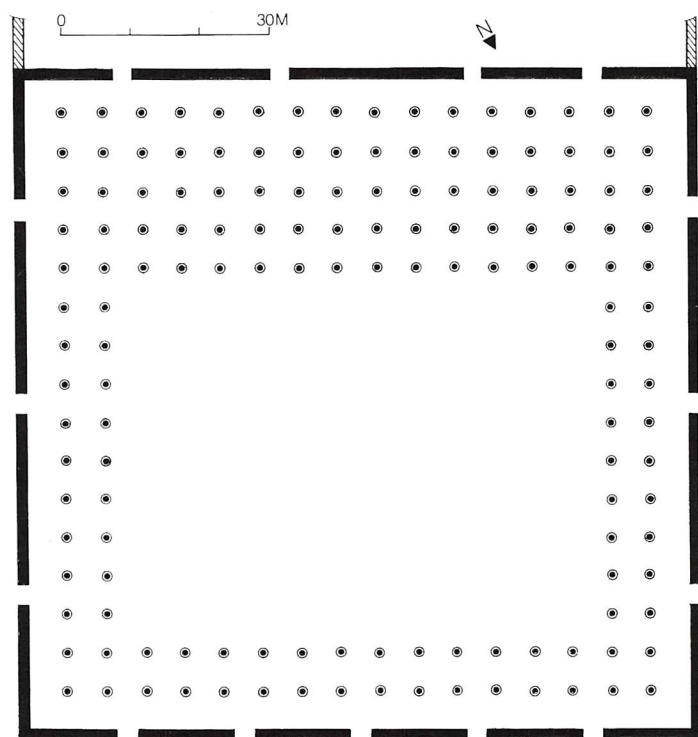
تقع قبة الصخرة على موقع مقدس تقليدي، وتنبع من تراث العصور القديمة في البناء والزخرفة، ومع ذلك فقد أبدع تشكيلة جديدة تماماً من المفاهيم الفنية تفي بأغراض المبني. وتُعد قبة الصخرة إنجازاً فريداً رائعاً، إنها تحفة حقيقة في مجال الفن المعماري!

## المسجد الجامع

إن تطور المسجد كشكل هندسي حصل قبل بناء قبة الصخرة، لكن لم تتبّق اليوم معالم تعود إلى ما قبل السنوات الأخيرة للقرن الأول هـ / الأولى للقرن الثامن م، ففي المدينة القدس ودمشق أسس الوليد (685-96هـ / 705-15هـ) الذي خلف عبد الملك غورضاً معيارياً أصبح متواجاً في المساجد اللاحقة. ومن بين المساجد الثلاثة المذكورة، لم يبق نسبياً إلا مسجد دمشق على حاله في المخطط والمظهر الخارجي. أما مسجداً المدينة القدس، فيمكن لنا تصوّر مخططيهما الأصليين رغم وجود بعض المشكلات المتعلقة بالسلسل الزمني التي لم تجد بعد إجابة شافية. لكن هذه الجماعة الأميرية ليست المساجد الوحيدة التي بُنيت خلال هذه الحقبة. فقد أخرجت الحفريات الأثرية للنور - في سوريا والأردن بوجه خاص - نماذج بدائلية تظهر ليونةً وتكيفاً مهمين في عملية إنشاء فضاء مخصص للمسلمين.

يجب أيضاً قول الكلمة فيما يتعلق بالبنيات الدينية الأولى في العراق، على رغم من أن جل معلوماتنا المتعلقة بها نصية فحسب، وتُعد أشهرها جامع البصرة (635هـ / 665م)، وأعيد بناؤه عام 44هـ / 665م) وجامع الكوفة (637هـ / 666م) وأعيد بناؤه عام 49هـ / 670م) وجامع واسط (82هـ / 702م) (وهو الوحيد الذي بقيت منه سجلات أثرية جزئية). وقد شُيدت كلها في مدن جديدة أسسها المسلمون. كانت هذه الجماعات بسيطة تتألف من فضاء شاسع، مربع الشكل عادة، فيه جزء مغطى كبير يشير إلى اتجاه القبلة، ويستخدم قاعة صلاة مغطاة، وتوضاف في الغالب مراتب مسقفة تحيط بثلاثة جوانب من الباحة، وتنتهي هكذا صحنًا مركزيًا محاطاً بالمراتب. كانت الأجزاء المغطاة في البداية تعتمد على ركائز مأخوذة من مبانٍ سابقة، لكنها أصبحت قائم لاحقاً على أعمدة أو سوار مبنية خصيصاً للغرض، ولسننا متأكدين من طريقة التسقيف المستخدمة وقتئذ، وربما استُخدمت القباب في بعض الحالات.

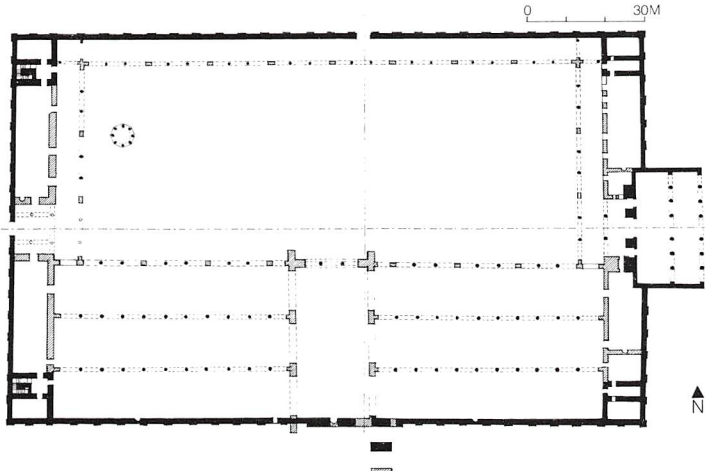
يبدو وفق توافق مشترك أن هذا المخطط البسيط يعتمد على المسجد النبوي في المدينة، الذي أصبح المنوال المُتبَع في المدن الجديدة التي أسسها المسلمون. على الرغم من أن الاستخدام المزدوج للمسكن ومكان العبادة لم يعد ممكناً ولا مُبرراً، فقد كانت هذه المساجد تقع عادة قرب بيت الإمارة، وكانت تحتوي داخل حدودها مواضع صغيرة تودع فيها كنوز المجتمع المسلم (وقد بقيت هذه الهياكل في دمشق وحمامة بسوريا). وهكذا، لم تكن المساجد مجرد بنيات دينية، بل كانت كذلك مراكز اجتماعية وسياسية رئيسية، كما تشير التسمية إلى ذلك: المسجد الجامع. كان لكل حيٍ في المدينة مسجد أو مصلاً الصغير الخاص به، لكننا لا نعلم شيئاً عن أشكالها. وكانت دلالة الجماع العرقية الكبيرة تخطي مجرد المحاكاة المحتملة لبيت الرسول صلى الله عليه وسلم في المدينة من ناحية الشكل والوظيفة. فعلى الرغم من بساطتها وبدائيتها، أدخلت من جديد إلى الشرق الأوسط القاعة المغطاة القائمة على الأعمدة أو السواري بصفتها غورضاً معمارياً مميزاً.



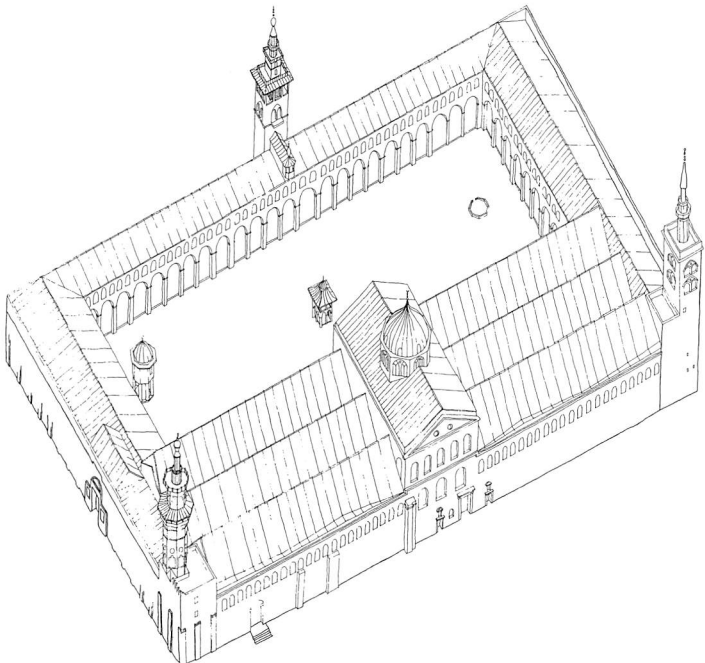
[12-13] الكوفة، مسجد، 637 م، أُعيد بناؤه عام 670 م، مخطط

الموجة الإيرانية، المعروفة بالزخرف الجصي السادس، الذي يُعطي الجدران المبنية بلبنات الطوب. بل لعلهم استخدمو المفرادات الفنية للبحر الأبيض المتوسط محاولين إعادة تشكيل تأثيرات الكعبة في مكة، وقد كانت وقتئذ مغطاة في الخارج بأقمشة متعددة الألوان، وتحوي داخلها الكنوز التي حصل عليها الأمراء الأمويون. وتكون قبة الصخرة قد شُكلت عندئذ أول خطوة تجاه ما سوف يطلق عليه الجماليات الإسلامية في الأقمشة؛ أو هي كانت مثالاً لطرق التعبير البصري المتعددة والتي تطورت في الفن القديم المتأخر، ابتداءً من عهد جوستينيان في القرن السادس م.

أما السمة الأصلية الثالثة لقبة الصخرة فهي كيفية انبعاث القبة نفسها من المئن؛ فالانبعاث هنا يختلف كثيراً عن ذلك الذي تتركه كنيسة سان فيتاولي في رافنا بيطاليا، أو كنيسة القديمة في فلسطين، أو كنيسة القصر في آخن بألمانيا. في كثير من الأحيان، تقارن هذه الأخيرة بقبة الصخرة. وتبدو المقارنة مبررة إذا نظرنا إلى المخطط فقط. لقد صمم المعماري القبة كي تظهر أهميتها من الخارج أكثر من الداخل. فهي في الداخل فعلاً تكاد لا تلاحظ بسبب علوها الشاهق وبسبب موقع الصخرة. ويبدو كأن البناء تقدم رسالتين: تصرّح الرسالة الأولى إلى العالم بأن الإسلام قدّس مجدداً موقع الهيكل اليهودي، بينما تقدم الرسالة الثانية انطباعاً يشير إلى أن هذا ضريح فخم لأغراض محدودة داخلية. من أجل تحقيق هذه الأهداف اختزل القائمون على المشروع (الخليفة عبد الملك وحاشيته في دمشق على الأرجح)، والمهندسو، والمبررون على البناء (رجاء بن حبيبة ويزيد بن سلام، وهما أغلب الذين موظفان مسلمان في الدولة الجديدة أو مبعوثاً الحاكم)، والحرفيون الذين نفذوا الأشغال، اختزلوا نمطاً معمارياً سابقاً في شكله الهندسي الحضري. إن هذا الانطلاق من عناصر دنيا هندسية دقيقة، كما هي متوفّرة، يخدم غرضاً بصرياً محدداً بوضوح.



- [13] دمشق، الجامع الأموي الكبير، 706م، مخطط  
[14] دمشق، الجامع الأموي الكبير، 706م، رسم منظوري



تصفتها - إلى سوريا أو مصر موطننا لنشأة المئذنة، لكن أثبتت دراسة حديثة أنَّ أول مآذن / أبراج شُيدت كانت في الروايات الأربع لمسجد المدينة ما بين 888-909هـ / 707-708م، وكانت وظيفتها دلالتها الرمزية موجهة حصرياً للمسلمين، ومن ثم امتد تشييدها ببطء إلى المناطق الأخرى، ولم يحصل ذلك قبل القرن الثالث هـ / التاسع م إلَّا نادراً، مثلما هي الحال في مساجد سامراء التي ستناولها لاحقاً بالدرس. وقد جرى في كل الحالات تقريباً تكيف المئذنة مع الظروف المحلية. وحافظت المئذنة طوال تاريخها على دلالتها المزدوجة: كانت رسالة موجهة إلى المسلمين وغير المسلمين على السواء تشير إلى الحضور والظهور، ورمزاً في آنٍ معاً إلى تمجيل مقدسٍ من مقدسات المسلمين. وقد ظهرت المآذن أينما حلَّ

ولم يحصل ذلك نتيجة تغيير مقصود لنماذج الأبادات الفارسية القديمة (قاعات شاسعة قائمة على الأعمدة)، ولا الساحات الرومانية العمومية (forum) أو المعابد المصرية. بل إنَّ النموذج الإسلامي ظهر نتيجة مزج من الاحتياج إلى فضاء واسع في المدن الحديثة التأسيس، والنماذج العرضي ليت محمد صلى الله عليه وسلم في المدينة وتوافر عناصر بناء مهملة مثل الأعمدة. أمَّا أهمِّ السمات المميزة للقاعة المغطاة التي انتشرت مجدداً فهي أنها كانت متصلة في أغلب الأحيان بقضاء مفتوح داخلي رحب، وأنَّه كان في الإمكان - على الأقلَّ إبان تلك الفترة - مضاعفة الوحدات المكونة حسب الرغبة.

إذا كانت هذه هي الخطوات الأولى لعمارة المسجد في العراق، فهل يجوز الافتراض أنَّ المسلمين شيدوا أبنية مماثلة في المدن الأخرى حديثة التأسيس مثل الفسطاط (القاهرة) في مصر، والقىروان في تونس، والمدن التي دخلها الفاتحون في سوريا، وغيرها من الأماكن؟ إنَّ المعلومات المتوفرة لدينا لا تسمح بجسم المسألة. فالجامع الأول في الفسطاط (20هـ / 641-642م) كان بناية مغطاة بالكامل، لم يُضاف إليها الصحن المزعوم إلا سنة 53هـ / 673م. وإنَّ مخطط الجامع مجھول، على الرغم من احتمال كونه مجرد تحويل للقاعة المغطاة على الأعمدة أو السواري. في أماكن أخرى - سوريا وإيران وربما في مصر كذلك - تحولت الكنائس وغيرها من أماكن العبادة، إلى مساجد للعقيدة الجديدة. ومع ذلك، كانت الاتفاقيات البرمية التي تقبل موجهاً المدن الحكم الإسلامي تضمن لها في كثير من الأحيان الحفاظ على بناءاتها الدينية الخاصة والعامة. وهكذا، نرى في القدس - على سبيل المثال - أنَّ المركز الديني الإسلامي تطور في منطقة لم تكن مستخدمة من طرف السكان المسيحيين. لكن في حال حماة حُولت كنيسة إلى مسجد بالإضافة صحن قُدامها. ويمكن أن نستخلص بالاعتماد على النصوص أنَّ التطور نفسه حصل في مناطق أخرى، وبوجه خاص في إيران. كما أخذ المسلمون في دمشق جزءاً من الحرم المقدس الوثني temenos القديم حيث أقيمت كنيسة يوماً بعد المعلمان المسيحيان. قدّمت سوريا ومصر أولَ أمثلة لتلك الخواصتين اللتين سوف تؤديان لاحقاً دوراً مهماً في تاريخ المسجد، وإن حصل ذلك بطرق مختلفة ودرجات متباعدة. تشكّل "المصورة" الخاصة الأولى، وهي مساحة مُسورة مميزة مخصصة للأمير توسط حائط القبلة في بيت الصلاة. ما يزال أصل المصورة وتاريخ نشأتها مجھولين حتى الساعة، لكن الغرض منها كان حماية الخليفة من الاغتيال وفصله عن الرعية، وهي لم تظهر إلا في المساجد الكبرى، وتُعدّ مقصورة جامع القىروان التي تعود إلى القرن الرابع هـ / العاشر م أقدم نموذج باقٍ حتى الساعة.

أمَّا الخاصية الثانية التي ما تزال أصولها محاطة بالغموض كذلك فهي المئذنة، التي أصبحت سمة دائمة في المنظر المدني الإسلامي. تبدو وظيفتها واضحة: وهي أنْ ينادي المؤذن منها المؤمنين للصلوة في أوقات محددة. وقد تبع المئذنة لاحقاً الإسلام أينما حلَّ. تتَّخذ المئذنة شكل برج شاهق يرتفع فوق المسجد والمدينة أو القرية، ولها وظيفة ثانوية واضحة تمثل في إظهار الحضور الإسلامي للجميع لدى أي مجتمع. ولم يكن هناك معلم من هذا القبيل في زمن الرسول صلى الله عليه وسلم عندما كان بلا مؤذن يصعد على سطح البيت للأذان. كما أنَّ وجود المئذنة غير مؤكَّد ضمن المساجد المبكرة في المدن الجديدة التي تأسست في العراق، ويعتمل أنها مجرد مدرج صغير لتسهيل الوصول إلى السطح، كما كانت الحال في العديد من المساجد البسيطة على امتداد القرون اللاحقة. وتدور نقاشات كثيرة حول نشأة المئذنة الطويلة التي تُميَّز بكلٍّ ووضوحٍ أي مشهد مدني إسلامي، حيث تشير أغلب المصادر الأدبية - وهي عادة متأخرة كثيرةً عن الأحداث التي

[15] دمشق، الجامع الأموي الكبير، 706م، واجهة

لـقـبـلـة



والغرب، وتمكين داخل الحدود. وقد أدى النافتات الخليفة إلى مظاهر المجد والتعبير عن السلطة الجديدة إلى بناء جل جوامع دمشق ( ولو جزئياً) (87هـ / 706م) عاصمة الملك، والمدينة (91هـ - 706م) التي ظهرت فيها بداية الدولة الإسلامية، والقدس على جامع دمشق لأنّه لم يتغيّر كثيراً عمّا كان عليه في الأصل، ورغم احتمال كون المسجد النبوي أكثر أهمية. ونعتبر أن إعادة بناء المسجد النبوي كانت عملية صائبة وسديدة تماماً. يُعد جامع دمشق [13، 14] ابتكاراً إسلامياً بالكامل. تقرر حجمه (157 X 100 متر) وموقعه وفق الحرم المقدس الروماني القديم الذي حلّ الجامع محلّه. كما حدد المعلم السابق انخفاضاً على بعض جدرانه، وموضع المدخل الشرقي والغربي. وقد تخلصت البوابة الرومانية ثلاثية المداخل حديثاً من الدكاكين التي كانت تمحجها على امتداد عقود. أمّا كلّ السمات المتبقية فهي تعود إلى عصر الوليد، على الرغم من أنّ حريقاً شبّ سنة 1893هـ / 1310 م فدمّر جزءاً كبيراً من الهيكل الحاصل. لم تأت الترميمات الضرورية بعد

المسلمين، وكانت تقتبس أشكالها في أغلب الأحيان من النماذج المحلية؛ ففي بلاد الشام نشأت المئذنة المربعة المميزة التي انتشرت غرباً نحو شمال إفريقيا وإسبانيا، وشرقاً نحو العراق وإيران، عن غار الأبراج المربعة المستخدمة صوامع للنساك. وظهرت أشكال مختلفة في أماكن أخرى. ومع ذلك، فإن المكانة المرموقة التي تتمتع بها المآذن في البلدان القصصية، وكذلك الكتابات الواردة عليها، تُظهر بالفعل أنها مآذن كانت على امتداد قرون رمزاً مهيباً للحضور الإسلامي، تماماً مثلما هي الحال اليوم مع مآذن الجامعات المعاصرة التي تُبني في كل العالم خارج الأوطان الإسلامية.

جواع الوليد

يُكَلِّفُهُمْ بِصُورَةٍ أَفْضَلِ جَوَامِعِ الْوَلِيدِ الْأَوَّلِ (حُكْمٌ مَا بَيْنَ 85-96هـ / 705-715م) فِي ضُوءِ هَذِهِ التَّطَوُّرَاتِ السَّابِقَةِ، فَقَدْ شَكَّلَ عَهْدُ الْوَلِيدِ - وَكَانَ الْعَالَمُ الْإِسْلَامِيُّ حَلَالَهُ وَاثِقًا بِفُتوحَاتِهِ لَا يُعْنِي فَتَّنَّا دَاخِلِيَّةً ذَاتَ شَأْنٍ - عَهْدًا توَسَّعَ عَظِيمًا بِاتِّجَاهِ الشَّرْقِ



إلى العصر الأموي. كما يُحتمل أن تكون المئذنتان الواقعتان في الجانب الجنوبي للبنية من الفترة نفسها، ويظهر أن طرازها اقتبس كثيراً من الأبراج الركينة الرومانية. أما المئذنة الثالثة التي ترتفع فوق المدخل الشمالي، فقد بُنيت قبل عام 374 هـ / 985 م ولكن لم يثبت أنها تنتهي للبنيات التي أمر الويلد بتشييدها. كانت وظيفة البناء المشتملة الصغيرة القائمة على الأعمدة [16] التي تُشاهد في الزاوية الشمالية الغربية للصحن ترمز إلى بيت مال المسلمين، أو لعلها كانت خزيناً لهم الفعلية لأنَّ المال العام للمسلمين كان عادة يُحفظ في المسجد الجامع للمدينة. وقد جُهز الجامع بأربعة مداخل - واحد في كل ضلع - خُصص المدخل الجنوبي منها، القريب من الرواق المحوري للخليفة، وكان متصلًا مباشرة بالقصر الأموي. وما يزال الغموض يلف طبيعة المداخل من الصحن إلى بيت الصلاة. ونشاهد اليوم أبوابًا تفصل بين الفضاءين، أما السوابيط التي تذكرها مصادر تعود إلى القرن الثامن هـ / الرابع عشر م من العمارة الشامية التقليدية فيُحتمل أن تكون الحل الأصلي المعتمد، لكننا لا نجذب بذلك.

الحرير وفق ذوق سليم حقاً، بل إن الترميمات الحديثة انتقدت بشدة. يتَّألف الجامع من صحن محاط به من ثلاثة جهات أروقة قائمة على سوارٍ، بالتناوب مع عمودين، ويقع حائط القبلة [15] في الجهة الرابعة، ويشتمل الجامع على ثلاثة أجنحة شاسعة متوازية مع الحائط الجنوبي المقاطع في وسطه مع رواق (محوري) متعمد. تعلو فوق الشق الثاني للرواق قبة مرتفعة هيئتها الحالية عصرية للأسف، على الرغم من أن قواعدها أنْ قواعدها يمكن تأريخها في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م. (لم يتضمن إن كانت القبة الأقدم عهداً للرواق المركزي، ترتفع أمام حائط القِبلة أم محل القبة الحالية). ترتكز الأجنحة على أعمدة من الكتل الصخرية الضخمة مأخوذة من بناءات قديمة، وتعلوها التيجان والطبليات والأقواس. ونشاهد فوق الأقواس مجموعة من العقود الصغيرة أُضيفت كي تزيد ارتفاع السقف الهرمي. وتوجد أربعة محاريب في حائط القِبلة يتميز أحدها بشكله العصري الواضح. أما المحاريب الأخرى فيتوسط أحدهما الرواق المحوري ويحيط به محراباً، لم تتأكد بعد تواريختها، لكنَّ يرجح أنها تعود

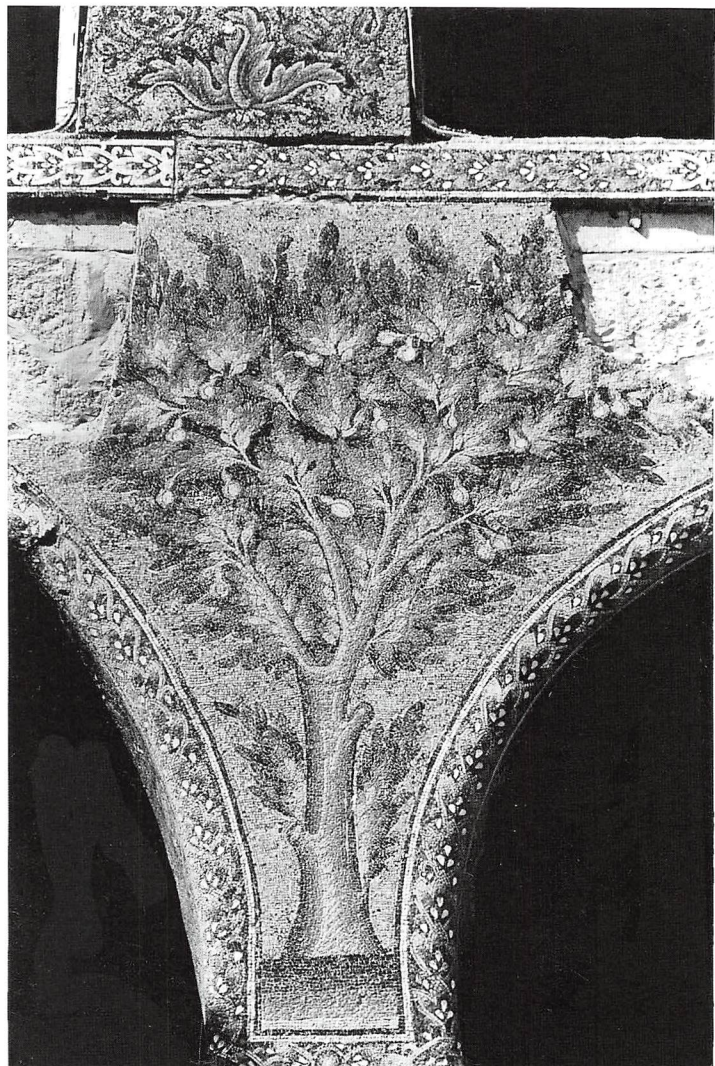
مائلة في القدس والمدينة بالمراسم الملكية الأموية، وأظهر أنَّ هذه السمة المعمارية التي ظهرت لأول مرة فيما يكن تسميتها المساجد "المملوكة" الأموية - ثم جرت محاكاتها بكثرة في الأرمنية اللاحقة - أدت إلى السعي إلى إبراز ذلك الجزء من المسجد المُخصص للأمير، مقلدة بذلك قاعة العرش في القصور الملكية.

وهكذا، تبرز أهمية مخطط جامع دمشق بطريقين، أولاً: إن الترتيب مصمم بمزيد من العضوية مما عليه الحال في المساجد العراقية الموزعة والمكونة من زيادات متتالية، إضافة إلى أنه يشير إلى بؤرة مركزية واضحة المعالج. ثُم إن قاعة الصلاة بأجنحتها الثلاثة، ورواقها المحوري، وأحجامها التي حددتها الأسس الرومانية، والتي قام المسجد على انقضائها، أصبحت متواءلةً في سوريا، وفي أماكن أخرى. ومع ذلك، فإنَّ المساجدين الآخرين العائدين إلى عصر الوليد لم يقتبسا من نموذج مسجد دمشق. لأنَّ مخطط بيته الصلة فيما يتَّألف من قاعة مغطاة قائمة على الأعمدة، فيها العديد من الأجنحة، أحدها مركزي وأكبر عرضًا يقود إلى حائط القبلة. كما أنَّ لهذين المساجدين سمات خصوصية ذات صلة بموقع كلَّ واحد منها.

يوجد في جامع دمشق أقدم محراب مُقعر؛ تتميَّز الخلفية الفيلولوجية والشكلية للمحراب بتعقيد فائق. وسوف نكتفي بدراسة الاستخدام العادي للمحراب في المسجد كي لا تنتبه في التفاصيل. بوجه عام، يُنظر اليوم إلى المحراب بوصفه مشكاة في حائط المسجد تشير إلى اتجاه القبلة. لكنَّ المحراب غير موجود في كلِّ المساجد المبكرة، ولا يمكن مشاهدته إلا خلال زاوية جزء من البناء. كما أنَّ المخطط الشامل للمسجد يظهر اتجاه القبلة بوضوح، لدرجة أنه لا حاجة إلى رمز صغير من هذا القبيل. ومن غير المقنع حقًا تفسير المحراب على أنه قاعة عرش مصغرَة، كما اقترح سوفاجي؛ لأنَّه أصبح منذ بدايته عنصراً ثابتاً في كلِّ المساجد، ثمَّ موتيقاً فنياً متداولاً على التحف الدينية.

يجب أن نضع نصب أعيننا مسألتين كي ندرك الغرض الأساسي من المحراب؛ بدايةً أجمع كتاب العصر الوسيط بوجه عام على أنَّ المحراب المُقعر ظهر لأول مرة في جامع الوليد بالمدينة؛ وهو الجامع الذي حلَّ محلَّ مسجد /بيت الرسول صلى الله عليه وسلم، وأضاف إليه عناصر جمالية. ثُم إنَّ محراب جامع الوليد لم يكن يتَوَسَّط حائط القبلة، بل جاء في المكان الذي كان يقف فيه الرسول صلى الله عليه وسلم لإمامَة الصلاة، كما تذكر كتب السيرة. وعلى هذا الأساس، نقترح أنَّ الغرض من المحراب كان الإشارة الرمزية إلى المكان الذي وقف فيه أول "إمام" (صَلَّى بِالنَّاسِ)، وأنَّه انطلق بصفته معلمًا تذكاريًّا محدَّداً بمسجد الرسول صلى الله عليه وسلم، ومن ثمَّ انتشر في كامل أنحاء العالم الإسلامي عبر المساجد التي شيدَها الوليد، فمثَّلَما تميَّز بلاط خليفة الرسول بسمات ملكية، كذلك كانت حال المحراب الذي لم يُقبل مباشرة داخل كلِّ المساجد إلَّا من خلال دلالته معلمًا دينيًّا.

ومما يقوِي هذه النظرية، مقارنة هذا القبول الفوري للمحراب بالتطور الذي حصل للمنبر في العصر الأموي، أي ذلك الكرسي (العرش) الذي يعود إلى ما قبل الإسلام، وقد استخدمه الرسول صلى الله عليه وسلم في المدينة. بدأ ظهور المنبر في أثناء العصر الأموي في مساجد غير مسجد المدينة، وكان بلا ريب رمزاً من رموز السلطة، وبهذه الصفة، روَّقَ استخدامه بمزيد من الحذر مقارنة بالمحراب. كان المنبر في الغالب قطعة أثاث متَّحِركة، لا تتَّسَمى بالكامل إلى المؤسسة الدينية. وظلَّ طوال قرون وجود المنبر في المساجد معيارًا تميَّزَ الحواضر، أو المراكز الإدارية عن القرى العادمة. ويوحي المصير المختل الذي آلت إليه المحراب بأنَّ وظيفته الأساسية كانت دينية لا ملَكية، على الرغم من علاقته



[17] دمشق، الجامع الأموي الكبير، 706م، لوحة فسيفسائية من الرواق الغربي

وتماماً مثلما هي حال قبة الصخرة، فإنَّ كلَّ عناصر البناء مشتقة من فن العمارة الشامية التقليدية، ولا يوجد إلا مكررٌ نان مستحدثان: هما المخطط والمحراب. حلَّ المعماريون الشاميون مشكلة إنشاء مخطط فوق موقع معماري سابق بالطريقة التالية: لقد اعتمدوا المنظومة الأصلية لمسجد المدينة بصحبتها المحاط بالأروقة، وبيت الصلاة الغائر، وعوضاً عن تحويل بيت الصلاة إلى قاعة مغطاة قائمة على الأعمدة وفق نموذج المساجد العراقية، أنسئوا تفصيماً ثلاثياً - ربما تحت تأثير الكنائس المسيحية - رغم اختلاف أجنبحة جامع دمشق في كونها متساوية العرض. لكنَ التجديد الذي يجلب مزيداً من الانتباه فيما يتعلق بالمخيط وبالارتفاع في مثابة الرواق المحوري. وتهدف روعته الجمالية بكلَّ وضوح إلى كسر رتابة الواجهة المتداة على طول 137 متراً. أمَّا أهميَّة التارِيخية فهي أكبر؛ فقد أشار كرسوبل Creswell من ناحيته أنَّ شديد الشبه بواجهة قصر الملك تيودوريك، كما تورده فسيفساء بيزنطية شهيرة معروضة في رافنا Ravenna بإيطاليا. أمَّا سوفاجي Sauvaget فهو أول من ربط الرواق المحوري في دمشق، وأروقة



[18] دمشق، الجامع الأموي الكبير، 706 م، لوحة فسيفسائية من الرواق الغربي

ارتبطت هذه السمات في العصور الأموية بالوظائف الملكية، ثم اتجهت لتكتسب تدريجياً معاني دينية، فإن دلالة المسجد مكاناً للعبادة ازدادت أهميتها دون أن يفقد وظيفة المركز الاجتماعي والسياسي. إن هذا التحول في نقطة الارتكاز، الذي لم يُحدّد بوضوح، يفسّر الخصائص المميزة للمسجد الأموي بداية القرن الثاني هـ / الثامن مـ، ويعكس عناصره المعمارية الروح الملكية والاهتمامات الدينية معاً. وفي الغالب، أتّجج الجانب الملكي الأشكال الخصوصية بينما حددت الوظائف الدينية تأويلاً لاحقاً.

يمكن أن نعتمد على النصوص، وبيانات علم الآثار لستقرئ الخصوصيات المعمارية جوامع الوليد الثلاثة. أما فيما يتعلق بنزخرفتها، فيجب أن نعتمد بالكامل تقريباً على جامع الوليد بدمشق، الذي حافظ على أجزاء مهمة من زخرفة الأصلي. يتميز الجامع بنوافذ مشبكة منقوشة رائعة الجمال، مثلما هي حال قبة الصخرة. وكانت اللوحات الرخامية في الجزء السفلي للجدران شهيرة منذ العهود الأولى بسبب الجمال الأخاذ لتوليفاتها التي لم تتبع منها إلا شظايا صغيرة عند البوابات الشرقية، رُمِّمت دون عناء. لكن العناصر الزخرفية الأكثر شهرة هي اللوحات الفسيفسائية [17، 18] التي كانت تغطي جلّ جدران الأروقة – إن لم يكن كلّها – وواجهة الصحن وقاعة الصلاة، وربما المئذنة الشمالية. ويدرك العديد من المراجع الأدية هذه اللوحات الفسيفسائية، لكن يبقى العديد من نقاط الظل! فنحن

#### بالمراسيم الملكية داخل المساجد.

أما الأصول الشكلية للمحراب، فهي تعود بالتأكيد إلى مشكاة العصور الكلاسيكية، التي طرأت عليها تغييرات عديدة جعلت منها "هيكل" الكنائس القبطية، ومستودع قراطيس التوراة في البيع اليهودية، أو مجرد إطار تُركَن فيه الأصنام المجلدة لدى الوثنيين. كما توجد علاقة بين المحراب وظهور القبة – وإن كان غير منتظم – في العصر الأموي أمام الجزء الأوسط لحائط القبلة؛ فالقباب معروفة، بلا شك، بأنها وسائل معمارية لتشريف مكان مقدس، وقد كانت موجودة بهذه الوظيفة في الجزيرة العربية قبل الإسلام. وأول مرجع متوافر لنا يذكر قبة أمّ المحراب يعود إلى مسجد المدينة في القرن الثاني هـ / الثامن مـ.

كان مصير الرواق المحوري والمحراب المقرّر والقبة أمّ المحراب أن تؤدي دوراً مهمّاً في تاريخ العمارة الإسلامية. وتبقى جذور وظائفها، وأصول أغراضها الدقيقة في العصور الأموية غامضة حتى الساعة، ومع ذلك فقد برزت كلّ هذه العناصر مجتمعة في جوامع الوليد. ويصعب تأويلاً لها لأنّها أدّت أدواراً مشتبهًا فيها. ولا ندرك تماماً إلى الآن أصولها الوظيفية، والشكلية المتقلبة، ولا ما كان مقرراً لها أن تكون. ويعكس الغموض الذي يلفّ هذه العناصر غموضاً يحيط بالمساجد الأموية التي أمر الوليد بتشييدها. مثلما

ظلاً ظليلاً<sup>٦٧</sup>. وتشير المصادر المتأخرة إلى أنَّ صحن المساجد كانت تُقارَن أحياناً بالنعم، كما أنَّ أحد التأویلات لفسيفساء دمشق أقرَّ دلالتها المشيرة إلى الجنة.

لكن توجد معارضات لكلَّ واحد من هذه التفاسير؛ فيصعب أن تؤُول الإحاله على مدن معينة من خلال البناء إلى تلك التضاربات الأسلوبية والأيقونية المتمثلة في خلط الرسوم الدقيقة بالبنایات المصطنعة، وفي الظهور المتزامن للوحدات العمريّة التي يختلف نوعها (مدن وقرى وبنایات معزولة) ومقاييسها إلى هذه الدرجة. وإذ يجوز فهم المنظر الطبيعي بمعناه وبنایاته بوصفه تمثيلاً للجنة الإسلامية، فإنَّ فكرة رسم المناظر المستوحاة من القرآن

في هذه المرحلة المبكرة لا يتتطابق مع الاستخدامات الإسلامية المعاصرة للقرآن.

ل لكن يبقى ممكناً - بدل ذلك - قبول توليفه من هذه التفاسير. ويعُد المقدسي أول من كتب حول هذه اللوحات الفسيفسائية، وقد ذكر في أواخر القرن الرابع هـ / العاشر م أنه "لا تكاد تجد شجرة، أو مدينة ذات شأن لم ترسم على هذه الجدران". كما أعاد صياغة هذه الفكرة كاتب آخر من القرن الثامن هـ / الرابع عشر م عَرَف الكعبة بدقة. ويعُقد على هذا الأساس أن نفترض وجود محاولة لرسم كل العالم الذي كان تحت سلطة الخلفاء الأمويين - بما يتضمن المدن بكتائسها، والطبيعة المحيطة بها - داخل حدود الجامع الملكي. لكننا نشعر في الوقت ذاته بأنَّ الخلفية المذهبة، والهيئة غير الواقعية وغير المحددة للعديد من اللوحات والمجمّعات السكنية المفتوحة، إذا ما قُورنت بالمدن المسوّرة وفق المثال السابق للإسلام، والأشجار الباسقة التي تتوسط المشاهد، تُضفي على هذه الفسيفساء حسناً عذرياً دنيوياً يتضارب مع آية محاولة لربط المشاهد بعدهن حقيقة. بل يمكن اقتراح فكرة مفادها أنَّ المحور الملكي المتعلّق بحكم العالم الطبيعي والبشري، تُرجم في صورة مثالية لـ "عصر ذهبي" تحت العقيدة والدولة الجديدين، عصر رشحت فكرة الكمال والسلام في كل تجلّياته المادية.

وهكذا، بعد مرور خمس عشرة سنة، تُعيد فسيفساء دمشق إلى الأذهان فسيفساء القدس. لكن عوضاً عن أن تكون تعبيراً عن النصر، فهي تعكس تلك الثقة الجديدة التي اكتسبتها دار الإسلام، ومن أهمّ سماتها المذهبة أنَّ هذه اللوحات الفسيفسائية - مهمماً كانت دلالتها - لم تحافظ على ديمومة داخل الثقافة الإسلامية، ولم تخلق برنامجاً واضح المعالم للمساجد اللاحقة. ولعلَّ التفسير الممكن الذي نفهمه هو أنَّها كانت محاولة خلق تيار أيقوني إسلامي، لم يتجذر لشدة قرباته من آليات الفن المسيحي.

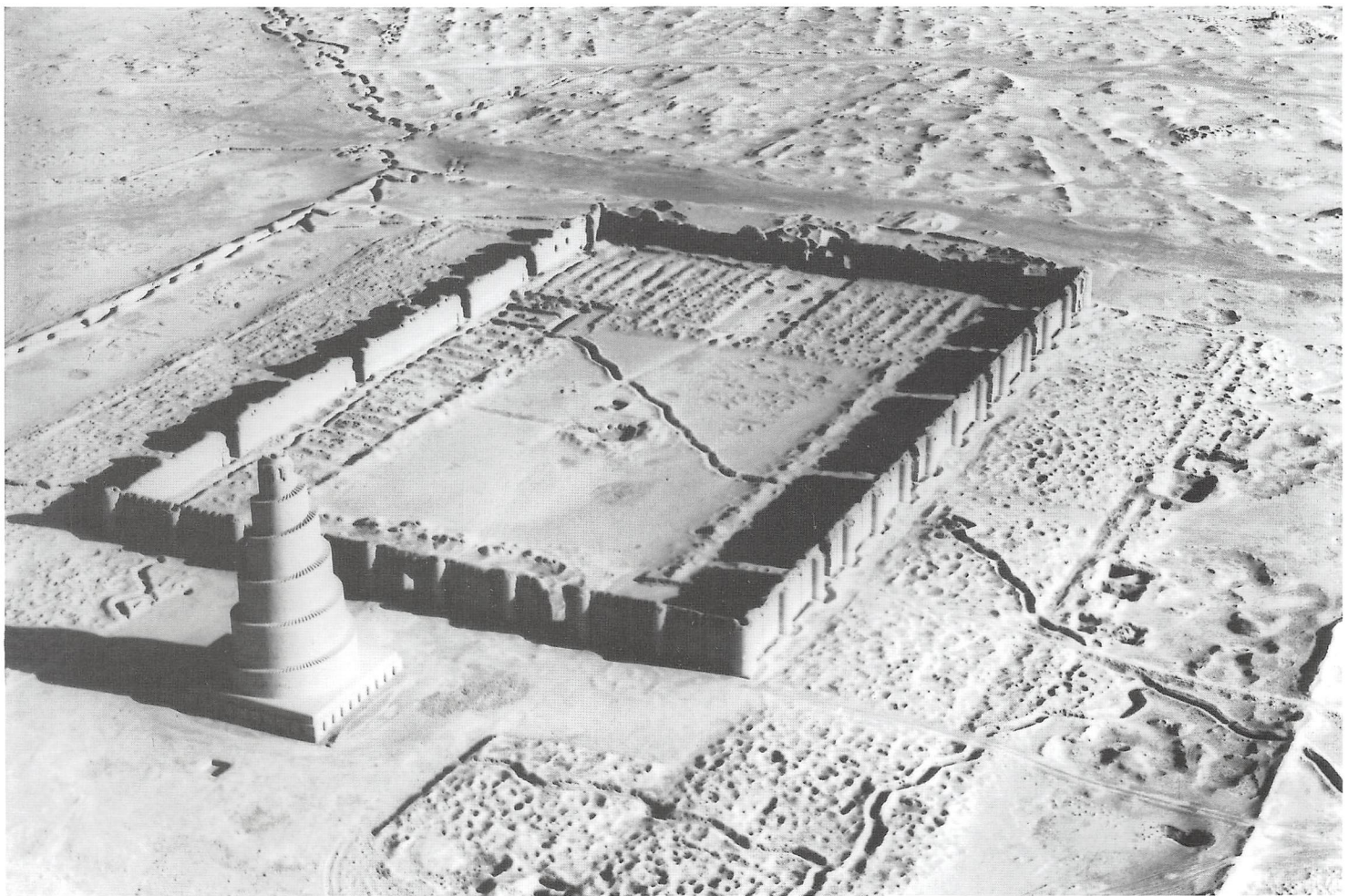
وكانت توجد كذلك زينة فسيفسائية في المساجدين الآخرين الذين أمر ببنائهم الوليد بن عبد الملك، لكن لم تصل إلينا أعمال أموية، رغم أنَّ الفسيفساء المتأخرة الموجودة على طبول الحمل في المسجد الأقصى بالقدس قد تعكس نماذج أموية. أمّا اللوحات الخشبية الموجودة في سقف المسجد الأقصى أيضاً [٨٧] والمتميزة بتنوع مدهش في الموثيقات التخرّيفية فقد تعود إلى العصر الأموي، أو العصر الذي يليه عن قرب، رغم الجدل القائم حول هذه المسألة. وينبغي القول أخيراً إنَّ التنقيبات الأثرية في مدينة الرملة بفلسطين أظهرت للنور بلاطًا فسيفسائيًا يعود إلى بداية القرن الثاني هـ / الثامن م، ويظهر عليه رسم لقوس محمول على عمودين قد يشير إلى محراب، إذ يبدو أنَّ عليه مقطعاً من آية قرآنية. ويکاد يكون مستحِيلاً في غياب بيانات أثرية إضافية تفسير سياق هذه الفسيفساء، التي تختلف تماماً عن اللوحات الفسيفسائية الأموية الأخرى.

لا نعلم على سبيل المثال إن كانت الروايات التي تتحدث عن جلب حرفياً الفسيفساء البيزنطيّتين صحيحة، أم مجرد ظنٍّ مفاده أنَّ عملاً بهذه الجودة لا بد أن تكون أصوله القسّطنطينية، ويميل العديد من العلماء إلى اتّباع الفرضية الأولى.

على الرغم من رداءة الترميمات التي طالت قطعاً كبيرة من الفسيفساء الأصلية منذ ستينيات القرن العشرين (١٣٨٠هـ)، يمكن أن نتعرّف إلى شظايا كبيرة في كلِّ الأماكن داخل الصحن. كما أنَّ الرسومات التي أخذت قبل حريق عام ١٤١٠هـ / ١٨٩٣م بعدها وجيزة سجّلت لنا بعض المعلومات المتعلقة بفسيفساء الجامع. نشاهد في معظم الحالات موثيقات نباتية [١٨] قريبة من موثيقات قبة الصخرة، على الرغم من أنَّ الأولى أكثر واقعية في رسم بعض الأصناف النباتية، وأقلَّ خلطًا بين الأشكال مختلفة الأصول. وتكمّن أصالتها الحقيقية المميزة في إدخال المحاور العمارة بكثافة؛ تظهر على وجهة الرواق المحوري وبعض السبندل، وهناك في المرّ الشمالي والغربي بنایات من كلِّ نوع ترتفع بين أشجار كثيفة الأوراق. ومن بين اللوحات التي حُوطّف عليها جيداً تبرز لوحة هائلة 34.50 X 7.155 أمتر) يحيط بها إطار غني على جدار المرّ الغربي [١٨]. نشاهد في الخلية الأمامية عدداً من الأنوار الصغيرة تتدفق في كتلة مائية متقدّمة على طولها أشجار باستقامة مخضرة. تصنف الأشجار دون انتظام لكنها تشکل إطاراً سلسلة من الوحدات العمارة أصغر منها حجماً، تتميز بتنوع أصنافها (منازل صغيرة ملتفة حول كنيسة، وباحة شاسعة تحيط بها ممرات مغطّاة؛ وقصور ملكية على ضفة نهر) وباختلافاتها الأسلوبية (تقنيات إيهامية تجاور بنایات خيالية مشيدة بمكونات غير محددة).

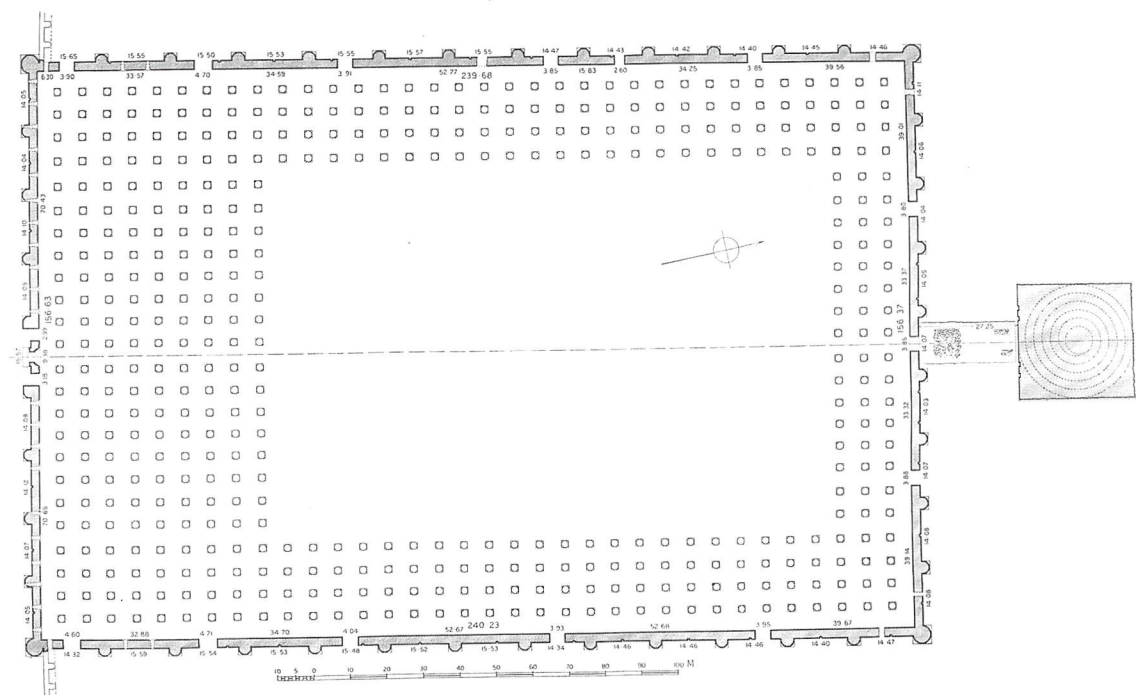
طرح هذه اللوحات الفسيفسائية سؤالين اثنين، يتعلق السؤال الأول بالجانب الشكلي: كيف يمكن أن نفسر وجود أنماط تشکيلية شديدة الاختلاف ومتباينة؟ وهل يعبر ذلك عن أسلوب خاص به؟ لقد استخدم الفسيفسائيون والرسامون منذ القرن الأول كلَّ الأساليب المختلفة المتاحة على جدران دمشق، لكن يبدو ظاهرياً أنَّ المستحدث عند الفنانين العاملين لدى الخلفاء هو استخدامهم هذه الأساليب جنباً إلى جنب. تظهر لدى هؤلاء الفنانين، أو للاء أمورهم مسحة مسيحية مميزة في الذوق، واهتمامًا بكلِّ الأشكال المتاحة آياً كان تاريخها، أو غرضها الأصلي. وقد شملت النماذج التي سبقت ظهور الإسلام، التي اقتبست منها فسيفساء دمشق أشكالاً بشريّة وحيوانية، أكثر مما كانت عليه قبة الصخرة. لكننا لا نشاهد أي شكل بشري، أو حيواني في هذا المقام، مما يشير إلى أنَّ أرباب العمل المسلمين فرضاًوا محاور وطراقي أداء معينة على الفسيفسائيين، مهمماً كانت بلدانهم الأصلية. ومن المحتمل أنَّ الأشجار الباسقة [١٨] - رغم أنها لا تشکل الموضوع الرئيسي، ورغم هيئتها المصطنعة الغربية مقارنة ببقية المنظر الطبيعي - قد أدّت الوظيفة الشكليّة للأشخاص في الأعمال القديمة المماثلة لهذه اللوحة.

والسؤال الآخر الذي تثيره هذه اللوحات الفسيفسائية يتعلق بدلاليتها، فقد رأى فيها بعض كتاب العصر الوسيط المتأخرین صوراً لكلِّ مدن العالم، كما أُول نفر قليل من العلماء المعاصرین اللوحة المتبقية على أنها مدينة دمشق. وكانت رسوم المدن معروفة في الفن قبل الإسلام، ويجوز تفسير هذه اللوحات الدمشقية - وكذلك في قبة الصخرة - ببساطة على أنها رموز الفتوحات الأموية. بل لعلَّ القصد من ورائها كان تعبيراً مثاليًّا عن "مدينة الله" المشتقة من التمثيلات الكلاسيكية، وما بعد الكلاسيكية للجنة، مع التخلّي عن كلِّ الكائنات الحية. يمكن ربط محور المنظر الطبيعي المثالي بمشهد الجنة الإسلامية (التي تُذكر على سبيل المثال في الآية ٥٧ من سورة النساء): «وَالَّذِينَ آتَيْنَا وَعْدَنَا صَالَهُمْ سُنْدِنُهُمْ جَنَّاتٌ تَغْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا لَهُمْ فِيهَا أَزْوَاجٌ مُطْهَرَةٌ وَنَذِلَهُمْ



[19] سامراء، الجامع الكبير، 847-61م، منظر من الجو

[20] سامراء، الجامع الكبير، 847-61م، مخطوط





[21] سامراء، الجامع الكبير، 847-861م، الجدار الخارجي

[22] المنذنة الولبية في الجامع الكبير في سامراء

## المساجد الأخرى العائدة إلى القرنين الأول والثاني هـ / السابع والثامن م

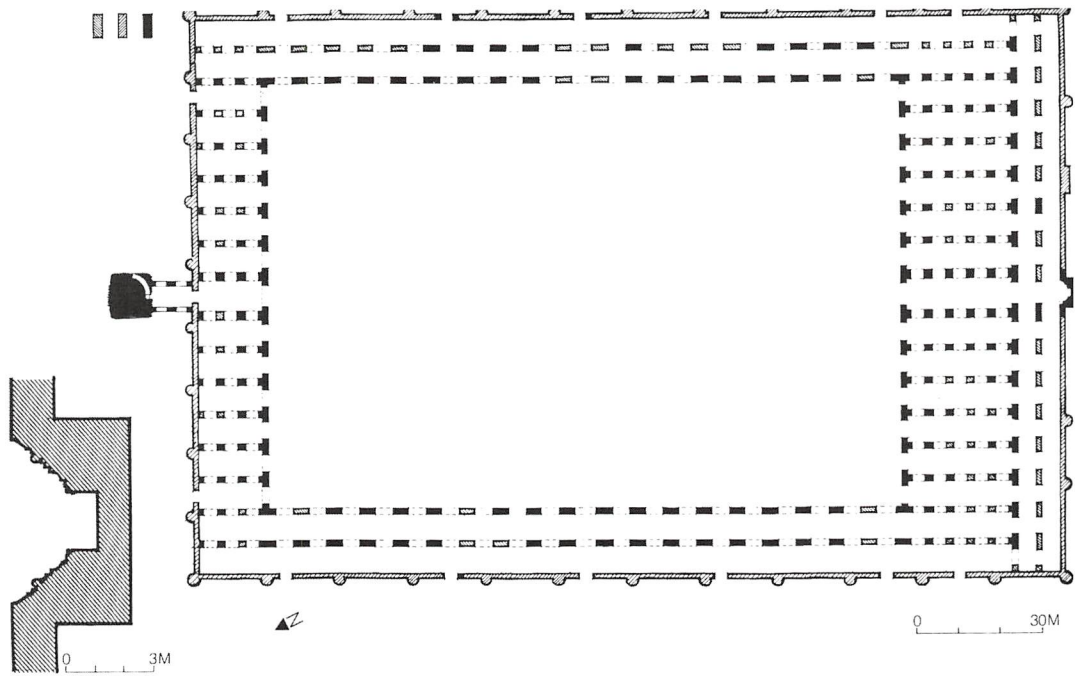
تُعد جامع الوليد معلمًا متميزًا بسبب جودتها وارتباطها بأسماء ولادة الأمور الذين أمروا بتشييدها، وهي تصوّر التحوّل الذي شهدته قاعة مغطاة قائمة على عمادات ودون شكل محدد، لتصبح بناءة تحمل في مفهومها علاقة شكلية بين الفضاءات المفتوحة والمغطاة (أي الصحن، وما يُسمى عادة قاعة الصلاة)، ولها محاور ممزوجة وتكونية (الحراب والرواق المحوري)، وبرنامج زخرفي فعلي أو كامن. ومع ذلك، فهناك مسألتان يفترض أن تغيباً عن أذهاننا، أولاهما: أن التطور الذي نشأ من مخطط بيت الرسول صلى الله عليه وسلم في المدينة وأنجق قبل عام 80هـ / 700م تقرّبًا القاعة المغطاة العراقية القائمة على العمادات، هذا التطور يكاد يعتمد حصريًا على الدلائل النصية. والمسجد الأول (الذي جرى تحويره بعد مدة قصيرة) في مدينة واسط هو الوحيد الذي يمثل غوذجاً لقاعة مغطاة قائمة على عمادات، ويمكن الجزم بدرجة معقولة أنه يعود إلى أواخر القرن الأول هـ / السابع م. لكننا لا نعرف هذا المسجد إلا من خلال التخمينات والاستقراء، وهو ما يزال يطرح إشكالات لا حل لها. وقد نُشرت حديثًا روايات تذكر الأفضال الدينية للقدس، وفيها إشارات إلى مسجد مبكر، توحّي بعمليات إعادة بناء تتعلق بالمسجد الأقصى، وتختلف عن تلك المقترحة حتى الساعة. ويمكن القول باختصار إن التطور الخطى للمسجد من بيت النبي صلى الله عليه وسلم في المدينة، إلى الجامع الكبير في دمشق يبقى فرضياً، ويُحتمل أن تكون وراءه أيديولوجياً مركزية، واهتمام شكليًّا بعديد بكثير مما ندركه في الوقت الحاضر.

والمسألة الثانية هي أن التنقيبات والحفريات الأثرية أظهرت إلى النور عدداً من المساجد المبكرة الإضافية، أو سمحت بتاريخ أقدم - ربماً أمويًّا - لمسجد لها مسار طويل ومؤثراً.



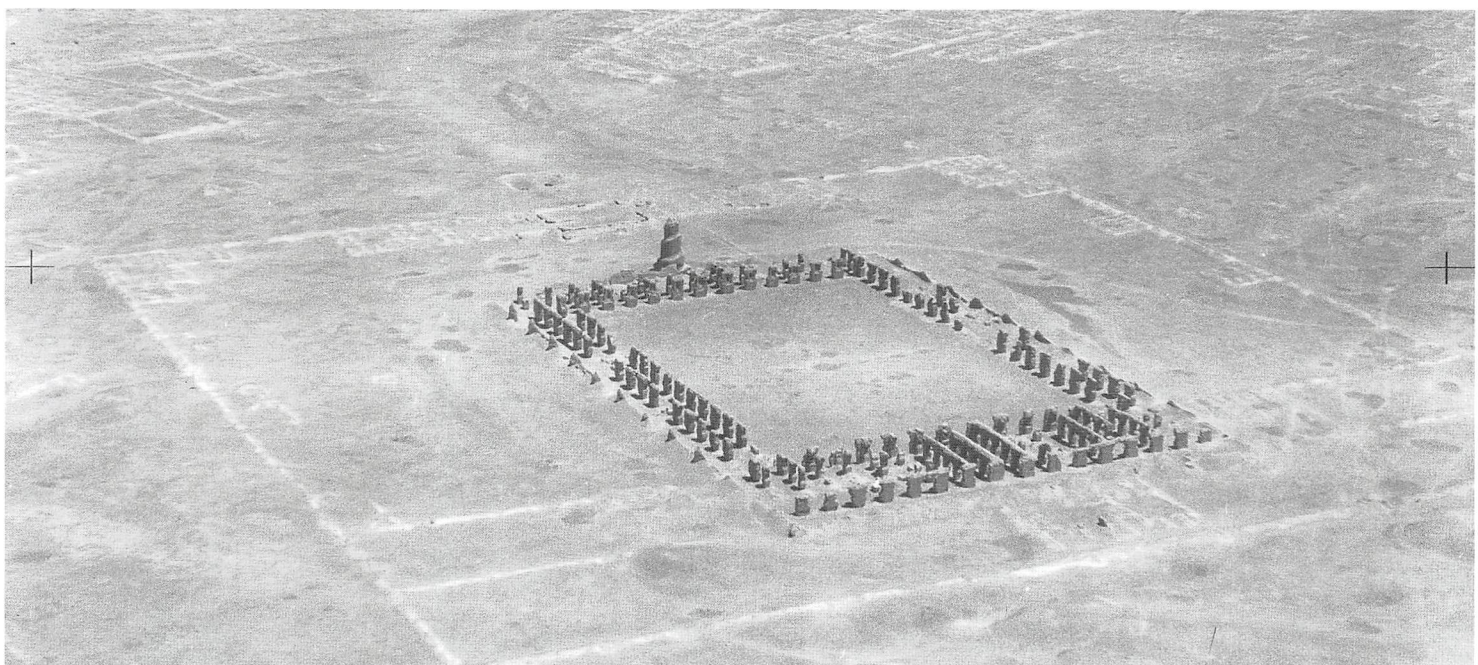
[23] سامراء، جامع أبي دلف، 847-861م،  
مخطط، مع توضيح تفاصيل الحراب

[24] سامراء، جامع أبي دلف، 847-861م،  
مخطط، منظر جوي



الداخلية التي ترتكز عليها. وتحوي كل الأمثلة المذكورة أن بناء المساجد في أثناء القرن الهجري الأول شهد مزيداً من التنوع ، بينما ظهر توجه لاتباع أشكال معيارية في الحواضر الكبرى، وتحت التأثير المباشر لولاة الأمور. ولا شك في أن هذا التنوع - الذي يبدو أكبر بكثير مما تصوره المؤرخون الأوائل - يعود إلى مختلف أشكال الضغوطات وأنماط الأعراف المحلية. بل بالتوازي مع الجامع "الملكي" الذي يعتمد على الرواق المحوري، ومن الممكن أن يكون قد تطور ابتداءً من القرن الثاني هـ / الثامن م نوع من المساجد له تسعه أروقة مقسمة إلى ثلاثة صنوف. لم تتضح هذه المسألة بعد رغم انتشار هذا النوع من المساجد على درب زبيدة، ذلك الطريق المؤدي إلى الحج من العراق إلى مكة، والذي ظهر مع نهاية القرن الثاني هـ / الثامن م تحت رعاية الحكام العباسين.

وتشمل أمثلة المساجد الإضافية مساجد أسكافبني جنيد في العراق، وقصر الحالبات في الأردن، وجامع سيراف في إيران (حيث نجد أقدم مثال مؤكّد لمنزلة تابعة لمسجد)، والرقّة في الفرات، وقصر الحير الشرقي، وجومبا على الساحل الشمالي لكتيبة - رغم وجود بعض الشك حول أقدم تاريخ يُسند لجومبا - وينهور في الباباكسان إذا تأكّد إسناد تاريخ القرن الثاني هـ / الثامن م لأول مسجد هناك. ويشكّل جاما صناعة في اليمن، وبصري الشام مثالين للمساجد المتأخرة التي يحتمل أن تكون لها سوابق أموية، كما توجد أمثلة كثيرة أخرى. ولا تعكس أغلب هذه المساجد الأنواع الجديدة التي ابتكرها الوليد، ولا يبدو أنها تأثرت بالمساجد العراقية، لكنّها كلّها كانت مزوّدة بالحراب، ويعجوز تصنيفها ضمن القاعات المخططة القائمة على العمادات بسبب العدد الكبير من عناصر الحمل





[25] الفسطاط، جامع ابن طولون، أكتمل بناؤه عام 879م، منظر عام

بلبنات الطوب المسطحة، وتدعمه هيكلًا [21] من الناحية الوظيفية. كما توجد على المحور الرئيسي للجامع خارج السور المحيط به مئذنة غريبة لولبية الشكل [22]. ويرتبط هذا الصنف من المآذن على العموم بزقورات العماره القديمة لبلاد ما بين النهرين. لكن يصعب قبول هذه الفرضية لأنَّه لم تصل إلينا أية زقرة بشكلها الأصلي، كما أنَّ أحجامها كانت مختلفة تمامًا. وهكذا يبقى أصل هذه المآذن لغزاً مهمًا حتى الساعة.

أما جامع سامراء الثاني فهو جامع أبي دُلَف الذي تضاهي مساحته مساحة الجامع الأول (362.350 مترًا) في ارتفاع السور الخارجي، و 135X213 (للداخلي)؛ وله مئذنة وسفف من الصنف نفسه. يحمل هذا الجامع سمتين جديدين. نشاهد أولاً أنَّ مرآته المغطاة تنتهي قبل مسافة قصيرة من حائط القبلة، وهناك جناحان متوازيان مع القبلة يفصلان حائط القبلة عن الجزء الرئيسي للجامع. يلتقي هذان الجناحان مع الرواق المحوري الرئيسي عند المحراب، ويشكلان خطًا مستقيماً طويلاً متعامداً مع خط أقل طولاً (على هيئة حرف T لاتيني)، ولذلك يطلق المختصون الغربيون على هذا الصنف من المساجد T-mosque. والمحراب هنا عريض جداً كذلك، وقد أظهرت الحفريات الأثرية أنه كان متصلًا بغرفة صغيرة وراء البناء قد يكون الأمير أو الإمام يستخدمها قبل الصلاة. والخاصية الثانية لجامع أبي دُلَف هي السواري العريضة المستطيلة على شكل خطين متوازيين من الآجر. وعادة ما تخلق القاعات المغطاة القائمة على الركائز إحساساً بأنَّ المشاهد أمام غابة من الأعمدة أو السواري تحمل بصره في عدة اتجاهات. لكن على عكس ذلك، يطغى في هذا المصلى الإحساس بأنَّا أمام جدران لها عدة فتحات عريضة تقود إلى اتجاه محدد بوضوح.

## مساجد القرن الثالث هـ / التاسع م

من المؤسف حقًا أنه لم يبق أي أثر لأي واحد من المساجد الثلاثة العائدة لنهاية القرن الثاني وببداية الثالث هـ / نهاية الثامن وبداية التاسع م في بغداد، عاصمة الحكم العباسي الجديدة. ونأسف بوجه خاص على الجامع الكائن وقتها بمحاذاة قصر الخلافة، في مركز المدينة [70]. لقد كان بناءه شاسعاً، ولا شك في أنه على هيئة قاعة مغطاة قائمة على العمادات، أضيفت إليه مئذنة برج مع بداية القرن التاسع م. لا توضح المصادر المكتوبة إن كانت لهذا الجامع سمات مميزة أخرى، لكنَّ تأثيره كان عظيماً بالتأكيد.

أما في سامراء، عاصمة العباسيين لفترة وجيزة في شمال بغداد [75، 77 وما يليها]، فبني جامعان يبدو ظاهرياً أنَّ بناءهما تم في ظل الخليفة المنوَّر (حكم من 349-847هـ / 961م). أقدمهما الجامع الكبير الذي يُعد أكبر الجواجم الإسلامية المعروفة مساحة. وهو على هيئة مستطيل شاسع طوله 444 مترًا وعرضه 376 مترًا [19، 20]، ويقع بداخله مستطيل ثان طوله 240 وعرضه 156 مترًا، محاط بالأسوار، تفصله عن المستطيل الأول فضاءات فارغة كبيرة تُعرف بـ "الزيادة" (تُستخدم للتخزين، والحمامات، وأماكن الوضوء). يُعد المستطيل الداخلي المُصلَّى الفعلي، وهو على شكل قاعة مغطاة مرتكزة على العمادات، لها صحن تحيط به مبرّات مسقوفة. تحتوي قاعة الصلاة على سوار مثمنة قائمة على لبنيات الأجر، وعلى أربعة أعمدة واجهة ترتفع فوق قاعدة مربعة. وفي المُصلَّى محراب واسع غير منتظم، مزخرف بالأعمدة الرخامية والفصيñas. ويعطي قاعة الصلاة سقف مسطح، وتحيط بها من الخارج أبراج تكسر من ناحية رتبة السور الطويل المبني



[27] الفسطاط، جامع ابن طولون، أكتمل بناؤه عام 879م، أعمدة الرواق الشرقي

مكان فيه: المحراب. ومن المحتمل أن يشکّل ما سبق تفسيرًا آخر لظهور المخطط الذي يعتمد على خطين متعامدين. لكن أمراء تلك الحقبة استمرّوا في بناء المساجد وإن لم يستخدموها بانتظام. وعلى هذا الأساس يمكن أن يكون الغرض من المخطط المذكور إبراز "المصورة"، تلك المساحة المسورة المخصصة للأمير وحاشيته. ويتوافق هذا مع التفسير المقترن للرواق المحوري تحت حكم الوليد، ويتطابق مع بعض التطورات اللاحقة كذلك التي حصلت في قرطبة. ولا تساعدنا المصادر في الجزم بين الفرضيات الجمالية، أو الدينية، أو المتصلة بالرماسن الملكية. وتتمتع جميع هذه الفرضيات ب نقاط تحريفٍ مثمرة، بل يمكن القول إنها أسهمت كلّها في ظهور هذا الصنف من المخطط المستحدث.

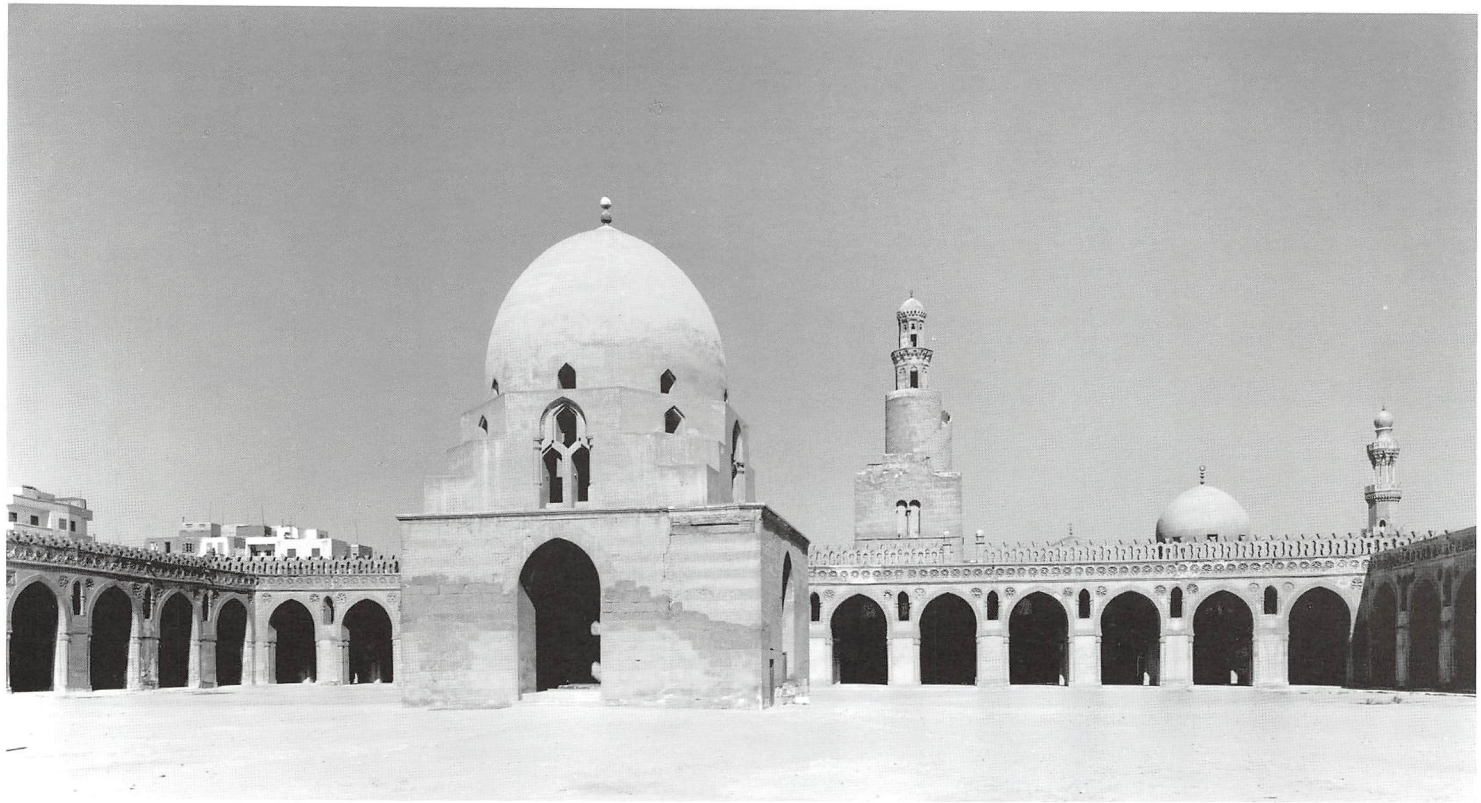
أما خارج العراق، فتوجد أهم المساجد المتبقية من هذه الحقبة في مصر، وفي شمال إفريقيا. ففي مصر، بقي جامع عمر القديم على هيئة قاعة مغطاة بسيطة قائمة على السواري، رغم إعادة بنائه تمامًا سنة 211هـ / 827م. وقد أعيدت أكثر من مرة صياغتها المعمارية في القرون اللاحقة. لكن الجامع الذي أمر ببنائه أحمد بن طولون [26]، والذي اكتمل سنة 265هـ / 879م يظلّ أهمّ بكثير، فمثلما هي الحال في سامراء، كان هذا الجامع مَعْلُمًا في مدينة جديدة يُجَدِّد القائد التركي الوهوب والطموح الذي أصبح وليًا شبه مستقلًّ على مصر. لم يتغيّر مسجد ابن طولون كثيرًا خلال القرون اللاحقة مقارنة بغيره (باستثناء المحراب، والناقوس، والمئذنة، والترميمات العصرية). ولعله أكمل المساجد تناسقًا من بين المساجد العباسية في القرن الثالث هـ / التاسع م. يتَّألف مخطط الجامع من مربعين ومستطيل. يكون شكله الخارجي مرتبًا يبلغ ضلعه 162 متراً. ويحتلّ صحنه - المربع كذلك (ضلعه 92 متراً) - الجزء الأكبر من المساحة الداخلية للجامع.



[26] الفسطاط، جامع ابن طولون، أكتمل بناؤه عام 879م، مخطط

يجب ربط الحجم الكبير لهذين الجامعين بالقياسات الضخمة لمجمل أبنية سامراء، دون الالتفات إلى التبرير القائل إنّ هناك حاجة لإيواء أعداد كبيرة من المصلّين. الزخرفة بسيطة ورصينة. ويمكن ردّ وجود السواري المستطيلة إلى عادة استخدام الأعمدة التي تجلب من أبنية قدية، أو اللجوء إلى الخشب عند تشييد المساجد المبكرة، بقاعاتها المغطاة القائمة على الركائز. وبما أنّ كلتا المادتين لم تكونا متوازيتين في العراق، فقد ابتكَر سندًّا جديداً لا يغيّر المخطط الذي بدأ يصبح معياريًّا وقتئذ، لكن حجم السواري نفسه شكّل خطوة بالاتجاه تنساق جديدة. بالنسبة إلى فضاء مُغطى وبسيط وشاسع يتَّألف من ركائز صغيرة وكثيرة العدد، فإنّ جامع أبي دُلف [23، 24] خلق تنساقًا يزيد في التوازن بين الفضاءات الفارغة، والفضاءات الممتلة المرتبة فوق خطوط مستقيمة، دون إتاحة الفرصة للبصر كي يتّيه في كل الاتجاهات. وقد هذّب المعماري الإيراني المتأخر هذه المقاربة الجمالية المستحدثة.

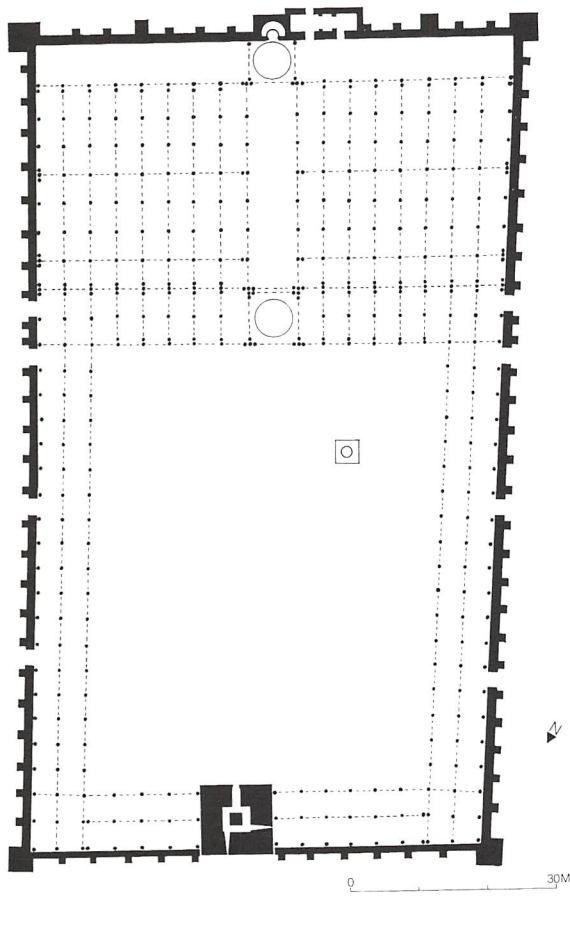
لકتنا نجد مزيًداً من الصعوبة في تفسير عملية إدخال المخطط الذي يعتمد على خطين متعامدين، يُحتمل آنه نشأ عن محاولة لفرض هيكل، يُبرز خطوطاً رئيسية معيبة داخل مخطط منتَد متساوي الوحدات. وبهذا المعنى يمكن تأويل المخطط الجديد بأنه موافقة للأروقة المحورية للعهود الأموية. وإضافة إلى ما سبق، بعد أن انسحب الخلفاء العباسيون إلى قصورهم، بدأ الجامع يفقد شيئاً من شخصيته الاجتماعية والسياسية بوصفه المعلم الذي يلتقي فيه أمير المؤمنين أو مثّله بالمؤمنين، لأداء فريضة الصلاة، وإيصال القرارات، وإعلان السياسات. وحل الخطيب المحترف محل الخليفة، ويرتَّب أكثر فأكثر النواحي الدينية والورعية للبنية، وبوجه خاص ذلك الحائط الذي يشير إلى اتجاه القبلة، وأقدس



[28] الفسطاط، جامع ابن طولون، أكتمل بناؤه عام 879م،  
واجهة الصحن

[29] الفسطاط، جامع ابن طولون، أكتمل بناؤه عام 879م،  
الجدران الخارجية مع المنارة





[30] القيروان، الجامع الكبير، 836م، 862م و 875م، مخطط

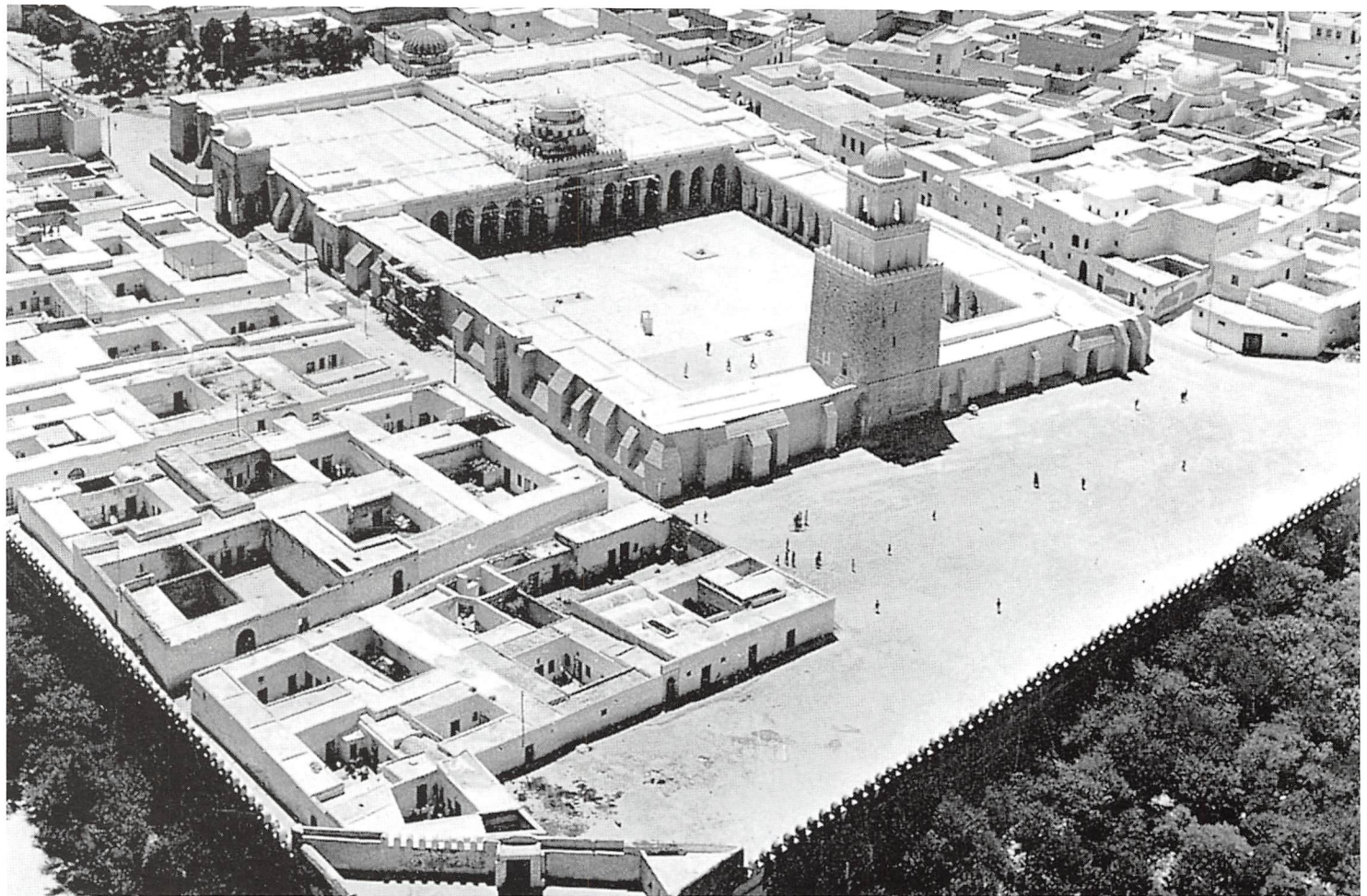
[31] القيروان، الجامع الكبير، 836م، 862م و 875م، القبة (من الخارج)



وهذه المساحة مستطيلة عرضها 122 متراً وطولها 140. انهارت سنة 357هـ / 968م القبة المذهبة التي كانت تغطي نافورة بد菊花ية توسيط الصحن. وتتألف الأجزاء المغطاة في الجامع من خمسة أجنحة موازية لحائط القبلة، ومبرّ مغطى ثانوي الأروقة على الجوانب الثلاثة الأخرى للصحن. وقد بُني الجامع بأكمله بمباني الآجر، وتشكل ركايزه سواري مستطيلة من بنيات الآجر، والأعمدة الموجة [27]. واستبدلت المذنة اللولبية الأصلية بمذنة أخرى في القرن الثامن هـ / الرابع عشر مـ. وترجع كل هذه السمات عن تلك المألوفة في العمارة المصري المبكر، وكلها مشتقة - بكل وضوح - من سامراء (على الرغم من أن مؤلفي القرن الوسيط المتأخرین زیّنا هذه السمات بكم كبير من الأساطير)، والمعروف أن ابن طولون قضى عدة سنوات في سامراء، وكان وفياً لثناها العباسية العليا.

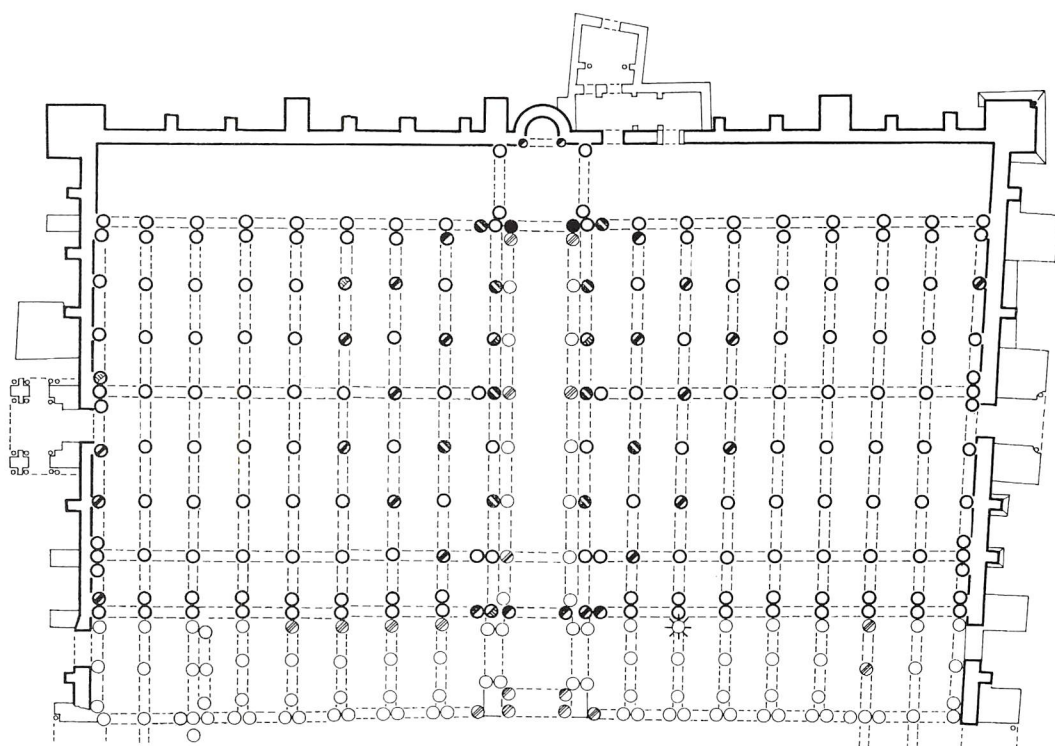
أدرك مصممو مسجد ابن طولون تماماً إمكانات العناصر المعاصرة التي كانوا يعملون بها، وهكذا فتحوا في الحائط تلك الأجزاء (السبندل والجدران الخارجية) التي ليست ضرورية لتماسك البناء، وأسسوا إيقاعاً بسيطاً ومتناقضاً بين المساحات المتباينة والمساحات الفارغة في واجهة الصحن [28] والمصلى على السواء. كما عمد المعماريون إلى إضاءة الجدران الخارجية [29] بواسطة نوافذ مشبكة، ومشكّرات يرتبط موقعها منطقياً بهيكلا الفضاء الداخلي. كما طوّعوا الزخرف تماماً مع الأشكال المعمارية: تُبرز بلطافت الشرائط الزخرفية الضيقة التي تتبع كل قوس خطوط البناء دون أن تزيدوها قوة مفرطة. وأخيراً، يعود جانب كبير من تناسق الجامع إلى الاستخدام المعمق بالفن للقوس المزدوج ثانوي المركز الذي يتغلب بشكل طفيف عند قاعدته. ولم يُذكر هذا الصنف من الأقواس في مصر، كما أن مزاياه الهيكلية لا تؤثر كثيراً في هذه البناء مسطحة السقف، ومع ذلك فقد وفر هذا الصنف من الأقواس للمعماريين شكلاً أكثر رفعاً وأناقة لتتنوّر هذه السلسلة الريتية من الفرجات المفتوحة، وهو يمثل أقدم ثوّاج بلغنا للتغييرات الجمالية الناجمة عن جامع أبي دلف.

ويُعدّ الجامع الكبير في القيروان [35-30] آخر مسجد مهمٍ من القرن التاسع له صلة بجموعة المساجد العباسية، فقد أسس عقبة بن نافع فاتح إفريقية جاماً هناك حوالي 49هـ / 670م، وقد حُرِفَتْ على ذكر المؤسس داخل جدار مخفى وراء المحراب الحالي. وهدم الجامع الأموي في بداية القرن التاسع م عندما خطط الولاية الأغالبة، شبه المستقلين، لتشييد بناء جديدة. أُعيد أول مرة البناء سنة 221هـ / 836م ثم أُنجزت إضافات لاحقة مهمة سنة 247هـ / 862م و 261هـ / 875م، فاتّخذ الجامع وفتّذ الملامح الرئيسية لشكله الحالي. ومع ذلك فقد أظهر ليزين Lézine أنَّ ترميمات كثيرة تمت في القرن السابع هـ / الثالث عشر مـ. وقد شيدَ الجامع بالحجر، وهو على شكل مستطيل طوله 135 متراً وعرضه 80، مجهّز على طول أسواره الخارجية بدعامات مستطيلة ضيقة. أمّا في الداخل، فنجده ثوّاجاً كامل الأوصاف لقاعة مغطاة قائمة على الركائز (وهي في الغالب أعمدة جُلبت من بنايات قديمة سابقة) إلى جانب الصحن والممرات المغطاة المحيطة به. يجمع الجامع الكبير في القيروان - مثلما هي حال جامع أبي دلف - بين قاعة مغطاة تقليدية ومحظوظ قائم على خطين متعمدين ارتفع مستوىهما فوق مستوى بقية الأجنحة، وجرى تعليمهما بقبيتين. تقع القبة الأولى عند نقطة تلاقى الخطين المتعمدين، والثانية (ويعود شكلها الحالي إلى حقبة زمنية لاحقة) عند الفتحة التي تنفرج على الصحن. وتُبرز في الإنشاء المعماري لهذه البناء سمة خصوصية لفت كريستيان إويرت Christian Ewert النظر إليها، ولا يوجد تفسير لها حتى الساعة. بينما كان يقوم بدراسة محكمة للأعمدة والتيجان التي جُلبت من مبانٍ سابقة، وأعيد استخدامها في هذا الجامع، وقد لاحظ إويرت أنَّ التيجان المُعاد تدويرها ما موضعها بطريقة تحاكي - داخل المصلى - مخطط القبة في قبة الصخرة



[32] القبروان، الجامع الكبير، 836 م، 862 م و 875 م، منظر جوي

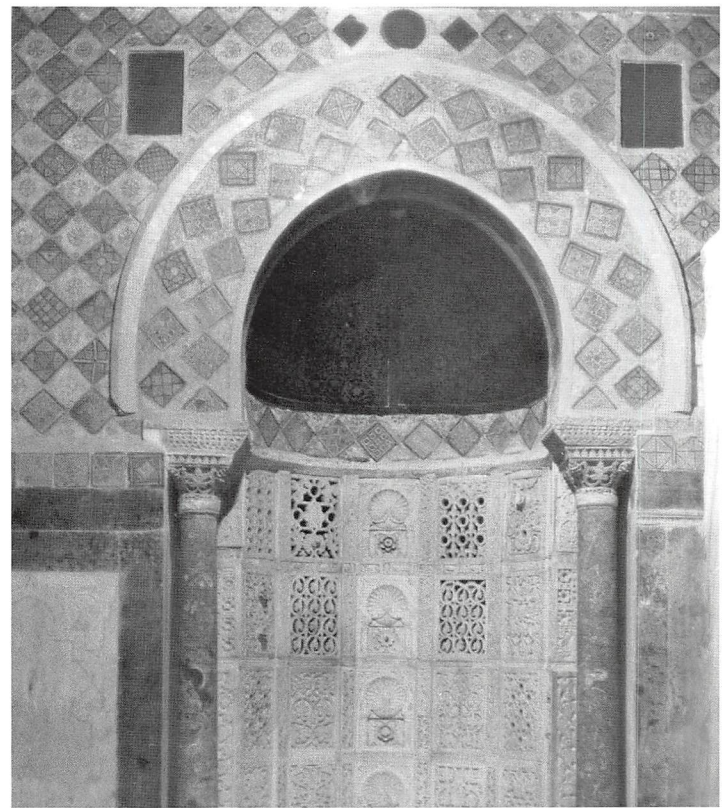
[33] القبروان، الجامع الكبير، 836 م، 862 م و 875 م، مخطط بحسب Ewert



[32]. ومن الصعب أن يكون ذلك مصادفة، ومع ذلك لا تلاحظها العين عندما يسير المرء بين أروقة الجامع . وعلى هذا الأساس، يمكن أن تكون متوافقة مع بعض الرؤى الورعية أو الطالسنية.

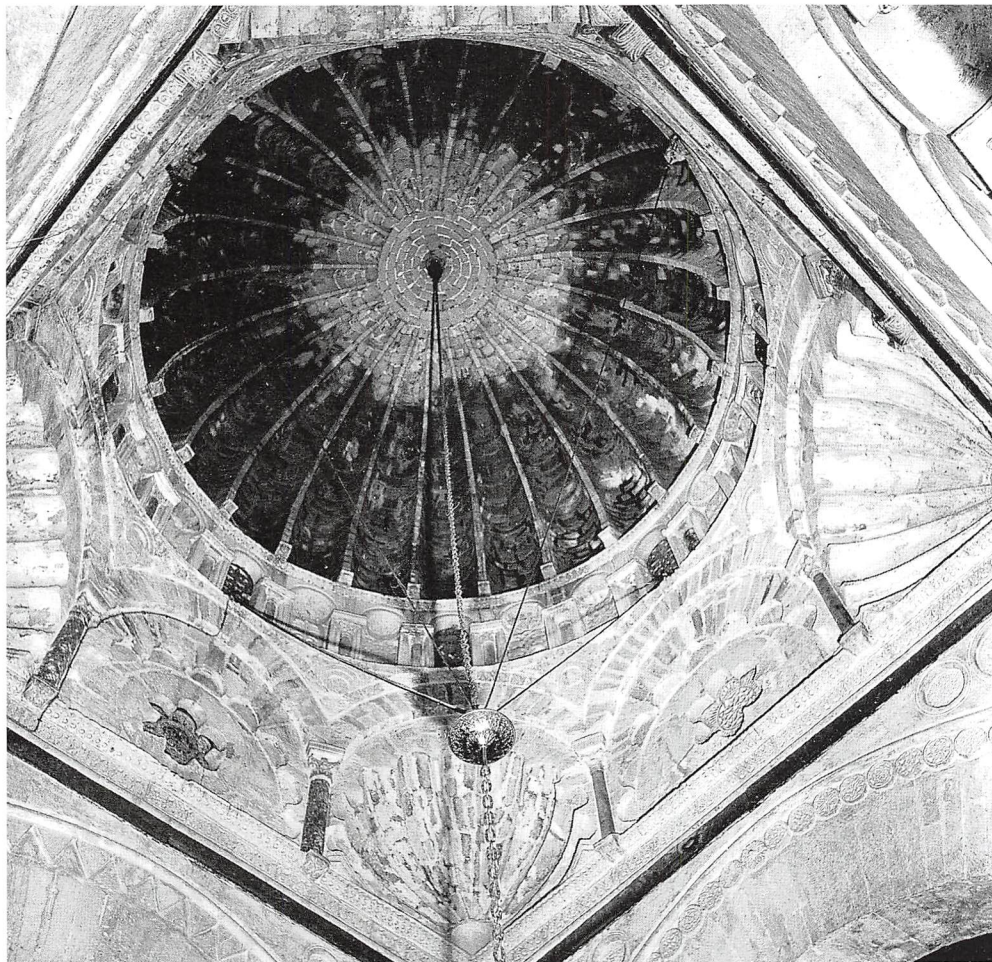
هناك سمتان معماريتان تيززان جامع القبروان وتستحقان مزيداً من الدراسة. أولاهما: ذلك الجزء الواقع أمام المحراب والمُغطى بقبة، وهذه أول مرة نشهد فيها جهداً مقصوداً لإبراز مكان معين على حساب بقية أجزاء البناء. وقد جاء ذلك بالفعل من خلال إثراء العقد الساطع المحيط بالمحراب قدّام أكثر أماكن المسجد قدسية. وُغطي بلاطات حزفية ومرمرية رائعة الجزء السفلي، ولا سيما حاطن القبلة والمحراب [34 و 104]. وتحمل أربعة أقواس ضخمة مربعاً واضح المعالم، بينما تشغل مجموعة من ثمانية عقود قائمة على أعمدة صغيرة مساحة العبور عند قاعدة القبة، منها أربعة تعمّر الزوايا بأقواس ركبة بشكل أصداف تتخللها على أضلاع المربع أربعة أقواس مصممة متشابهة في شكلها. ثم نجد أخيراً طبل حمل مجھزاً بثماني نوافذ وستة عشر قوساً مصمماً قبل الكورنيش والقبة المضلعة [35] نفسها. تُغطي التصاميم الهندسية الأصل كل الفضاءات الفارغة، مثل السبندل بين الأقواس السفلية الأربع وأقواس العبور المذكورة آنفاً. وُقسمت المساحة الخارجية للقبة إلى ثلاثة أجزاء أيضاً، غير أن المربع في الخارج يتطابق مع المثلث في الداخل، ويتطابق المثلث الخارجي مع المساحة المقسمة إلى أربعة وعشرين ضلعاً.

لكن مارسي Marçais أظهر سمة ثانية مهمة؛ فأثبتت أن الفتحات المطلة على الصحن لها ثلاثة أحجام: أكبرها قياساً الفتحة الوسطى؛ وأصغرها الفتتحان المحيطان بكل جانب منها



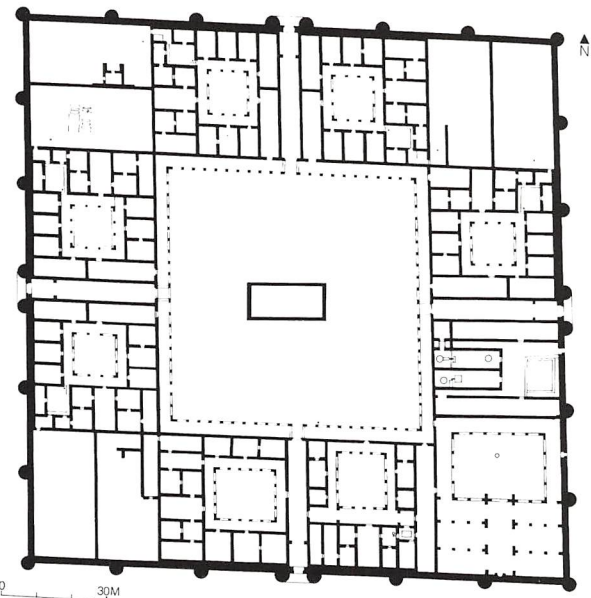
[34] القبروان، الجامع الكبير، 836م، 862م و 875م، المحراب

[35] القبروان، الجامع الكبير، 836م، 862م و 875م، القبة  
(من الداخل)



أحياناً، هكذا أصبح القادة المسلمين مالكي أراضٍ زراعية. ثم شرعت الدولة الأموية خاصة في المosate الوضطي لسهل الفرات (التي أطلق عليها جغرافيًّا العصر الوسيط مسمى الجزيرة الفراتية)، بتنفيذ برامج مختلفة للتنمية الاقتصادية شملت تجفيف المستنقعات، وتأسيس أنظمة الري، وكذلك نقل السكان إلى المناطق الجديدة. وواصل العباسيون هذه الخطط الاستثمارية في منطقة كانت تمثل لهم أهم ميدان للعمليات العسكرية في مواجهة بيزنطة. وهكذا أسسوا هناك عددة مدن ذكر منها بوجه خاص الرقة والقرى المحيطة بها، إلا أن جهودهم الرئيسية كانت مرتكزة في وسط العراق وجنوبه، حيث تطلب تأسيس بغداد ثم سامراء، إضافة إلى صيانة الأراضي المخصصة للزراعة وتنميتها.

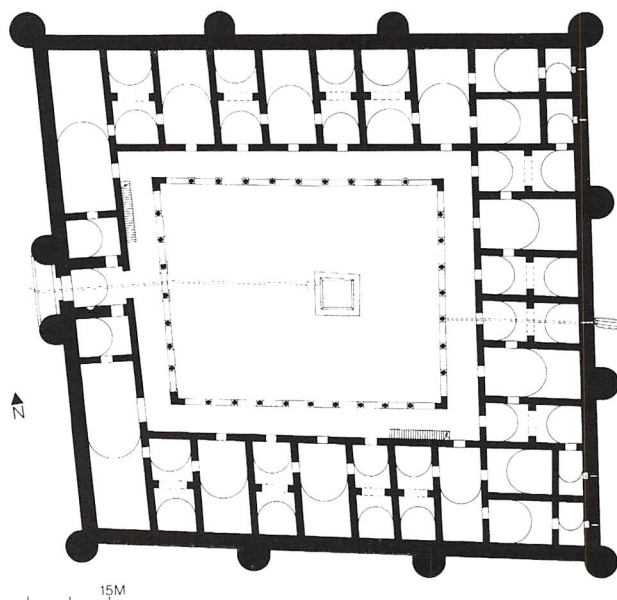
وأجرت على امتداد العقد الأخير عدة استكشافات ومسوحات وتنقيبات وعمليات سبر للطبقة الأرضية، ولا سيما في سوريا والأردن، وتُغيَّر نتائج هذه الأبحاث الأثرية باستمرار المعارف المتواترة لنا حول هذه القرون.



[36] قصر الحير الشرقي، أوائل القرن الثامن الميلادي، مخطط المساجد الكبير

إنَّ أغلب ما نعرف عن الهندسة المدنية الأموية يأتي من المنظومة الاجتماعية والاقتصادية الفريدة للبادية السورية الأردنية، فقد انذر قصر الخضراء الحضري في دمشق (أو السماوي كما فُسر المسمى مؤخراً)، ولا يبدو أنَّ عمليات سبر الطبقة المغمورة الجارية في منطقة التصرُّف سابقاً سوف تُطلعنا على ما كان عليه. أمَّا القصر العراقي المماثل له، والكائن في واسط فلم تُخرِّج عمليات التنقيب عنه أصلاً، على الرغم من أنَّ «دار الإمارة» - أي قصر الحكومة - في الكوفة استُكشفت ونشرت الدراسات المتعلقة بها، جزئياً، واقتصرت الأمثلة الأخرى المعروفة للبنيات الأموية على المعالم المعدة لقلعة عمان، والبقايا الجزئية - مع الأسف - التي استُخرجت في القدس. وعلى تقدير ذلك، تتوافر عشرات المنشآت الكائنة في البادية أو في السبابس. كان تأويلاً لهذه البناءات في الماضي يذهب إلى أنها انعكاسات لذوق أموي بدوي، لكنَّ هذه النظرة تعتمد على رؤية غربية

[37] قصر الحير الشرقي، أوائل القرن الثامن الميلادي، مخطط المساجد الصغير



والفتحة الأخيرة في كل جانب؛ والثمانية المتبقية متساوية الأحجام لها قياسات وسطية. كما برهن مارسي أنَّ جامع القبوران له ثلاثة محاور متناظرة: واحد يمتد وسط الرواق المحوري ويمتد إلى كل الواجهة من ناحية، وإلى ما يوازي بوابة ثالثة حتى المساحة المغطاة من ناحية أخرى؛ ومحوران جانبيان يمتدان عبر المجموعة الثالثة من أعمدة الحمل في كل طرف. وهكذا، يمكن النظر إلى الفتحتين على جانبي الرواق المحوري بوصفهما جزءاً من أحد المخططين المرتكزين على المحاور المذكورة. وتكون وظيفتهما «منطقة تناوب» بين الأجزاء المتداخلة للواجهة.

ترسم القبوران معالم خاصيتين عباسيتين من القرن الثالث هـ / التاسع م حاضرتين كذلك في مسجدي سامراء والفسطاط. تمثل الأولى في محاولة تهدف إلى التنظيم الشكلي لمخطط القاعة المغطاة القائمة على العمادات الذي ظهر بصورة تكاد تكون عَرَبِية في البصرة والكوفة والفسطاط، وربما حتى في بغداد؛ والثانية أنه على الرغم من كثافة الزخرفة في بعض أجزاء البناء، إلا أنَّ الموضوعات الزخرفية تكاد تكون خاضعة بالكامل للأشكال الهيكلية، بل هي تنجم عنها في كثير من الأحيان، وتسعى بالأساس إلى إبراز الخطوط المعمارية.

## العمار المدني

يتميز القرنان الثالث والرابع هـ / التاسع والعشر م في العصر الوسيط بالثراء المدهش للفنون المدنية، ولا سيما العمارة. ويعود السبب في ذلك إلى خصوصيات المدن الإسلامية في الهلال الخصيب؛ فقد تملك المسلمين - وبوجه خاص الطبقة الأرستقراطية الأموية في فلسطين وسوريا وغور الأردن - الأراضي السقوية المتجاذرة الشاسعة، التي هجرها مالكوهَا المسيحيون عندما انتقلوا إلى مدن الإمبراطورية البيزنطية. ثم إنَّ الفتوحات حولت السبابس السورية، والمناطق الوسطى لسهل الفرات، والأطراف الغربية للعراق، من مناطق حدودية إلى مراكز تجارية، ونقاط اتصال إدارية مهمة، بل إلى مناطق تنمية زراعية

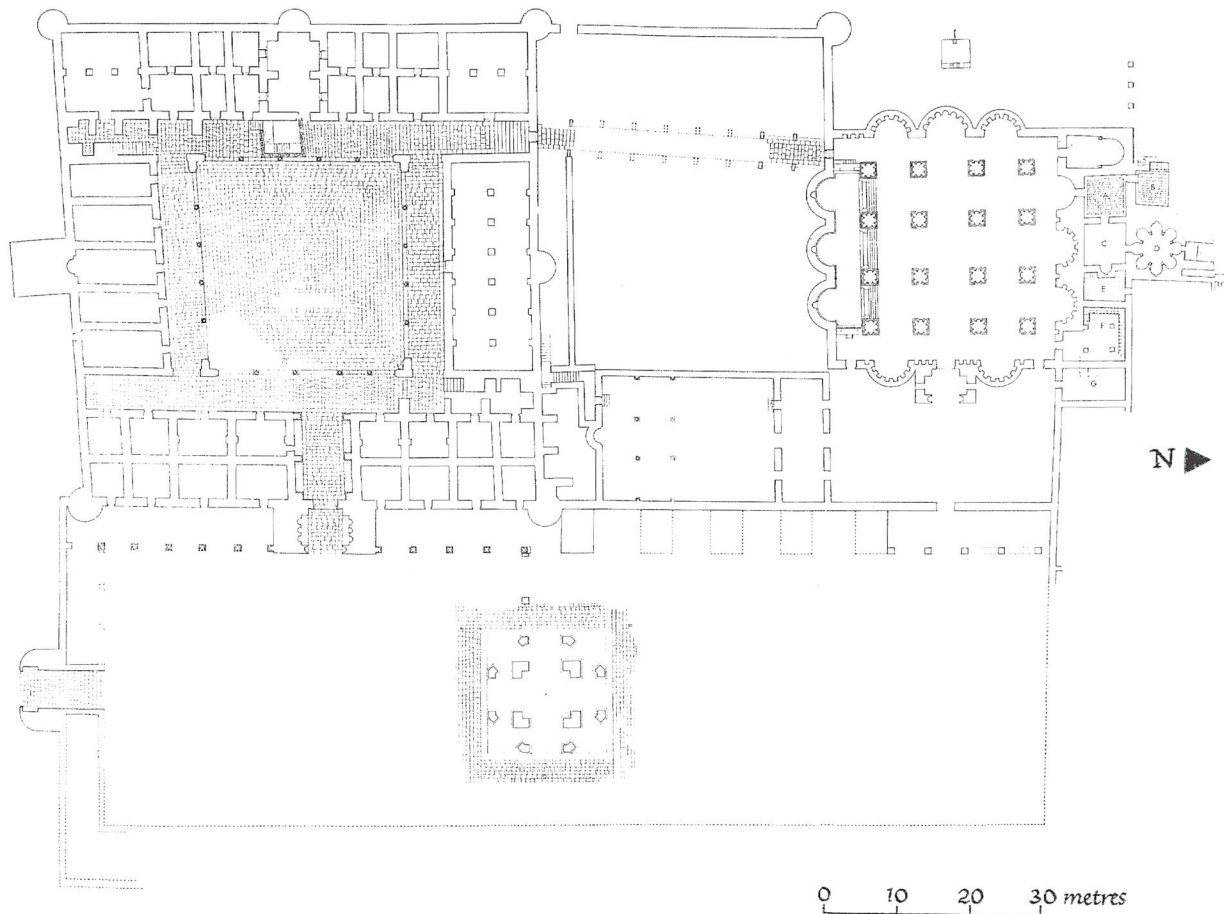


[36] قصر الحير الشرقي، أوائل القرن الثامن الميلادي

صغرها حتى القرن التاسع. يمثل قصر الحير وثيقة بالغة الأهمية بالنسبة إلى عالم الآثار ومؤرخ التقانة (ولا سيما فيما يتعلق بالماء والبناء) والمؤرخ الاجتماعي. أما من منظور مؤرخ الفن فهناك نقطتان مهمتان بوجه خاص، أولاهما: أن أصول الأشكال والتقنيات المستخدمة تعود إلى المفردات العمارية للعصور القديمة المتأخرة الرومانية واليونانية، ولا سيما تلك الرائجة في منطقة البحر الأبيض المتوسط (البنيات الكبيرة المربعة بأبراجها المعبأة بكسراء الحجارة؛ والبوابات العالية المحاطة على جانبيها بأنصاف أبراج، والملخرفة بالجلص المنقوش، أو الأجر؛ وتنظيم الفضاءات حول صحن مربع محاط بالمرات المغطاة، سواء تعلق الأمر بمدينة بأكملها أو منزل واحد؛ وإدخال الأجر ضمن توسيفه تتكون أساساً من الحجارة؛ ومساحات الجدران الملساء المائلة؛ والقباب المنحرفة). لا توجد اختراعات تقنية أو شكلية في هذا المقام، بل هناك استخدام مختلف لتلك الأشكال، مثلما هي الحال من عدة أوجه في جامع دمشق. وهكذا أغلقت بجدار -على سبيل المثال- ثلاثة من البوابات الأربع للمدينة مباشرة بعد بنائها؛ لأن نوع المربع المتوافر ببواباته المحورية الأربع لم يكن ملائماً لأغراض المدينة. زيادة على ذلك، وبينما خطّت السلطة المركزية -على الأرجح بيت الخلافة - البنية التحتية للأسس، ومجاري المياه، والمخطط الرئيسي

رومانسية للإسلام. ومع ذلك، فقد بقيت بالفعل حالة أو حالتان - قصيرة عمرة على سبيل المثال - تُصوّر الذوق الأرستقراطي العربي، كما سرى لاحقاً. أما في واقع الأمر، فقد أدت هذه المدن المتعددة وظائف مختلفة ضمن تركيبة بيئية (إيكولوجية) مستحدثة وقتها. من بين هذه الأمثلة، يُعدّ قصر الحير الشرقي [36، 37، 38] خارجاً عن المألوف، يقع القصر على بعد مئة كيلومتر شمال شرق تدمر، عند مفترق الطرق الرئيسية الرابطة بين حلب والعراق، وبين سهول الفرات العليا ودمشق. يتألف القصر من حوزة شاسعة يحيط بها سور خارجي (47 كيلومترات) كانت تُستخدم على الأرجح لإيواء الماشية وللأنشطة الزراعية. وفيه أقدم خان معروف في العالم الإسلامي، وحمام شاسع، ومدينة (كما سُمِّيت في نص مكتوب، مفقود حالياً) تشمل ستة منازل كبيرة، وجاماً، ومعصرة زيتون. كما كانت تحيط بالقصر بعض المنازل الأخرى البسيطة. ويُحتمل جداً أن المجمع بأسره كان "مزرعة" الخليفة هشام. تقدّر أنَّ أشغال البناء انطلقت في بداية القرن الثاني هـ / العقود الأولى من القرن الثامن م، وحصلت على تمويلات ملكية كما هو مُدون على اللوحة التذكارية المؤرخة سنة 109هـ / 728 م، ويدوّ أنَّ أعمال البناء لم تكتمل أبداً إذا أخذنا في الحسبان القياس المخطط لها. لكنَّ المجمع استمرَّ مدينة حيَّة، على الرغم من



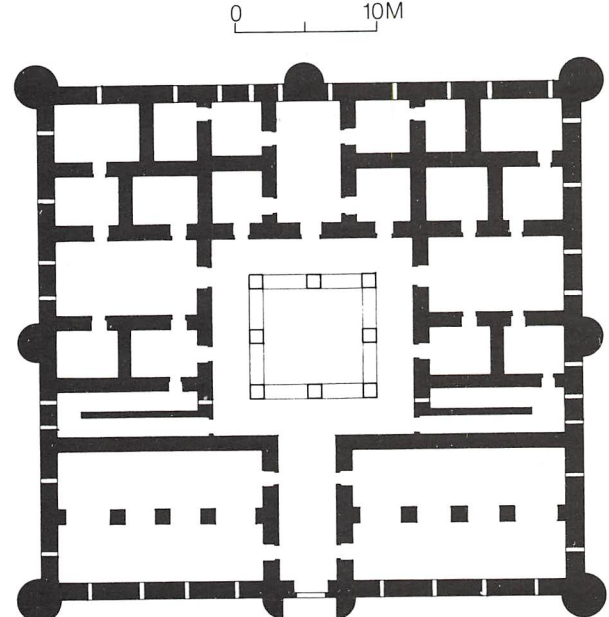


لكل العناصر تقريباً، كانت أشغال التنفيذ والإتمام اعتباطية، بل كانت متضاربة أحياناً مع المخطط الأصلي.

والنقطة الثانية مشتقة بدورها من الهندسة المعمارية الرومانية: فقد شُيدت الأبنية الفعية مثل المراافق المائية والفنادق، بضخامة معمارية صارخة. لا يمكن للمرء أن يجزم فيما يتعلق بالظروف التاريخية والبشرية التي أنتجت قصر الحير، لكن لا شك في أن الضخامة الخارجية للبنيات كان الغرض منها إبداء ثراء الإمبراطورية الجديدة وقوتها. كانت الظروف الاقتصادية والأيديولوجية والسياسية الشبيهة بهذه الأغراض وراء مخططات مماثلة في أماكن أخرى. ونذكر منها - على سبيل المثال - مخطط بلدة مجدل عنجر في سهل البقاع اللبناني الذي تكاد تبدو كأنها مدينة عسكرية رومانية غوذجية، ومخطط قلعة عمّان في الأردن، حيث أعيد استخدام مساكن قديمة منهada لتشييد بناءً أموية مهمّة. وما تزال الوظائف الدقيقة للقلعة ملفّة بالغموض كما تاريّخ إنشائها، لكنّها تميّز بدخلها الضخم وتفاصيله العقدة الكثيرة.

يشكّل قصر الحرّانة [39، 40] مثلاً آخر غير مألف عن العمارة الأموية، احتفظ القصر بشكله الرائع في أعلى أحد المرتفعات القاحلة في السبابس الأردنية. وهو قصر صغير في حجمه ( $35 \times 35$  متراً)، له مدخل واحد، وصحن، وطابقان بهما قاعات استقبال وغرف، بعضها مُرتّب على هيئة شقة، ومزخرف بالجص المنقوش. إلا أنّ مظهّره المحصن خداعاً، لأنّ الفتحات التي تبدو مجّهزّة للرماة، ليست في الحقيقة سوى عناصر زخرفية محضّة. أما تقنية البناء (كسارة الحجارة والملاط) فهي غير مألفة في الجزء الغربي للهلال الخصيب، على الرغم من أنّ الزخرفة مشتقة بلا شك من المصادر العراقية الإيرانية. وقد نُوّقش تاريخ البناء والغرض منه يأساً. وتشير خريطة جدارية إلى أنّ البناء كانت

[41] خربة المنجر، القرن الثامن الميلادي، مخطط



[40] قصر الحرّانة، 710 م، مخطط

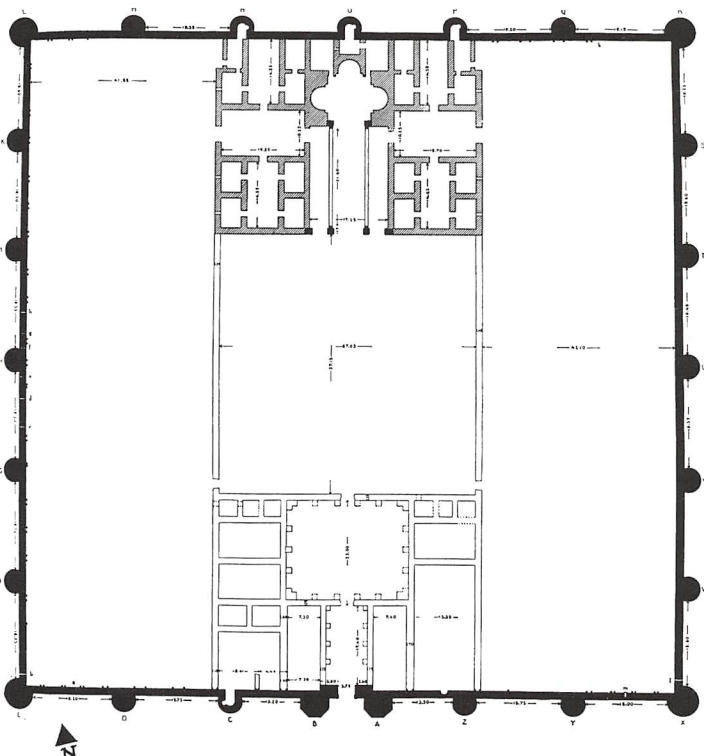
[39] قصر الحرّانة، 710 م، الشكل الخارجي

موجودة سنة 91هـ / 710م، ويوجد إجماع عام على أنّ هذا التاريخ لا يبعد كثيراً عن تاريخ تشييد القصر. أمّا وظيفته فتشكّل لغزاً محيراً أكثر، ولا يقدّم موقعه وترتيباته الداخلية عوناً للتحري. كما أن عمليات سبر الطبقة الأرضية التي تمتّ حديثاً أكّدت الغياب شبه التام لأية شطّة أو غيرها من آثار الحياة البشرية. يبدو على الأرجح أنّ التصرّف كان مكان اجتماعات بشكّل ما، ضمن السلسلة المعقّدة من العلاقات التي ربطت الأمراء الحاكمين بجموعات القبائل.

تُعدّ هذه الأمثلة خارجة عن المألوف وفق معارفنا الحالية، لكن كوننا قادرین على تقديم معنى اجتماعي لها - وإن فرضياً - في منظومة العالم الإسلامي الصاعد، يشير إلى أنّ الأمثلة المذكورة كانت اعتيادية أكثر مما يبدو، وأن كل مثال منها يمثل استجابة محلية لاحتياجات مجتمع جديد في بلاد قديمة.

أمّا أكثر القصور الأموية شهرة فهي مجموعات بُنيت - مع استثناء واحد - لتكون أماكن عيش، وراحة، ومتعة لملك الأرضي الأمويين، وأهمّها الكوفة (الاستثناء الخصري الوحيد) وجبل سايس والرصفة وخربة منية وقصر الحير الشرقي والمشتى وقصير عمرة وخربة المفجر، وتُعدّ القصور الأربع الأخيرة أكثرها روعة لوفرتها ورسومها ولوحاتها الفسيفسائية.

يمكن أن نتناول خربة المفجر [41] مادةً رئيسيةً للتحليل، وهي التي درست على أفضل وجه، تتألف خربة المفجر من ثلاثة أجزاء منفصلة - القصر والمسجد والحمام - يربط بينها فناء طويلاً قائماً على ركائز ومُغطّى، ومزود بنافورة من أعجب ما يكون. نجد هذه العناصر في أغلب القصور مع بعض التغييرات. وللقصر دوماً مدخل، عادة ما يكون متقدّماً



[42] قصر المشتى، القرن الثامن الميلادي، مخطط

[43] قصر المشتى، القرن الثامن الميلادي، منظر جوي من الغرب

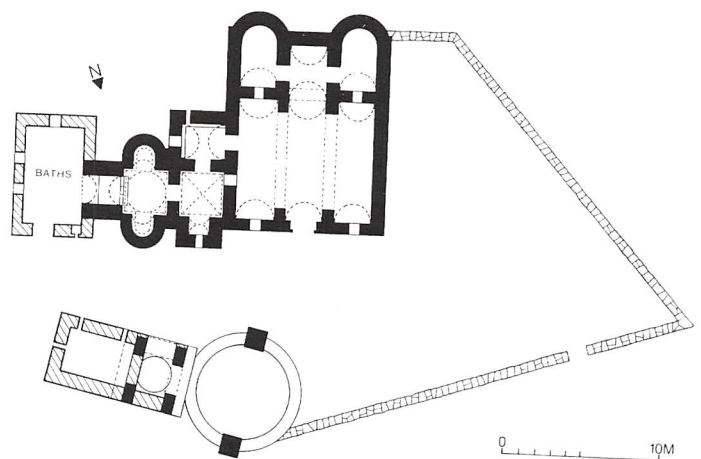
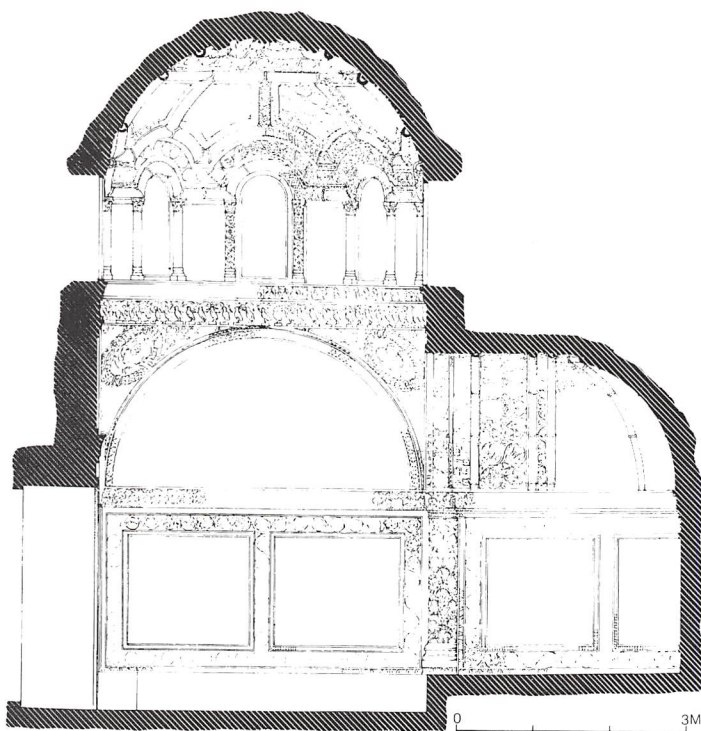


R. W. Hamilton [45] - الجزم إن كان هناك ممران محيطان - كما اقترح ذلك ر. و. هاملتون [45] - أو بعض الأنظمة الأخرى، وكانت النتيجة فخمة بالتأكيد، ولا سيما إذا أضفنا لوحات الفسيفساء الرائعة والجص المحفور والرسوم التي كانت تزخرف الجدران والأرضيات.

من ناحيتها، كانت حمامات قصر الحير الشرقي تتألف من بهو وسيط، كالذى يميز البازيليكا، ويصعب أكثر في هذه الحال تحديد وظيفة هذا البهو. وقد أشار أحد الباحثين إلى أن حجمه وزخرفته، وكذلك مدخله - أحدهما عمومي في الجانب الشرقي، والآخر أميري وخاصة في الجنوب الغربي - ملائم تماماً للاسترخاء، كما كان ذلك شائعاً في حمامات العصر الوسيط. لم تكن هذه القاعة فضاءً مخصصاً حصرياً لخلع الملابس وحفظها، بل لعلها كانت بالأحرى مكاناً للهؤ الملكي الرسمي وفق ممارسات الأمراء الأمويين. بل يُحتمل أن القاعة كان لها مغزىً أسطوري معقد يرتبط بالأساطير المحيطة بالنبيّ الملك سليمان عليه السلام. كما أن مرافقها في عصر ما قبل الخداثة هو قاعة البلياردو لدى بيت الأغنياء، التي كانت ممراً للملونة، ورمزاً للمكانة الاجتماعية في آنٍ معًا. وكانت الحمامات تشير إلى الاستجمام والعافية (وهو ما يفسّر أهمية الرموز الفلكية والتنجمية في الحمامات، كما نشاهدها في الغرفة المُقببة بقصير عمرة)، ومن شأن اللهـو والتـرفـيـهـ المـلـكـيـ أنـ يـحـافـظـ علىـ العـافـيـةـ. إـضـافـةـ إـلـىـ أـنـ مـبـنـىـ الـحـمـامـاتـ كـانـ يـعـدـ فـيـ مـنـظـورـ عـرـبـ شـبـهـ الـجـزـيرـةـ مـنـ أعلىـ مـظـاهـرـ الـبـذـخـ).

أما في غيرها من الحمامات الأموية فيختلف البهو الفسيح في الشكل، ويؤدي وظائف مختلفة بعض الشيء. يبدو في قصير عمرة كأنه قاعة عرش بفضاء بازيليكي ثلاثي المشكواط، يليه مدخل على هيئة محراب وغرفتان جانبيتان مبلطتان بالفسيفساء. هل

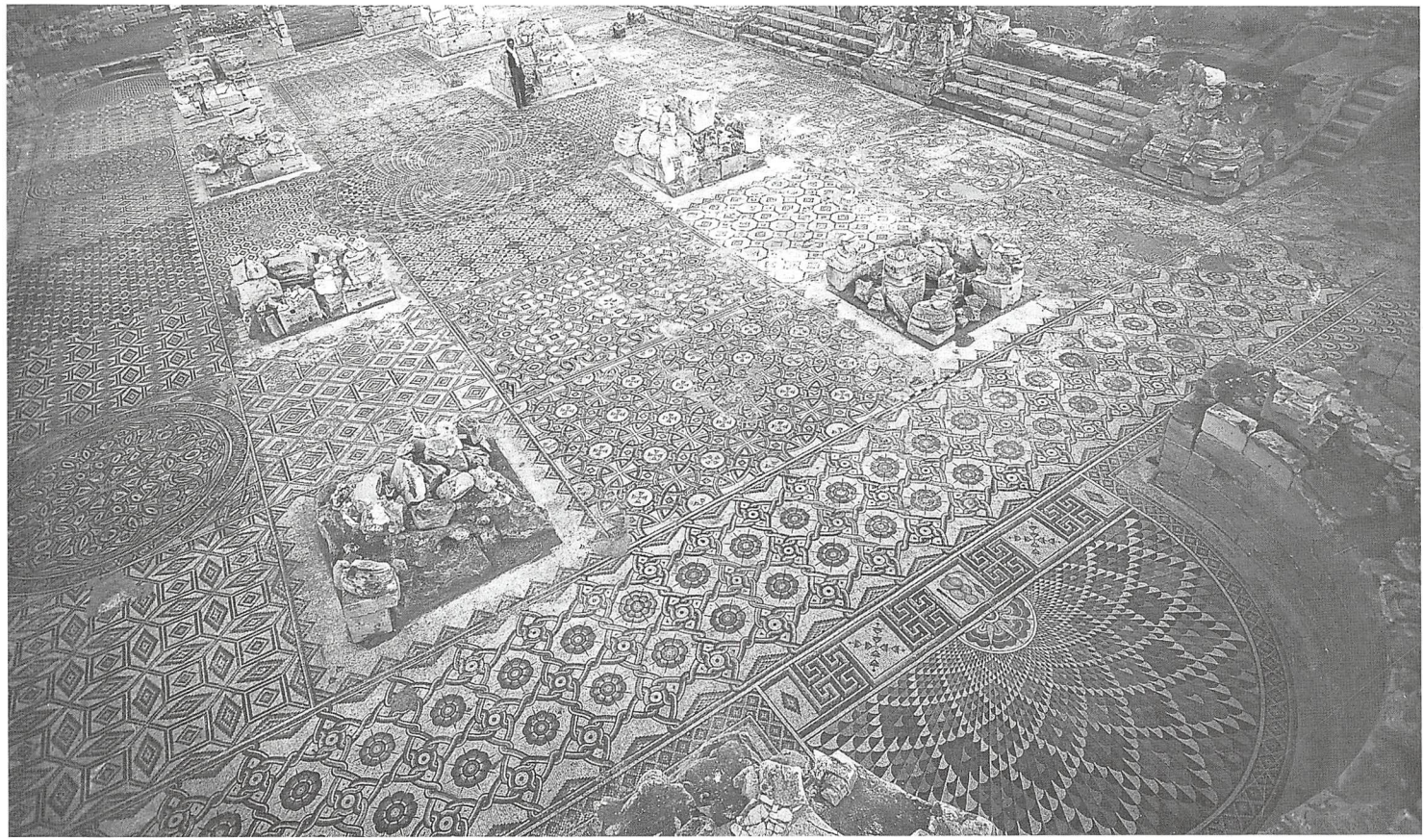
[45] خربة المفجر، القرن الثامن الميلادي، إعادة البناء



[44] قصـيرـ عـمـرةـ،ـ الـقـرنـ الثـامـنـ،ـ مـحـاطـ

في التفاصيل، وأبراج كاملة على امتداد الأسوار مرتبة في الغالب لتكون بيوتاً بثلاث أو أربع غرف. يوجد في كثير من الأحيان طابق ثان يضم الأجنحة الرسمية، وقاعات العرش، وغيرها. إضافة إلى ذلك، يشمل قصر خربة المفجر مسجداً خاصاً صغيراً في الناحية الجنوبية، وحمامًا داخل القبو في الناحية الغربية. ووفق إطار المخطط نفسه يظهر قصر المشتى [42، 43] أكثر هذه المنشآت طموحاً رغم أن بناءه لم يُستكمِل. يختلف تقسيمه الداخلي عن أمثاله، إذ يتَّأْلَفُ من مجتمع فسيح يُكَوِّنُ المدخل (فيه مسجد)، ومن فناء، ومجمع آخر يَكُونُ قاعة العرش، ويفتح بدوره على الفناء. وكل هذه العناصر مصممة على طول محور مستقل عن الأجنحة السكنية. يمكن تفسير هذه الاختلافات عن البناء، والمخططات السورية النموذجية من خلال تأثير العمارة الأموية في العراق كما تعرف في الكوفة. وتعود أصول هذا المخطط الشبيه بالقلعة - وغير المألائم للدفاع مع ذلك - إلى الأبراج والقصور المحصنة التي بدأ تشييدها على طول الحدود الرومانية لسوريا، ثم امتد إلى عمارة القصور الملكية الرومانية في أماكن أخرى. وتكون مواد البناء من الحجارة - الأكثر استخداماً - والأجر كما نشاهد ذلك في المشتى وبعض أجزاء القصور الأخرى. وقد اتبعت طرائق البناء التقليدية السورية مضيقاً إليها بعض السمات الفراتية والقسطنطينية الصارمة. أما معلوماتنا حول الأجنحة الرسمية فهي محدودة أكثر، وكانت في الطابق الثاني الذي يعلو المدخل غالباً. ومع ذلك، تُظهر الأمثلة المتبقية في المشتى وخربة منية رواجاً لاستقبال المألوفة في البازيليكا في منطقة المتوسط، حيث وتميز هذه القاعة في قصر المشتى بمنطقة مُعطَّاة بالقبة المعروفة، وبشكارة على شكل ثلاث محارات.

تُعدّ الحمامات مكوّناً مهمّاً في هذه المؤسسات، وما زال حمامات قصـيرـ عـمـرةـ [44] قائمة وحدها في عزلة اليداء المقفرة. كانت كلّ الحمامات مجهزة بغرفة ساخنة مصممة بكل تفاصيلها وفق التقنيات الرومانية لتسخين الماء وتوزيعه. وكانت الغرف الساخنة أصغر مساحة من مثيلاتها الرومانية، بينما توسيع - بصفة ملحوظة لكن مختلفة من منشأة إلى أخرى - المدخل الأول apodyterium، أي ذلك الفضاء المخصص لخلع الملابس وحفظها. ويكتوّن المدخل الأول في خربة المفجر من قاعة شاسعة (تفوق مساحتها 30 متراً مربعاً) في أحد جوانبها مسبح، ولها بهو رائن الزخرفة، وفي إحدى زواياها غرفة خاصة صغيرة مقببة فاخرة (عليها عالمة متعادمة في المخطط [41]). لسنا متاكدين تماماً من تخطيط البنية الفوقيّة: ست عشرة سارية ضخمة وقبة مركزية بالتأكيد. لكن لا يمكن



كان حقيقة قاعة عرش؟ سؤال مطروح للنقاش ومرتبط بتأويل الرسوم الجدارية التي سنعود إليها بعد قليل. مهما يكن، ففي قصر الحير الشرقي الذي كان له قصر مجاور به قاعة عرش، يُحتمل أن يكون فهو الفسيح قد استُخدم حجرة لارتداء الملابس والتزيين. في الجملة، غيرت التصور الأموية - على اختلاف قياساتها وبيان فخامتها - الأبراج والحمامات إلى أماكن يطيب فيها العيش وفق معايير تلك الحقبة الزمنية. لقد أتبع الأمويون في كل النواحي الخصوصية - أشكال الحجرات، وطرق البناء، والحجم، والتقنيات - تقاليد روما وبيزنطة في العصر المتأخر. لكنهم اعتمدوا، بكل وضوح، في العراق وفلسطين على البناءيات والأنماط المحددة التي سبقت الإسلام. ومع ذلك، فإن دمج كل هذه السمات بعضها مع البعض، وتوظيفها المستحدث في خدمة الأمراء المسلمين الأوائل، زيادة على موقعها خارج الحواضر الكبرى، أضاف إليها سمة أموية خصوصية.

بالإضافة إلى دلالتها المعمارية، فإن هذه المنشآت المدنية قدّمت عدداً هائلاً من الأدلة تتعلق بالنواحي الأخرى للفنون الأموية. كان هناك العديد من الأرضيات المبلطة بالفسيفساء في قصر عمرة وخربة المنية وخربة المفجر. وتعد فسيفساء خربة المفجر [46] أكثرها عظمة. فهو الحمامات فيها مُعطى بالكامل بوحد وثلاثين تصميماً تجريدياً لها صلة بالمواضيع الكلاسيكية، وتضاهي في جودتها الزرافي المتقدة. ولا نجد هذه الدرجة من الجودة الفسيفسائية عادة في اللوحات التي أُنجزت إبان عصور ما قبل الإسلام. وتظهر هذه الخصوصيات عينها في خربة المنية، ولا سيما في تلك اللوحة التي رُتّبت الألوان فيها بحيث تبدو كأنها خيوط منسوجة.

وتحتفظ الغرفة الصغيرة المحاذية للحمامات في خربة المفجر، بأفضل لوحة فسيفسائية أرضية معروفة من العصر الأموي. وقد رُسمت عليها صورة أسد ينقض على غزاله تحت

[46] خربة المفجر، القرن الثامن الميلادي، أخمام، أرضيات فسيفسائية

[47] خربة المفجر، القرن الثامن الميلادي، ديوان، لوحة فسيفسائية تصوّر أسدًا يصطاد غزالاً تحت شجرة





[49] خربة المفجر، القرن الثامن الميلادي، الحمام، تمثال ملون لأحد الأمراء

مساحات قابلة للزخرفة. كان هذا توجّهاً منتشرًا بما فيه الكفاية لدى العالم السادساني، ويزّر بوضوح في واجهة تلك التي شاهدتها في قصر الحير الغربي [48]. فقد كُسيت منشأة كلاسيكية أساساً بلوحات زخرفية سعت إلى تخطي الشكل المعماري الأصلي، أو الحدّ منه وتغييره على أقلّ تقدير. لكنّ المسألة المهمة هي الأسباب التي حملت السلالة الإسلامية الأولى على إحياء فن نحت التماثيل، أو فن النحت النافر الذي كان قد اختفى بالكامل. يُحتمل أن يعود ذلك إلى التأثير البصري للمنشآت الكلاسيكية المنتشرة في أغلب مناطق العالم الروماني، التي ربما بدت للأمويين أحد المتطلبات الخصوصية لحياة الملكية. بين العدد الهائل من القطع الفنية المرسومة أو المنحوتة التي تبّقت من القصور الأموية تُعدّ التمثيلات التشخيصية أكثرها أصالة، وهي تمثل أغلبية الرسوم في قصر عمرة، وتشمل عدة شظايا من قصر الحير الشرقي وخربة المفجر. ليس من السهل في كل الحالات تحديد الموضوع الرئيسي. وفي خضم الموضوعات التي يمكن التعرّف إليها والموجود معظمها قبل مجيء الإسلام ليس بالأمر البسيط في كل الحالات التميّز بين تلك التي تكيفت مع الدلالات الأموية الجديدة، والتي كانت تُستخدم خاصة لقيمتها الزخرفية، أو لأنها تعكس أفكاراً أو غطّ حياة بناء الأمراء العرب. وتوجد مستويات مختلفة لتأويل التمثيلات فيما يتعلق بالتحوّلات والرسوم التي تتناول حياة البلاط. وقد بقيت أربعة تماثيل ملكية، لكننا غير متأكدين إن كانت تمثّل خلفاء أم لا. يوجد أولها عند مدخل حمامات خربة المفجر، وهو تمثال أمير يقف على قاعدة عليها أسنان [49]. يرتدي الأمير عباءة طويلة، وسرّالاً

شجرة [47]. وتحاكى المربعات الحجرية الصغيرة المستخدمة على هذه اللوحة كذلك الخيوط المنسوجة. إنّ رقة التصميم، والجودة العالية للتركتيبة اللوبنة في الانفتاح المتزايد إلى درجة ألوان الشجرة، والصدام الحيّ بين الأسد المفترس، والغزلة الفريسة، وهي ما تزال تركض، والغزالين الآخرين اللتين تقسمان ورق الشجر غير عابتين بما يجري، كلّ هذه العناصر تجعل من اللوحة تحفة فنية حقيقة فريدة من نوعها. كما أنّ موقع اللوحة الفسيفسائية في محراب غرفة شبه رسمية يوحي بأنّها استعارة تعبّر عن القوة الأموية، والأمثلة السابقة لهذه التحفة كانت تحمل مثل هذه الدلالات. لكنّ دوريس بهرنس أبو سيف Doris Behrens-Abu Sayf اقترحت حديثاً تأوياً يعبر عن الشهوة الجنسية، ويعتمد على الصور المعاصرة للوحة في الشعر العربي. وتعود الجذور الأسلوبية لهذه الفسيفساء إلى العالم المتوسطي، لكنّ الموضوع نفسه ينتمي إلى الشرق الأدنى القديم.

لا تختلف تقنيات الرسم والنحت كثيراً عن تقنيات القرون التي سبقتها، فالرسوم الجدارية على الطريقة الرومانية: فريسكو، وفن نقش الحجارة كما مُورس خلال قرون في سوريا وفلسطين. لكنّ يبدو استخدام الجص المنقوش على مساحات شاسعة أكثر أهمية، بسبب اشتغاله على التأثيرات الشرقية، وبسبب تأثيره في العمارة في آنٍ معاً. لقد أتاحت التكلفة الزهيدة للجص المنقوش، وسرعة إنجازه إمكانية تحويل الوحدات المعمارية بسهولة إلى

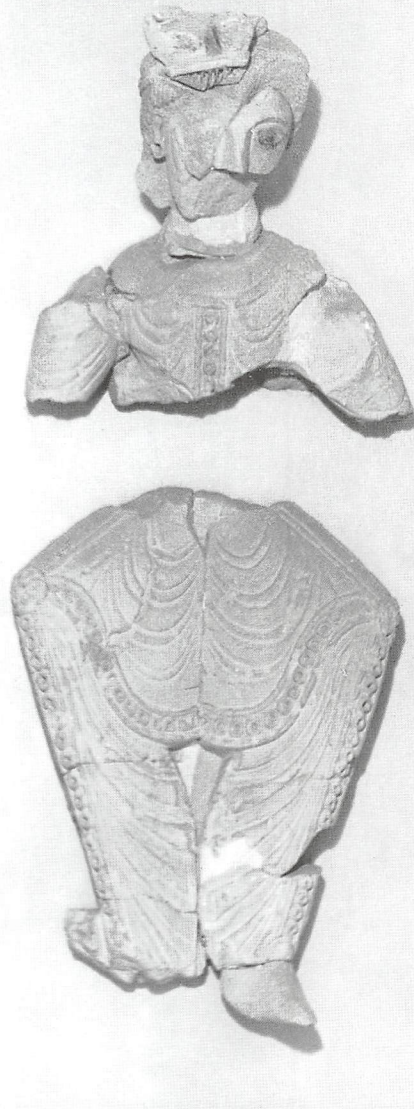
[48] قصر الحير الغربي، القرن الثامن الميلادي، تفاصيل الواجهة



[50] قصر عمرة، القرن الثامن الميلادي، رسم لأمير يتم توجيهه مع الحضور

[51] قصر الحير الغربي، القرن الثامن الميلادي، مثال لأمير واقف

[52] قصر الحير الغربي، القرن الثامن الميلادي، مثال لأمير جالس





[54، 53] قصیر عمرة، القرن الثامن الميلادي، رسم للملوك الستة مع تفاصيل

فضاضاً على الطراز الساساني، ويisks خنجرأ أو سيفاً. ويُظهر التمثال الثاني في قصیر عمرة أميراً جالساً على عرش في منصة محاطاً بهالة وهو يرتدي عباءة [50]، يقف على أحد جانبيه خادم يمسك مروحة يدوية، بينما على الجانب الآخر شخص أكثر وجاهة يرتدي ملابس فاخرة. ويكمّل هذا الرسم مشهد يوحى بضفاف النيل. أما المثلان الآخران فأحدهما على واجهة قصر الحير الغربي، حيث نشاهد رجلاً متتصبّ القامة، على رأسه تاج، ويرتدي زياً وفق طراز ساساني موحدجي آخر [51]. والثاني في الصحن حيث نرى شخصاً جالساً [52] أقرب ما يكون إلى النماذج المتوسطية، كما هي الحال في قصیر عمرة، توحى هيئة الأشخاص والتمثيلات المستخدمة في كل هذه الأمثلة بفكرة التمجيد الرسمي للأمير.

باستثناء بعض التفاصيل القليلة، تُشير التباينات الكبيرة بين هذه الصور المأخوذة مباشرة من الرسوم الملكية السasanية والبيزنطية إلى أنَّ الأمويين لم يطرورو مجموعة تمثيلات ملكية خاصة بهم. وما يؤكد ذلك تقلّب المسكونات الإسلامية المبكرة [95] بين شتّى الموضوعات. لكن يجدر الانتباه إلى أهمية كون التمثيلات الرسمية مشتقة حصرّياً تقريباً من النماذج السasanية والبيزنطية، إذ يشير ذلك إلى النمط الذي كان الأمراء الأمويون يرغبون في محاكاته. وفي هذا الشأن، يُعدّ مثال رسم الملوك الستة الشهير [53] في قصیر عمرة موحدجاً ممتازاً؛ فقد تكيف الموضوع الإرثاني المتمثل في رسم ملوك الأرض كي يلائم الواقع الأموي، وذلك بإدخال شخصية الملك الإسباني زدريغو الذي هزمه المسلمين. ويُحتمل أن تكون هناك صور أخرى ذات دلالة أيقونية تخدم بوحه خاص الأيديولوجيا والأسطير المرتبطة بالأمويين. إلا أنَّ المحاولات الأولى لاستقصاء هذه التفسيرات - على غرابتها - ليست مقنعة تماماً حتى الساعة.

تُبرّز هذه الموضوعات قوة الأمراء العرب ومدى سلطتهم، وتدور مجموعة من التمثيلات الأخرى في قصیر عمرة حول هذا المحور، وإن كانت بصورة مبطنة. ونشاهد ذلك - على



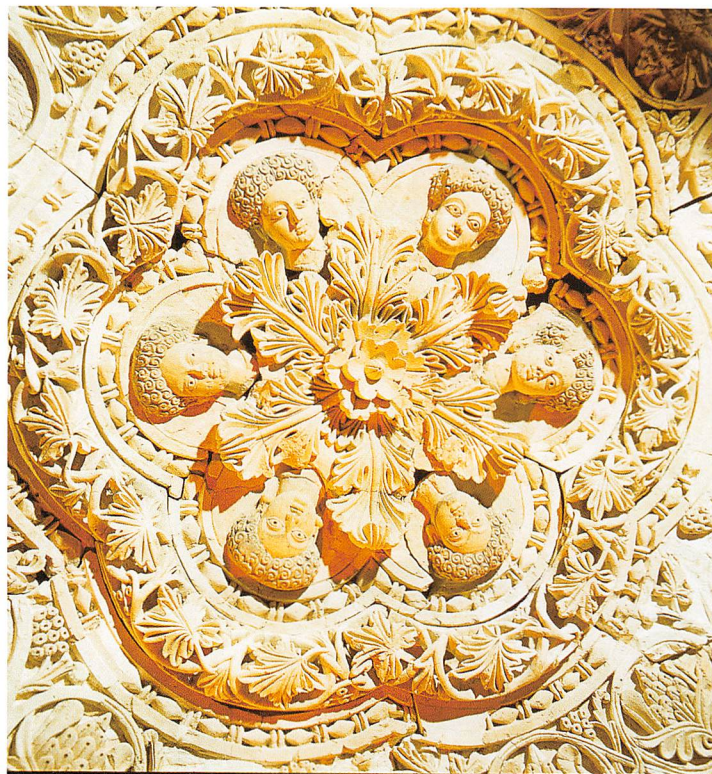
[55] قُصْبَر عُمْرَة، القرن الثامن الميلادي، سقف فلكي

[56] خربة المفجر، القرن الثامن ميلادي، قبة مع ستة رؤوس في الوردة



سييل المثال - في السقف الفلكي [55] بدلاته التي تشير إلى العافية المرتبطة بالأبراج الفلكية. وبالعودة إلى الحجرة الصغيرة فيخلفية الحمام الرئيسي في خربة المفجر [56]، نشاهد هنا تمثيل ستة رؤوس بشريّة مدهشة تشكّل زهرة تُنطّي جوف القبة القائمة على أربعة خيول مجذحة، وكوكبة من الطيور. يُحتمل أن يكون لهذا العمل بعض الرمزية الفلكية، رغم الغموض المتمثل في عدم تجانس القيمة الزخرفية مع القيمة الرمزية الخاصة، أو مع أيّة دلالة كامنة أخرى.

أما المحور الملكي الآخر فيكون من الوليمة الملكية، يكتسي هذا الموضوع أهمية خاصة لثلاثة أسباب: إنه استعارة تكاد تكون حصرية من الشرق القديم عبر المالك الإيرانية التي أخضعتها المسلمين؛ ويطابق إلى حد ما مع الممارسات الأموية؛ وقد يقى موضوعاً ثابتاً ضمن الفنون والممارسات الملكية الأموية الإسلامية اللاحقة. ويحتوي هذا الموضوع على مشاهد تتضمن حضوراً من الرجال، والنساء [57]، والراقصين، والعازفين، والنديماء، والبهلوانات، وحاملي الهدايا. كما نرى في هذه المشاهد أنشطة مثل الصيد، والمصارعة، والاستحمام، والألعاب المائية. يقتصر قصیر عمرة على مشاهد الاستحمام والألعاب المائية، ويشكّل الأمير في معظم الحالات مركز الانتباه بينما يرسم البلاط في صورة مثالية. لكن تظهر كالعادة في هذه الرسوم بعض التغييرات التي لا تتناسب مع الصفة الرسمية للرسوم. وهي تمثل جانبين آخرين من الفن الأموي: قيمته الزخرفية ودلالته الدنيوية. ففي خربة المفجر يمكن أن يدلّ استخدام البهلوانيين أو الراقصين الأربع في وظيفة المتديلات





[58] خربة المفجر، القرن الثامن الميلادي، تمثال لشخص يرقص وسط حنيات الزاوية



[57] خربة المفجر، القرن الثامن الميلادي، تمثال لخادمة

للسلطة الملكية، وتمثالاً منحوتاً لرجل منبطحاً على وجهه، وامرأة جالسة تذكّرنا ببقايا التماثيل المأتمية في تدمر. ونشير إلى وجود عدة شظايا متكسرة يصعب تأويلاها جيداً في كلّ من خربة المفجر، وقصيّر عمرة، وقصر الحير الغربي. وظهور الأشكال الأدمية كذلك في السياق الزخرفي، ولا سيما في خربة المفجر. وسواء كانت مرسومة ومدمجة بالكامل في التصاميم البناءية، أو منحوتة ونافرة من الزخرفة [59]، علينا البحث عن أصولها على الأرجح في تصاميم الأقبّة والنسيج.

بسبب حالة الشظايا المتبقية، لا يمكن للمرء إلا أن يقدم فرضيات حول وجود برنامج أيقوني في خربة المفجر وقصر الحير الغربي.

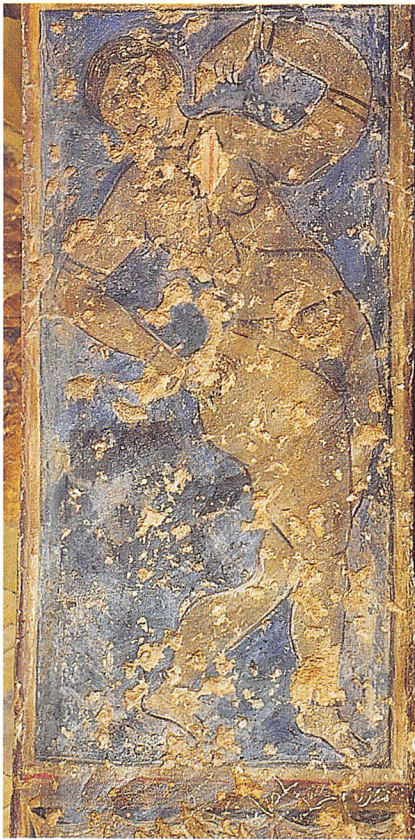
لكنّ الوضع يختلف تماماً في قصيّر عمرة [50-55]. فقد أزيل السخام والأوساخ عن حائط الحمام لتظهر - تقريراً - كل الرسوم التي اكتشفها ألويس موصل Alois

[58]، على خلط بين موضوع يُستخدم في رسوم البلاط الملكي، وبين الموتيف القديم لأطلس (الشخصية الأسطورية التي تحمل الأرض على كتفيها)، كما يمكن أيضاً أن تكون الرسوم قد استُخدمت ببساطة لتغطية مساحة الجدار، وهو الاحتمال الأرجح. ونلاحظ في قصيّر عمرة أنَّ الطريقة التجريدية التي رسمت بها الحيوانات تُضفي لمسة غير مألوفة على المشهد التقليدي للصبيد.

لا يتضح السبب وراء ظهور بعض الموضوعات التي لا تمت للبلاط الملكي بصلة. وهكذا نرى في قصيّر عمرة بعض الرسوم المضمحة لمشاهد مثيرة للشهوة الجنسية، وسلسلة من التشخيصات (التاريخ، الشعر) تصحبها تفسيرات باليونانية. ونرى في قصر الحير رسمًا كلاسيكيًا للأرض يبعث على الدهشة، ويُحتمل أن تكون له علاقة بالمحور العام



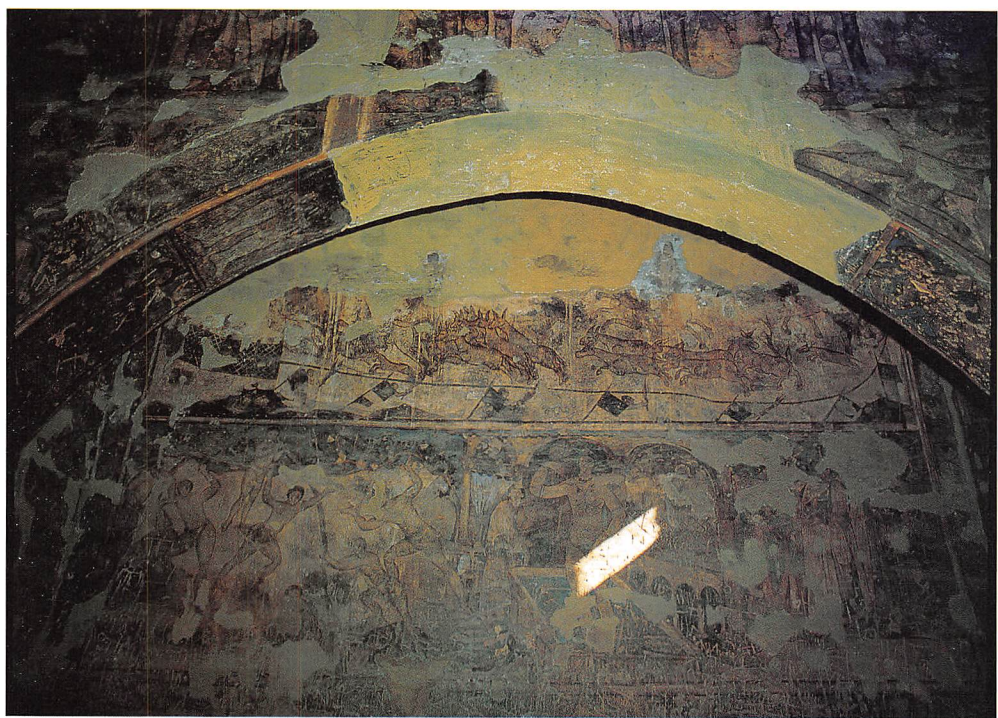
[59] خربة المفجر، القرن الثامن الميلادي، إفريز من الرقوق وسط أشكال متتشابكة



[60] قصر عمرة، القرن الثامن الميلادي، حمام، تفاصيل داخلية

[61] قصر عمرة، القرن الثامن الميلادي، حمام، رسم يصور حيوانات مجتمعة

[62-64] قصر عمرة، القرن الثامن الميلادي، حمام، رسم لراقصات بعضهن عاريات وبعض الآخر كاسيات

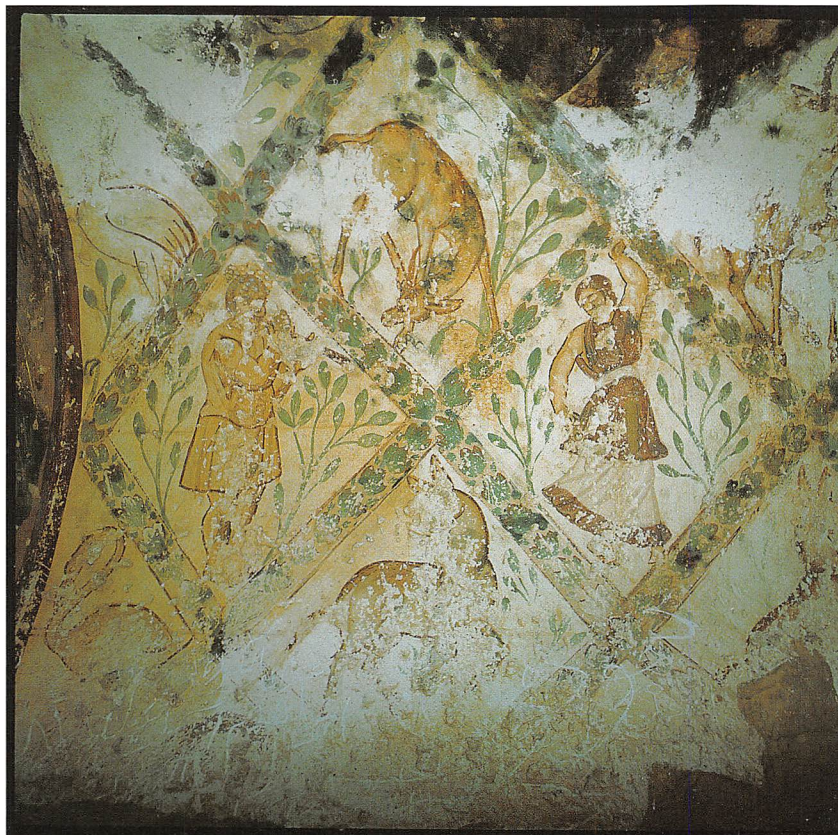


ترتدي ملابس رسمية [62-64]، ووجوه مرسومة بعنابة وحيوية، وصور غير متقدمة لحيوانات، و موضوعات تتسم بوضوحها تجاور أخرى يغلب عليها الغموض، وصور شديدة الخصوصية لأجسام عارية بجانب الصور الرسمية للملوك الأرض. يُظهر كل ما سبق أن قصر عمرة يشكل مثالاً نادراً من العصر الوسيط لعمل فني ملك للخواص. إنه توسيعه من موضوعات متعددة المصادر لا معنى لها إلا من منظور مالكها، إذ هي تجمع بين الأنماط الملكية والتزوات الشخصية والأحداث المحلية. لا تبرز في هذه الحال المكانة الرسمية للأمير بقدر ما تجلّى الشخصية الساحرة لشخص لا نعرفه إلا من خلال ألبوم صوره الخاصة.

يختلف بشدة أسلوب هذه الرسوم والتماثيل، كما تتنوع جودتها ومصادرها. ويمكن

Musil في احناء القرن. وقد استخلص أول المحققين أن البهلو الرئيسي - على الأقل - يشتغل على برنامج تشكيلي يصف أيديولوجيا خليفة أموي وبلاطه، قد يكون الوليد الأول، أو الوليد بن يزيد الذي كان أكثر تحراً، ويُعرف أنه عاش في هذه المنطقة قبل خلافته سنة 126 هـ / 744 م التي لم تدم طويلاً.

ومع ذلك، فإن حجم البناء وموقعها المنعزل يشيران إلى أنها لم تكن سوى مكان للمتعة الخاصة. والسمة البارزة التي تتضمنها مباشرة عند الدخول هي الكم الهائل للرسوم [60]. وهي متراصة ومترلاصقة إلى درجة أنه لا يوجد رسم، ولا موضوع محدد يطغى على غيره في كل الغرف. ويشعر الزائر كأنما ولحق مشهدًا يتعايش فيه عن قرب أمير على عرشه مع مجموعة محلية من الحيوانات [61]، وراقصات يرخين خصورهن، بينهن واحدة



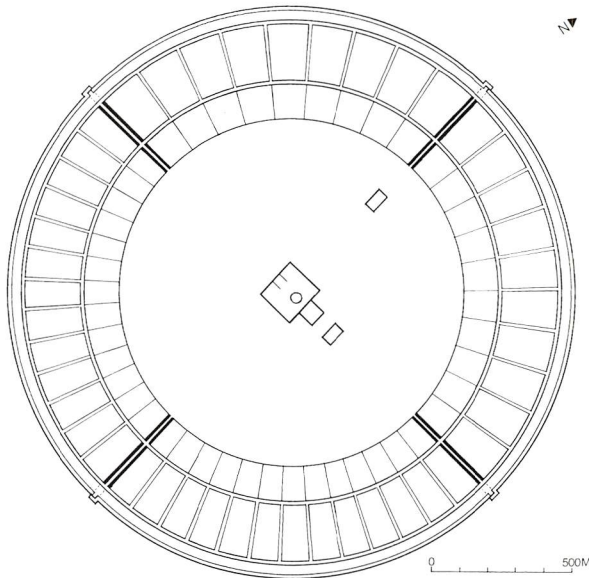
مقارنة بالرسوم والتماثيل البشرية. وتوضح ذلك أكثر صور الحمير البرية في قصص عمرة. ويقدر ما قد تكون هذه التمثيلات البشرية والحيوانية المرسومة والمنحوتة مثيرة في مجلملها، إلا أنها لا يمكن أن تُعد فنًا ملامح عظيمة. ولا تصمد إذا ما قارنا جودتها بפסيفسائط الجوامع الكبيرة، أو تلك التي شاهدناها في خربة المفجر، أو خربة المنية، وهي لا تُضاهي كذلك العناصر الزخرفية التي سوف نتناولها بعد قليل. و يمكن أن نفترض هذا التباين بطرقين؛ فمن الجائز أن الحرفيين الذين أنجزوا اللوحات الفسيفسائية كانوا أكثر مهارة من الذين أنجزوا الرسوم – التي استحوذت على تنفيذها الحرفيون المحليون – ومن

ربطها غالباً بالأعراف الراجحة في منطقة المتوسط. وعلى الرغم من بلوغ بعضها درجة معينة من الجمال، إلا أن معظم الأشكال تعبر عنها خشونة الملامح، وغلظة الأجسام، والافتقار إلى اللطف والتناسق في استخدام تقنيات الظل أو في الإنشاء الشكلي. لا تبدو التماثيل بدورها من الوهلة الأولى عالية الجودة، ويتبيّن ذلك في جلالة الإيحاء الجنسي لتمثيل النساء في خربة المفجر. وتشير رداءة الأداء الفني للتماثيل الدائرية – التي لا تنتهي على كل حال للفن الإسلامي – في أن أكثر الشخصيات تأثيراً وإنجاحاً هي تلك التي تُعطي أجسامها ملابس ثقيلة، ومنحوتة بغلظة كي لا تظهر تفاصيل الجسم. ولم يبلغ فن الأموريين نتائج مرموقة إلا في بعض الوجوه النادرة ذات المساحات الخشنة، والعيون الغارقة التي تُعد من بقايا فنون العالم المتوسطي، على امتداد القرنين الرابع والخامس. وما تزال خلفية هذا العمل الفني غامضة حتى الساعة، ويجب علينا الالتفات إلى إيران بحثاً عن مصدر إلهامها، بل ربما آسيا الوسطى، ومع ذلك نشاهد بعض الأثر للأساليب المحلية الشامية العائد إلى عصر ما قبل المسيحية، على غرار الواقع النبطي، مثل خربة التلور، أو تدمر. كما لا نستطيع تفسير الأسباب التي دفعت إلى إحياء هذه الأشكال النحتية بعد عدة قرون من تركها على ما يبدوا.

إضافة إلى الأشكال البشرية، عمل الرسامون الأموريون، وخاصة النحاتين، على تمثيل الحيوانات؛ ونجدها معظمها في خربة المفجر: صفوًا من الطواويس أو المعز الجبلية تحت عمادات القبب، وخيولاً مجذحة في ميداليات متولدة [65]، وتشكلة عريضة جدًا من القردة، والأرانب، والحيوانات الشبيهة بالخنازير، داخل أشكال غصبية. تكتسي هذه الأعمال دلالة مزدوجة؛ فهي من ناحية تكاد تكون جميعها تقريرًا مشققة من النماذج الفارسية والآسيوية الوسطى، كما يتجلّى فيها من ناحية أخرى منزيد من الخيال والحيوية،



[65] قصر المفجر، القرن الثامن الميلادي، تمثال لخسان مجدهن وسط حنيات زاوية



[68] بغداد، أنشئت عام 762 م، مخطط المدينة الدائرية

الدلالة الرمزية لهذه اللوحات. ثم افترحت دراسة لاحقة سبباً آخر أكثر وجاهة، ومقاده أن غياب الكائنات الحية في الجانب الأيمن من الواجهة يعود إلى كونه الجدار الخلفي لمسجد القصر، إذ لا تليق زخرفته بأية طريقة أخرى. وإذا كان هذا التعليل مقبولاً، فإن ذلك يشير إلى درجة عالية من الوعي والورع في القيم الثقافية والدينية للفن التشكيلي. لكن يبقى السؤال مطروحاً: هل كان هذا الوعي موجوداً ومحتملاً في النصف الأول من القرن الثاني هـ / أو أوسط القرن الثامن م؟ الأمر فيه نظر!

لكن يمكن أن تحدد عدة خصائص في مجال الزخرفة الأموية المنقوشة، ولا ندعى أكثر من مجرد المحاولة. أولاً: إن هذه الزخارف تتبع فسيفساء قبة الصخرة في كونها تتطور مستقلة بذاتها من دون علاقة بالعمارة، باستثناء التيجان وبعض رؤوس المشكاوات، ولا سيما في خربة المفجر. وتُظهر هذا التوجه بوضوح المثلثات الكبيرة في المشتى، وفي غالبية لوحات خربة المفجر وقصر الحير الغربي. ثانياً: وباستثناء بعض الموتيفات النادرة على الحاشية، إن الفنانين الأمويين ابتكرו تصاميمهم داخل أطر نباتية بسيطة: مربعات، ومستطيلات، ومثلثات، وحتى دوائر. ونشاهد هذه الأطر بأحجام كبيرة (كمثلثات المشتى، أو مستطيلات قصر الحير الغربي على سبيل المثال) وصغيرة داخل اللوحة ذاتها. وتكتسي هذه النقطة أهمية في تفسير عملية إنجاز المنشآت المعمارية الأموية. لم يكن ممكناً تنفيذ هذا الكم الهائل من الأعمال في وقت قصير إلا باللجوء إلى ما يشبه الأشغال الشاقة. وهكذا، يُحتمل أن يكون هناك عقل مدبر خطط الخطوط الرئيسية، ثم فوض إلى مجموعات فردية إنجاز التفاصيل بكل حرية، وهو ما يفسر وحدة التنظيم وتعدد التفاصيل. والخاصية الثالثة التي تميز الزخرفة الأموية، هي التنوع المدهش ل موضوعاته وموتها. ويمكن تقسيم الزخرفة إلى قسمين: الزينة الهندسية المستخدمة في الحواشي والإطارات، وكذلك في عناصر أخرى مثل الدرزتين، وحواجز الشرفات، والنوافذ في خربة المفجر (والشبيهة بزينة دمشق)؛ ثم الزينة النباتية الأكثر استخداماً؛ حيث تنتشر هذه الزينة في عدة عناصر، من الدوالي الفخمة التي تحاكي الطبيعة في المشتى إلى سقف النخيل المصطنعة والمجردة في لوحة قصر الحير الغربي. ونجد ما بين هذين المثالين كل الموضعات



[66، 67] قصر المشتى، القرن الثامن الميلادي، مثلثات منحوتة من الصخر، عمان، قسم الآثار التاريخية وبرلين، متحف ستانلي



الذين أبزوا التمثال، إذ شَكَلت إحياء اصطلاحياً لتراث اضمحل منذ أمد. إضافة إلى ما سبق، من المحتمل أن مصدر الإلهام التشكيلي للرسوم، وللتمثال كان التحف الفنية، والأقصنة، والعاجيات، والفضيات التي جمعها الأمويون من شتى أصقاع غرب آسيا. كذلك من الجائز أن إنجاز أعمال ضخمة في حجمها، انطلاقاً من نماذج صغيرة قد آل عموماً إلى هنات تشكيلية.

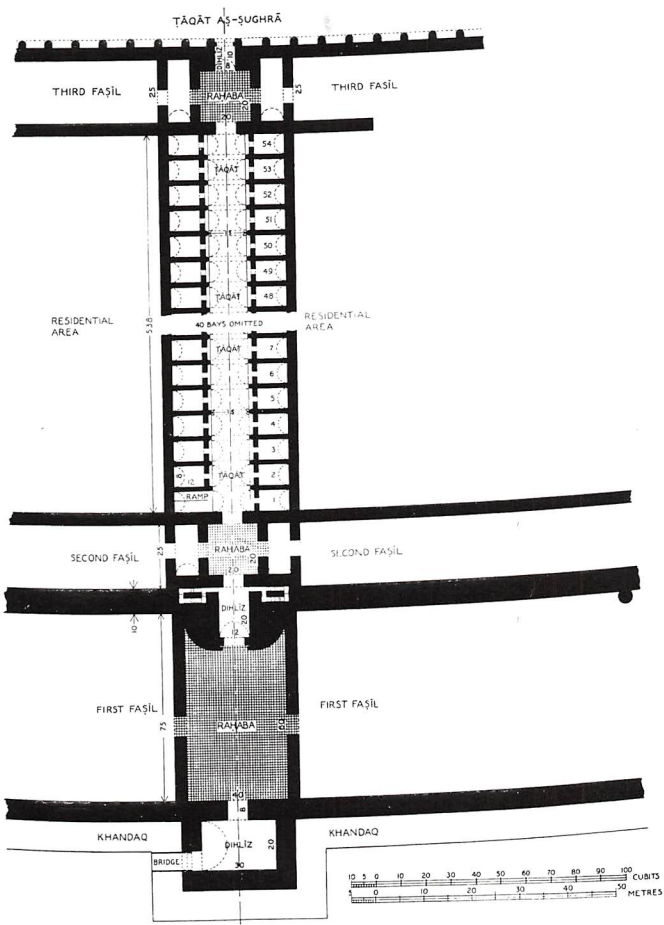
حفظت القصور الأموية تحفًا فنية كانت وظيفتها زخرفية خالصة، وهي على الأعمّ حجر منقوش أو جصّ محفور، وفي بعض الحالات النادرة مصنوعة في قوالب جصية. وتأتي أغلى هذه التحف من قصر الحير الغربي وخربة المفجر. إلا أن أكثر التحف الفردية إتقاناً وإحكاماً هي واجهة المشتى [43] بمتلاثتها العشرين الرائعة من الحجر المنقوش [66]. إننا أمام تراكم رائع من المواد مذهل حقاً في تنوعه وتعقيده. تُعد التفسيرات المبكرة لهذا العمل الفني غير مقنعة، خصوصاً بعد أن وفرت لنا الاكتشافات الحديثة لقصر الحير الغربي وخربة المفجر إطاراً مختلفاً لفهم المشتى. كما أن الدراسات المبكرة المشار إليها ركّزت كثيراً على أصل الأشكال ومصدرها، وتقسيم المثلثات العشرين إلى مجموعات تنتهي إلى مناطق معينة. ونضرب مثلاً بظهور عدم جدواه العديد من هذه الدراسات. فقد استند جانب كبير من التحليل إلى أن كل اللوحات تقريباً على يسار المدخل تحمل رسوم حيوانات [66]، بينما لا تظهر رسوم كائنات حية في اللوحات اليمنى [67]. وألت هذه الملاحظة إلى استنتاجات متعددة حول موطن الفنانين الأصلي، بل التفت أيضاً إلى

## المدن والقصور العباسية

لم يتبق شيء من بغداد التي أسسها المنصور سنة 144هـ / 762م، والتي تعدّ أهم معلم إسلامي في النصف الثاني من القرن الثاني هـ / الثامن م. لكنّ عدّة مصادر مكتوبة تصفها بتفاصيلها؛ وتسمح لنا هذه الروايات بتحليل مستفيض للمدينة. أطلق على بغداد "مدينة السلام" وأنشئت وفق طراز ملكي بغية جعلها "سرّة العالم". جلب المنصور المهندسين والعمال من كل أنحاء العالم، كما صُنعت لبنيات من الأجر خصيصاً لتشييد المدينة، ثم انطلقت الأشغال لبناء الأسس في الوقت الذي حدد الفلكيون بنية اختيار الوقت الملائم. كانت المدينة مستديرة تماماً [68] (يبلغ قطرها زهاء ألفي متر). وهذا المخطط الدائري ليس جديداً تماماً على الرغم من أنّ الرواية المسلمين اعتقدوا ذلك. كانت الدائرة الأولى - بحسب تخمينات مخطط هرتسفلد وكرسوبل - تضم المساكن والمتجار، ومحمدية بأسوار متينة تقطعها أربعة شوارع طويلة، مخططة بالقباب القائمة على العقود البرمائية [69]. وكان كل شارع يفتح على الخارج من خلال بوابة رائعة بطاقين، ومنظومة معدنة من القباب، والمرات فوق الخنادق. ويوجد في الطابق الثاني للبوابة مجلس مكتب يحمل إليه رصيف منحدر، ويجوز ربط هذه العادة بالتقاليد الملكية المتوسطية، إذ وُجدت هذه المجالس في روما وبيزنطة قبل أن يجلبها الأمويون إلى العالم الإسلامي. كانت الداخل رمزية أكثر مما هي دفاعية. وقد جُلبت بالفعل ثلاثة من هذه الأبواب من مدن قديمة، بما فيها واحد يُنسب إلى النبي سليمان عليه السلام. لا يُعرف بدقة امتداد الدائرة الخارجية،

والأساليب تقريباً التي تعى في العالم المتوسطي، والساساني، والسيوي الأوسط، في القرون الهجرية الأولى، أي السادسة والسابعة والثانية الميلادية. وما زلت لا نعرف حتى الساعة إن كان تراكم الموضوعات والأساليب يعود إلى هجرات جماعية للحرفيين، أم أن ذلك عائد - وهذا الاحتمال أكبر - إلى التأثير المنامي للقادمين مع تحفهم الفنية وانطباعاتهم الثقافية من العالم الشرقي الشاسع، ولا سيما في العقود الأولى للعصر الأموي. وقد وفر الأمويون في الواقع الأمر نوعاً من المعرض الكبير، احتضن كل الفنون الزخرفية للمناطق التي تتحولوها. وتبقى بلا شك الخصائص المذكورة فردية تميّز كل مكان على حدة؛ ففي المشتى توجد بالأساس نباتات كلاسيكية الأصل أخذت بأسلوب طبيعي جداً، وحيوانات من الغرب والشرق، إضافة إلى تراتب الدوائر وفي إيقاع هندسي في بعض المثلثات؛ أمّا قصر الخير العربي، فيعرض أكثر الموثيقات الزخرفية تجريدآ، بينما تشمل خربة المفجر على أكبر تنوع في الموضوعات ذات الأصول المختلفة، والأمزجة المتباينة. ولا أحد من هذه العناصر يعتمد على مصدر واحد فقط، وهي تعبر كلها عن التزام بقواعد لعبة معينة تتناغم مع حجم الإمبراطورية الشاسعة. أمّا فيما يتعلق بتقنيات التنفيذ فيظهر أنها اقتبست من تقنيات عديدة تعنى عليها - بصفة لافتة للانتباه - تصاميم النسيج. وقد يعبر هذا النسخ المتواضع والسريري لموثيقات قادمة من مصادر غنية عن جانب من هذا الانبهار بالجديد الذي يميّز الحضارة الحديثة (رغم أنّ هذا الرأي لا ينطبق على المشتى بقدر ما ينطبق على القصور الأخرى).

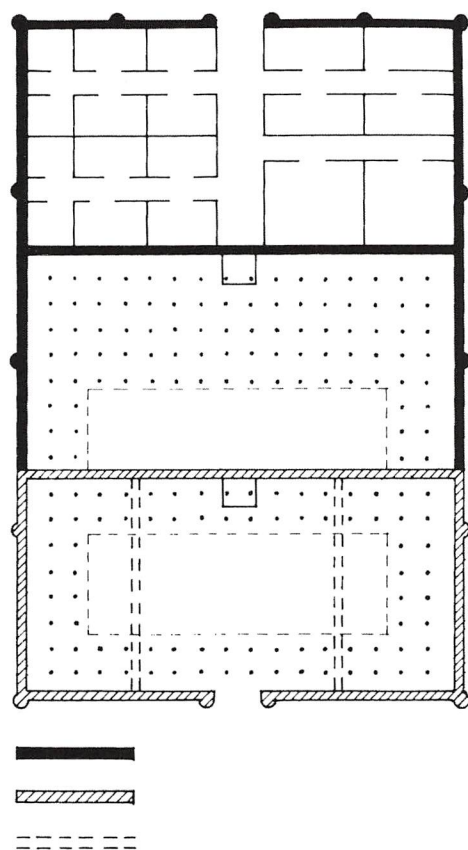
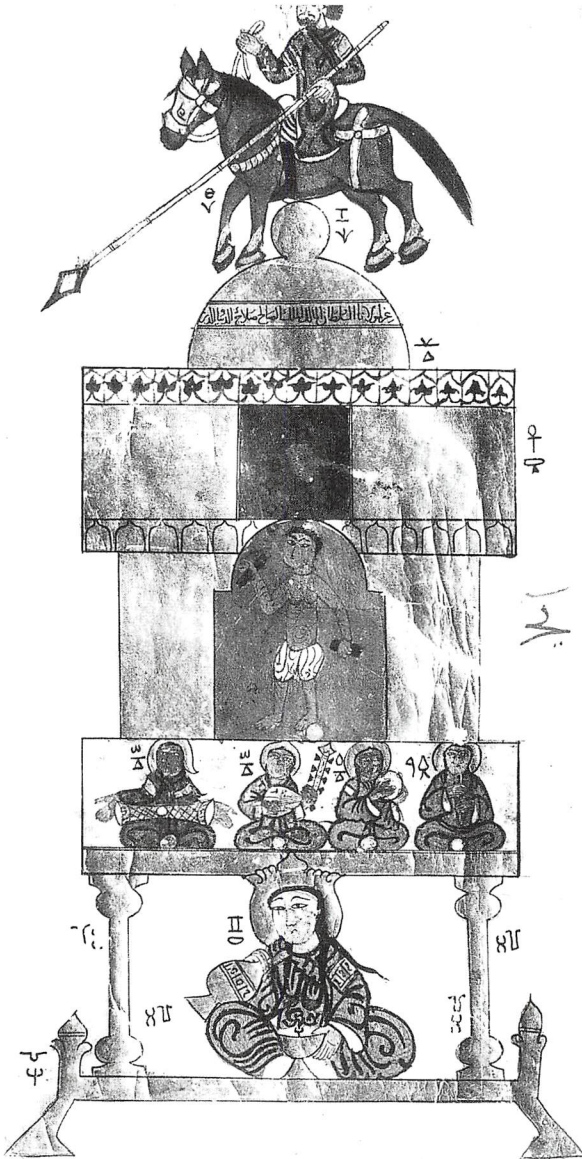
قد يُنسّر ما سبق أصول التصميم الأموية وتراثها، لكنّ هل ينطبق ذلك على الزينة؟ إن من أهم سمات هذه الزينة اعتمادها على المتناقضات، وهكذا نشاهد مثلاً على لوحة من وجهة خربة المفجر تقسيماً هندسياً للفضاء، وموئليات على هيئة سعن التخييل شديدة التجريد ومرتبة بتناطر داخل دائرة، وجذعي شجرة بدعيين في جمالهما الفاخر؛ ينتهي أحدهما على شكل عناقيد عنب طبيعية في تنفيذهما، والثاني ورقة دالية هندسية الشكل. أمّا في مثلثات المشتى في يوجد تناقض بين الحركة النشطة والحيوية للجذوع والأوراق والعنقides، وبين مجموعة الدوائر الثابتة ذات الهندسة المتناسقة المكتملة، والحواشي المصطنعة اللؤلؤية. بل إنّ هذا الجانب المصطنع أكثر وضوحاً في قصر الخير العربي، إذ نشاهد فيه كذلك تصميماً هندسياً بسيطاً، بجانب الموئيف النباتي على شكل سعنات تخييل حيوية. وقد اختفت الخلافية في كل الحالات كي تدعّ المجال للزخرفة الشاملة في خربة المفجر، وقصر الخير العربي. أمّا في المشتى، فقد بقيت مساحات فارغة داكنة تبدو كأنها ركبة مخمرة. إنّ ما يُعرف بالزخرفة الأموية هو التعارض بين السمات الطبيعية بامتياز، والسمات التجريدية بالكامل، والسعى لاجتياح كامل المساحة المتوافرة، وجود عدد كبير من العناصر المختلفة جنباً إلى جنب. لم تكتسب الزخرفة الأموية بعد ذلك التعقيد والذكاء اللذين يميّزان الزخرفة الإسلامية في المراحل اللاحقة، لكنه انفصل عن تقاليد البحر المتوسط وإيران. ييد أن ذلك لا ينفي أن بعض الوحدات والمoticفات المنفردة - وكذلك التصميم العام للبرنامج الزخرفي المستقل جزئياً عن العمارة - مشتقة مباشرة من أعراف البحر المتوسط، وإيران. وتوجد غرابة في هذا الفن ما زلن غير قادرین على تفسيرها حتى الساعة! إنّ عدّة جوانب من الفن الأموي تشبه ما نراه في الفن الأيرلندي المعاصر، وفونون شمال أوروبا المعاصرة لتلك الحقبة تقريباً. ونظرًا لاستحالة وجود علاقات فنية بين هذه المناطق إبان العصر الأموي، فلا بد أن تكون هذه التوازيات بنوية هيكلية، وتتطابق إذاً تفسيرًا نظرياً أكثر منه تاريخياً.



[69] بغداد، أنشأ عام 762م، مخطط لطريق

بالمقارنة، أحدهما هو مجموعة المدن في الجزيرة الفراتية، المعروفة اليوم باسم الرقة، وهي مدومة في معظمها. وقد أضاف هارون الرشيد عام 178هـ / 795م عدداً من البناءات اللاحقة إلى هذه المدينة العباسية التي أُسّست عام 103هـ / 722م على المنوال البغدادي فيما يلي (وقد تكون تلك المدينة على شكل حدود الحصان التي يمكن مشاهدتها حتى اليوم). ويقتصر ما تبقى من المدينة بادياً للعيان على مسجد رمٌ بفرط. وربما يتطابق موقع الأسوار والبوابات المخطط العباسى الأصلى. إضافة إلى ذلك، أظهرت الحفريات الأثرية السورية والألمانية - وجلها لم تُنشر نتائجها بعد - داخل المدينة، وحولها، فنلات خاصة كبيرة. وهذه الفنلات مثيرة للاهتمام لجهة زخارفها الداخلية (مثل اللوحات الجصية العقدة، والأرضيات المبلطة بالزجاج التي قد توحى بالمسجد)، وبوصفها الدليل المادي الوحيد الذي ثبتت ثبوتاً وثيقاً المصادر الأدبية. وقد ذكرت هذه المصادر قصوراً خاصة داخل المدن وخارجها.

يُعد قصر الأخضر [72، 73] معاصرًا تقريباً لمدينة بغداد، ويقع في الصحراء على بعد زهاء 180 كيلومتراً إلى الجنوب. ربط كرسوبل بناءه بأحداث مرتبطة بأسرة الخليفة،



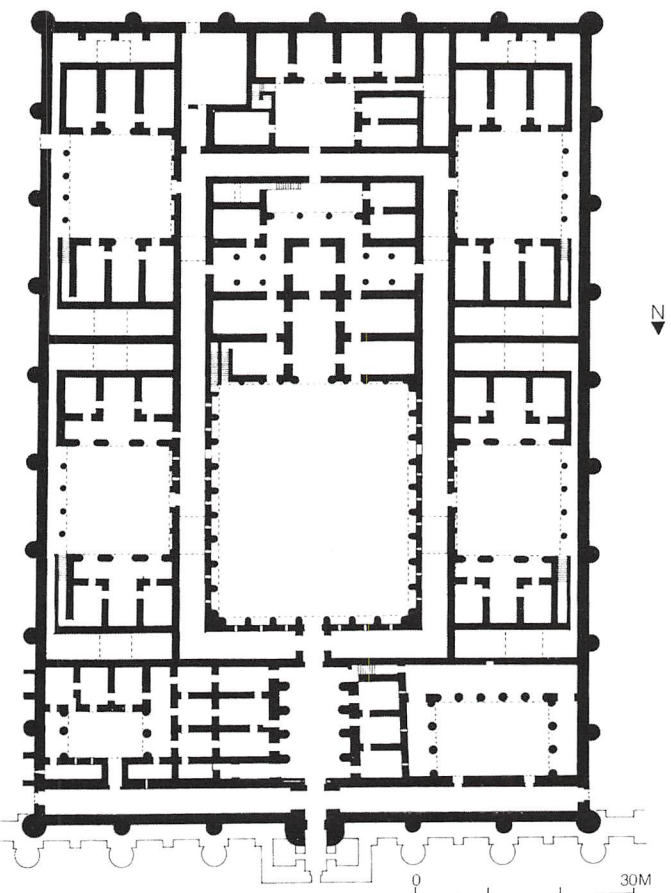
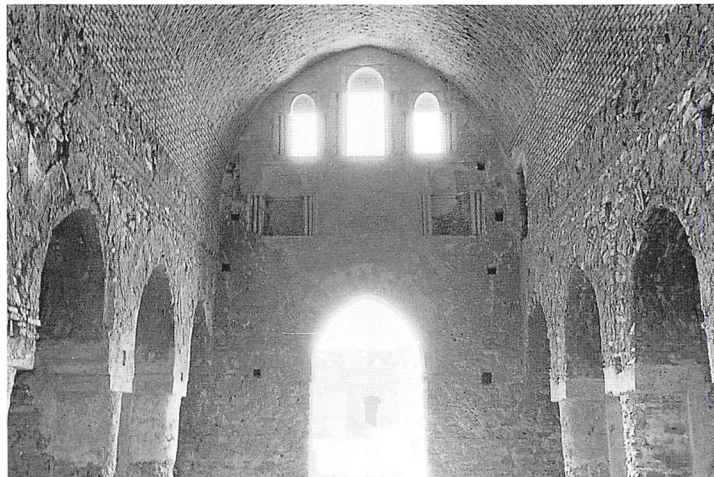
[70] بغداد، مسجد المنصور، 765م، مع إضافات تعود لآخر القرن التاسع الميلادي

[71] رسم لفارس يمسك رمحًا ويعطي حصاناً، بغداد، أنشأ عام 762م

لكن المنطقة الوسطى كانت فسيحة وغير مأهولة على الأرجح، ولا سيما في البداية. ويقع القصر والمسجد [70] في قلب المدينة. كان المسجد الذي ذكرناه سابقاً ملكياً مرفقاً بالقصر، ومسجدًا جامعاً لكل سكان المدينة في آن معاً. أما القصر فيمتد حول إيوان مجهول الشكل، وغرفتين مقببن، واحدة فوق الأخرى، وقد يكون كل هذا مشتملاً من الأعراف السياسية التي اعتمدتها البناءات الأموية في سوريا والعراق. كما كانت هناك قبة مرتفعة - "القبة الخضراء" - تتوسط المدينة، ويعلوها مثال فارس يحمل رمحًا [71]. تشير بغداد الانتباه لسبعين؛ أولئك: أنه من النادر في تاريخ المدن تصميم مدينة وتحيط بها بالاعتماد على دلالات فلكية تشير إلى أنها مركز إمبراطورية كونية، مع العلم أن المدينة لم تبق على حالتها المثلث إلا بعض سنوات، وقد اضطرتها الظروف الاقتصادية إلى التوسع خارج الأسوار. كما أن الخلافاء وكبار الأمراء تركوا قصورهم وسط بغداد وأختاروا الراحة والأمن المتوفرين في القصور خارج المدينة. ولم يبق من هذه القصور إلا أسماؤها. أما السبب الثاني الذي يجعل بغداد غرذجاً لافتاً للنظر فهو أن العديد من سماتها الإنسانية مشتقة من الأعراف الهندسية للقصور، ونشاهد ذلك في البوابات، وقاعة العرش المقببة، وكذلك في التصميم العام ببواباته الأربع على غرار المجالس الملكية. وهكذا، فإن المدينة العباسية كانت قصراً ملكياً مبتدأً وكبيراً، أكثر منها مركزاً صناعياً وإدارياً وتجارياً (كما أصبحت لاحقاً).

يصعب الجزم بأن طرائق بناء أو أشكالاً معمارية جديدة أدخلت إلى مدينة المنصور؛ لأنه لم يبق شيء منها. ولا يتوافر لنا إلا معلمان آخران من العهد العباسى المبكر كي نقوم

وأرجع تاريخ إنشائه إلى سنة 161هـ / 778م، وهو تاريخ مقبول. ويُصنف موقع القصر وأسواره المحصنة ضمن سمات القصور الأموية في سوريا. لكن قياساته (X 169 175) متراً للمحيط الخارجي) والعديد من خصائصه الإنسانية تختلف كثيراً عن البيانات الأموية، بل إننا نشاهد استمرار طرائق البناء الساسانية، ولا سيما تقنية البناء (كسراء الحجارة في الملاط المخطة بالبصق، والأجر للقباب)، والسواري العريضة التي تتعلق منها الفجوات المقوسة على جانب المرات الطويلة المقibia، والقوس المدبب للقباب، واستخدام القوس المصمت لزخرفة المساحات الجدارية الفسيحة. أما في المخطط، فإن مجمع المدخل على عدة طوابق الذي يسبق غرفة مقيبة يتبعها ممر مقبب طويل، إضافة إلى المجموعة المركزية الرسمية للصلح - (الإيران والقبة)، كل ذلك يتطابق - وإن كان ضمن قياس أصغر - مع الروايات النصية التي تصف بغداد. وهكذا يؤكد لنا الأخضر أن بغداد اعتمدت في مخططها على عمارة القصور، وكذا في تقنياتها على طرائق البناء



[72] قصر الأخضر، على الأغلب 778م، مخطط

[73] (في الأسفل) قصر الأخضر، على الأغلب 778م، منظر عام

[74] (في اليمين) قصر الأخضر، على الأغلب 778م، قاعة مقيبة عند المدخل



[75] سامراء، أُنشأت عام 836 م، منظر جوي

[76] الفسطاط، مقياس النيل، 861 م

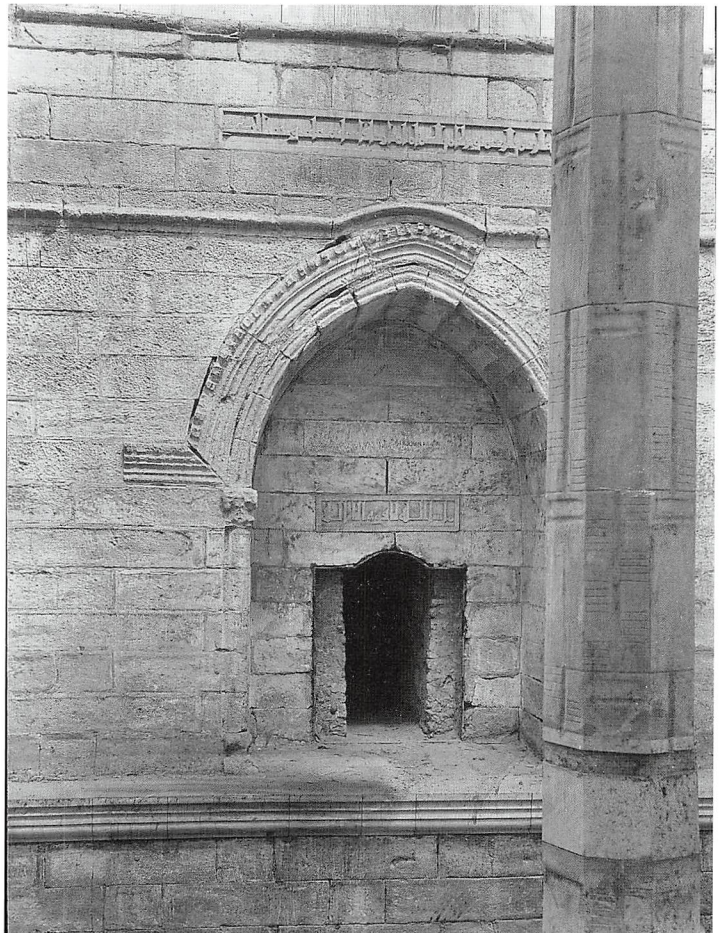


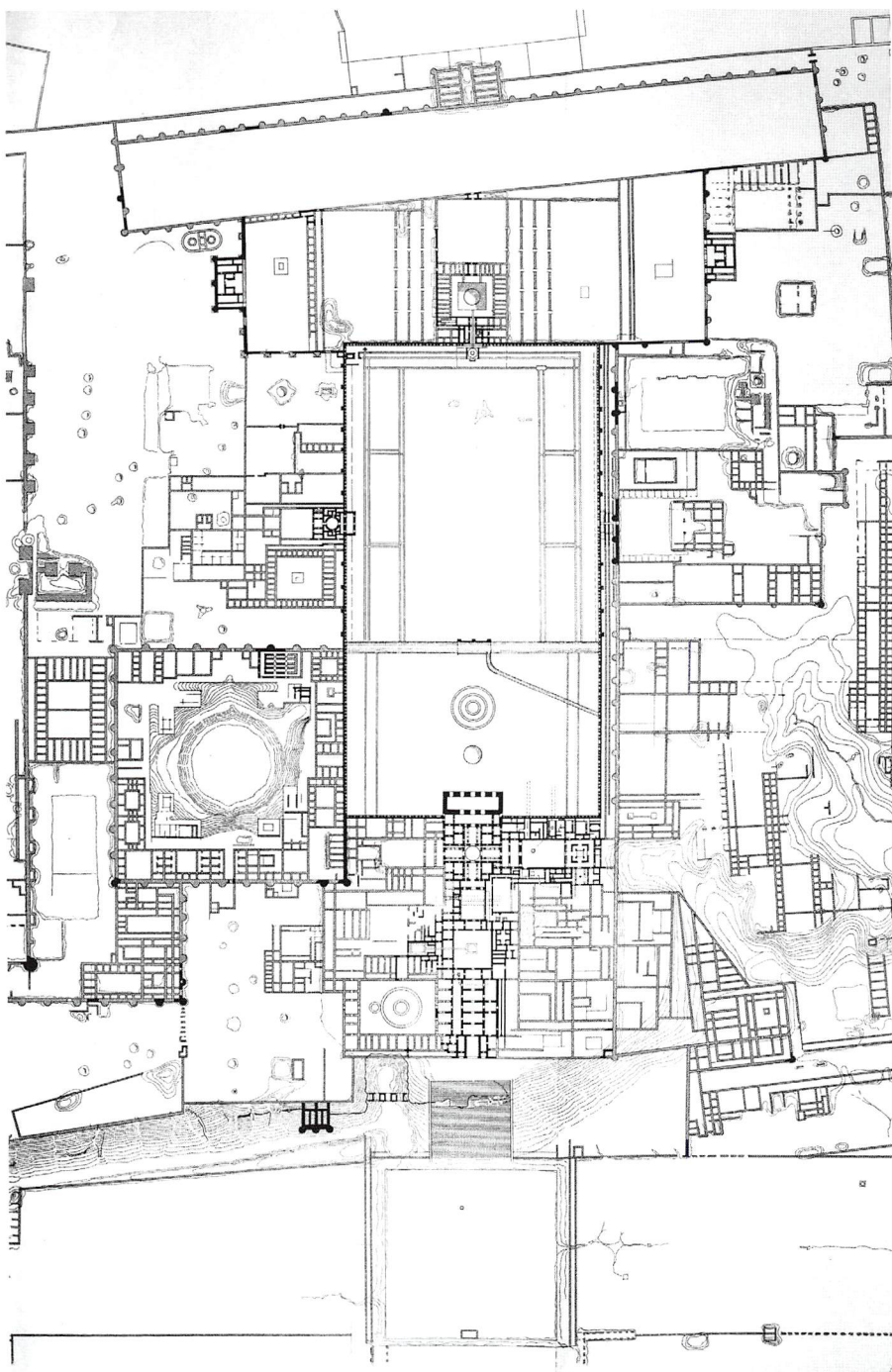
الساسانية. بالإضافة إلى ذلك، وعلى الرغم من أنَّ أسباب اختيار هذا الموقع لبناء القصر ما زالت غامضة، فإنَّ الأخيضر يؤكِّد استمرار العادة الأرستقراطية العربية المتمثلة في إنشاء البنىات خارج المدن الرئيسية.

تظهر تغييرات مهمة في العمارة العباسية في أثناء القرن الثالث هـ / التاسع م؛ ففي البداية أسس الخليفة المعتصم سنة 221 هـ / 836 م عاصمة جديدة، ويعود السبب في ذلك إلى الصدامات التي نشأت بين الحراس الأتراك، وسكان بغداد العرب من ناحية، وإلى الحاجة إلى التعبير مجدداً عن مجده الخلافة من ناحية ثانية. وقد وقع الاختيار على موقع سامراء، على بعد ستين ميلاً باتجاه منبع الفرات انطلاقاً من بغداد. أضاف كل الخلفاء حتى سنة 269 هـ / 883 م – عندما فقدت مدينة المعتصم مكانتها العاصمية – بناءات جديدة لسامراء، مما صيَّرها مدينة ضخمة تمتَّد على أكثر من خمسين كيلومتراً [75]. ثم فقدت أهميتها وهُجرت، لتتصبح قرية صغيرة تكتسي أهمية دينية فحسب.

وما تزال المدينة العباسية على هيئة أطلال، أو هي مدفونة تحت الأرض. أما الحفريات الأثرية الحديثة، والاستبيانات الفوتوغرافية فلم تُنشر تائجها إلا جزئياً، ولم تقدم إلا بعض التأويلات الأولية. وتشير النصوص إلى بناءات عباسية مهمة في أغلب المدن التي حكمتها هذه السلالة باستثناء غرب سوريا (قدام سهل الفرات) وفلسطين، لكنَّ الحفريات الحديثة قد تُثبت عكس ذلك.

تتوافر معلومات مشتتة حول الأحياء التي أُضيفت إلى الفسطاط في مصر من قبل الأمراء العباسيين بداية القرن السابع ميلادي، ثم من قبل أحمد بن طولون الذي أمر بإنشاء "ميدان" فسيح ببوابات جميلة قرب قصره. أمَّا الهندسة المدنية فهي حاضرة كذلك من خلال سلسلة المنشآت العمومية المهمة المتعلقة بتخزين المياه واستخدامها. ومنها قنوات سامراء، وخزانات الرملة في فلسطين، وفسقىات تونس، ثم تلك المنشآت الرائعة في

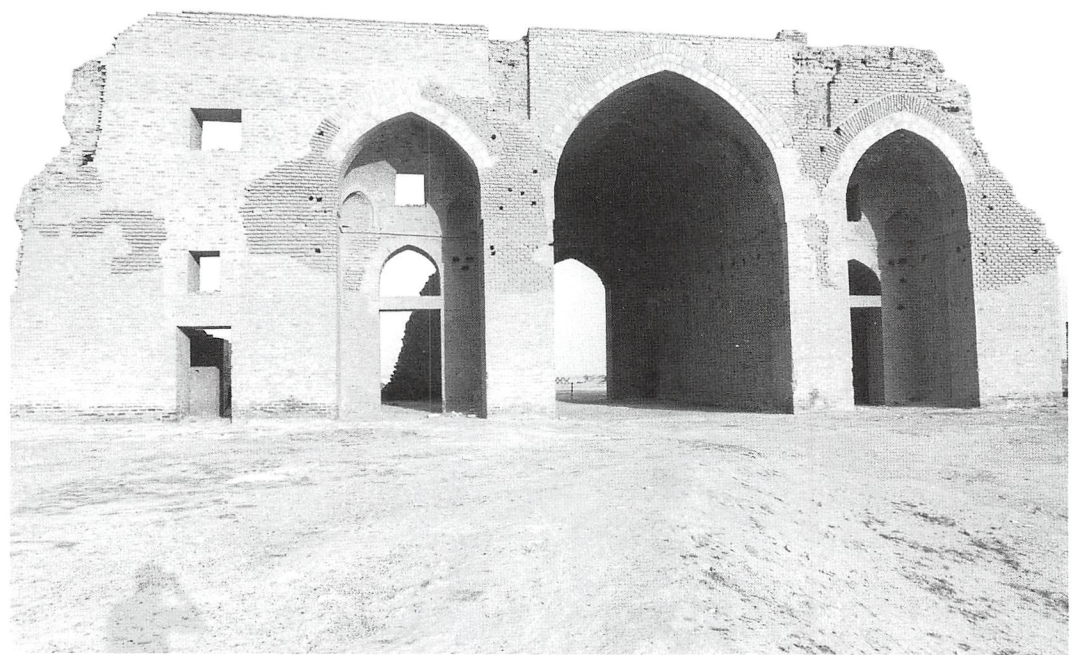




قصر من القصور له أجزاء محددة بوضوح ، وتوجد دوّماً بوابة عظيمة ، ففي الجوسق الحاقاني يقود المدرج المدهش من حوض مائي اصطناعي ، إلى بوابة ثلاثة من الأجر . والأرجح أن هذه البوابة هي باب الأمة [78] الذي يُشير إليه العديد من النصوص ، كما نجد البوابات والممرات داخل القصور . وهكذا تُبرز سلسلة متتابعة من الممرات المدهشة في قصر بلكاوارا مناطق العبور من صحن إلى آخر . أما في محور المدخل الرئيسي ، فتتمدد سلسلة من الباحات إلى بهو الاستقبال الرئيسي على شكل مُتعامد . تُفضي غرفة مركزية مقببة إلى أربعة أوواين ، تفتح بدورها على أربع باحات . وكانت المساجد والحمامات - والأجنحة الخاصة بها ربّما - تملأ المناطق الفاصلة بين الأوواين . وتشير المصادر النصية

الفسطاط (246هـ / 861م) لقياس مستوى مياه النيل [76] بعناصرها الحجرية البدية ، وعقودها المخففة . وأخيراً هناك القصور ، وتُعد أكثرها أهمية قصور سامراء ، رغم أنها ما تزال مطمورة ولم تخرج إلى النور كاملة . ويسمح لنا فحص المعلومات المتوفّرة باستخلاص بعض النتائج حول الجوسق الحاقاني [77] وقصر بلكاوارا والإسطبلات . يشكل حجم هذه المنشآت أهم ميزاتها؛ فهي جمِيعاً مُجمّعات ضخمة محاطة بالجدران ، وتألف من سلاسل لا نهاية لها من الشقق ، والباحات ، والغرف ، والأبهاء ، والممرات التي تجehل وظائفها . فمن مدينة على شكل قصر - مثلما هي حال بغداد - ها قد انتقلنا إلى قصر بحجم مدينة . ثم إن كل

[78] سamerاء، الجوست المخاقياني، باب الأمة، عام 836م.



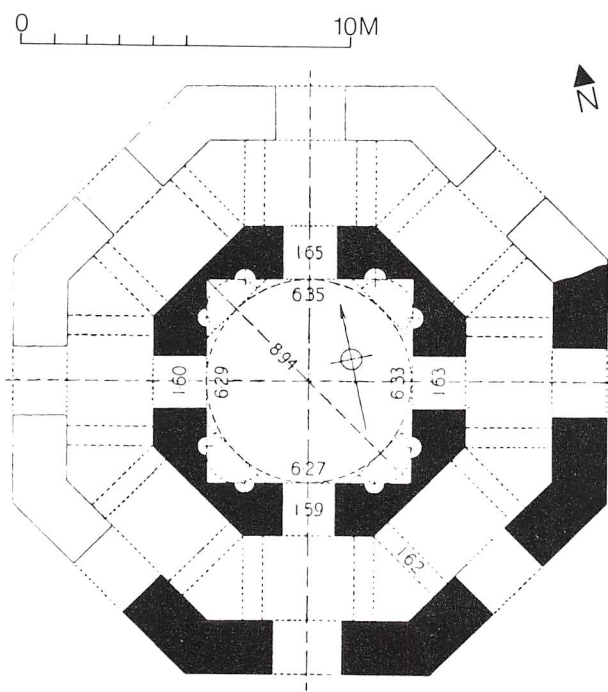
المتأخرة للجوست المخاقياني، التي تُظهر فضاءً مدهشاً على شكل أربع ورقات برسيم. لقد تبني العباسيون أعراف الشرق الأدنى والأعراف الهلينistica القديمة المتعلقة "بالنعيم" الملكي وتغنى بها شعراً لهم.

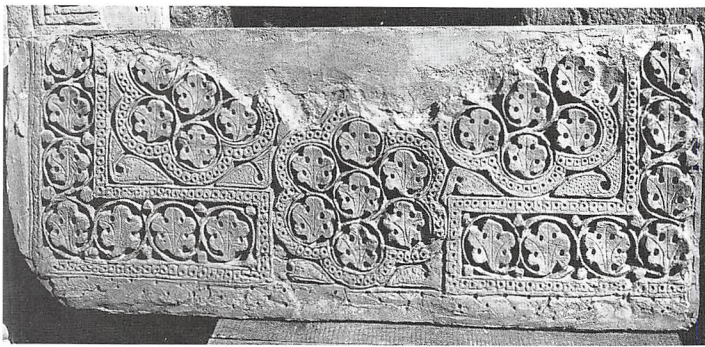
لا يمكن الإسهاب بخصوص التقنية الهيكلية البنوية، فقد كانت لنباتات الأجر والطين الطبيعي في العراق تشكل مواد البناء المتداولة، كما كان العقد والقبة - حسبما توافر لنا دراسته - طرائق التسقيف السائدة. تكمن الأهمية الحقيقة لهذه البناءات في تصميماها لتكون قصوراً ملكية، وهو أمر مستحدث تماماً في الثقافة الإسلامية رغم شيوعه في الحضارات السابقة له. هكذا نشأ عالم مخفى ومنعزل ومكتفٍ بنفسه كلية. إن كون هذه القصور لا تُظهر روعتها للملأ شجذ خيال القصاصين والشعراء الذين انطلقوا في ذلك العصر في تطوير محور الروائع الخفية، والكنوز السرية التي يعرفها قراء "ألف ليلة وليلة". ثم انتشر هذا التصميم انطلاقاً من سامراء - دون الالتزام بالقياسات نفسها - إلى الولايات الأخرى، كما تبين ذلك روايات تصف القصر الذي أمر ببنائه خمرويه بن أحمد بن طولون في مصر.

هناك مجموعة أخرى من البناءات العباسية ليست بالقصور، ولا بالبناءات المدنية بالتأكيد، وليس من السهل تحديد خلفياتها ولا دلالاتها، بل هي تدلّ على أنها ما زلتا بجهل كثيراً من الأشياء حول هذه الحقبة. ونعني على سبيل المثال: قبة الصُّلبيّة في سامراء [79] حيث يُحتمل أنها كانت ضريحاً شَيِّد لأحد الخلفاء بأمر من والدته اليونانية، أو لعلها أقدم ضريح لإمام شيعي. أمّا الرباط فهو صفتٌ مغاير تماماً من البناءات، فهو منشأة عسكرية تطورت في العصور الإسلامية المبكرة على حدود آسيا الوسطى، والأناضول، وشمال إفريقيا. كان يقيم في الرباط رجال مدربون جيداً لخوض المعارك ضد الكفار، لكن للأسف، لا يمكن الجزم بأن النماذج التونسية في المستبر [80] وسوسة كانت خاصة بالشمال الإفريقي أم لا، فهذه الأخيرة بنيات محصنة مربعة، وصغيرة، تتوسطها باحة، وتحيط بها غرف، وقاعات صلاة على طبقتين.

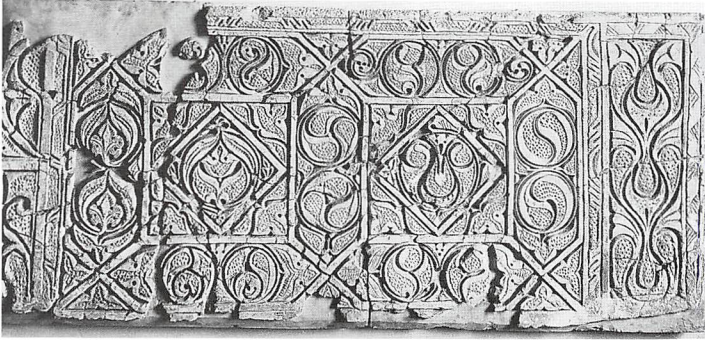
والبيانات الأثرية إلى أن ترتيب القاعات الرسمية على شكل متعامدٍ مُستوحى من عمارة شرق إيران. والسمة الوحيدة الأخرى المميزة لهذه القصور هي تلك الحدائق الفسيحة التي تتوسطها، أو تحيط بها. وهي مصممة بعناية وتحللها اليابس، والقنوات، وميادين اللعب، وحلبات السباق كذلك. ولقد استنتجنا ذلك من خلال الصور الجوية للمنطقة

[5] قبة الصُّلبيّة في سامراء





[81] سامراء الشكل (أ)، القرن التاسع الميلادي، برلين، متحف إستاتلنج

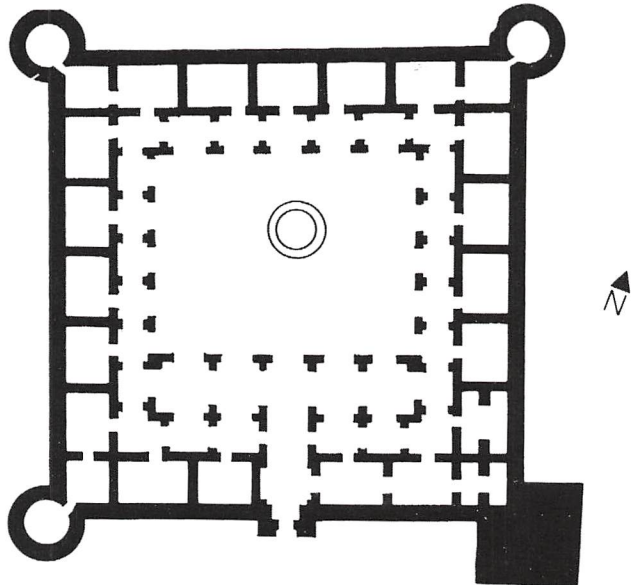


[82] سامراء الشكل (ب)، القرن التاسع الميلادي، برلين، متحف إستاتلنج

تشير بوضوح إلى وجود كل منها إبان الحقبة التي بلغت فيها سامراء أوج ازدهارها، إبان القرن الثالث هـ / التاسع مـ. وعلى الرغم من، فالأساليب الثلاثة لم تكن دائمًا متزامنة، إضافة إلى أن ثلاثتها مختلفة غالباً على الجدران، وضمن معالجة الموئفات. ويجب ألا تُحجب عنّا أية محاولة لفرزها لأنّ عدّة مسائل تتعلق بأصولها وعلاقة بعضها البعض لم تجد الحلّ بعد، رغم توافر بعض الدراسات الأولى في هذا الصدد.

عادةً ما تكون عناصر الأسلوب "أ" [81] داخل إطار يسهل التعرف إليها. وتتّخذ في الأغلب شكل أشرطة طويلة (أحياناً على هيئة خطين متوازيين)، أو مستطيلات بسيطة أو متعددة الأضلاع في بعض الأحيان. وتُكون ورقة الدالية السمة المميزة لهذا الأسلوب، وتُحدّد دائمًا جزءاً منها بكلّ وضوح، بينما تظهر أربع عيون غارقة في التصميم، وفي الغالب شرائين محفورة. وهناك تناقض واضح وفعلي بين الموضوع الزخرفي نفسه، والفراغ المحفور عميقاً في الخلفية. ويمكن تفسير ذلك من خلال التقنية المخصصة في تنفيذ العمل بعيداً عن موقع عرضه، وفوق حصير مجهز خصيصاً للغرض. وتقترب مفردات هذا الأسلوب وطريقة المعالجة الزخرفية بورقات الدالية المستخدمة قبل ذلك من قبل الأميين، التي تواصلت في المنطقة الشرقية لخوض المتوسط خلال العصور القديمة المتأخرة زمنياً. غير أن التركيبات القليلة نفسها كانت تكرر باحتشام دون انقطاع في القرن الثالث هـ / التاسع مـ، حيث لا يمكن مقارنة سامراء بواجهة المشتى. أما الأسلوب "ب" [82] فعادةً ما كان منقوشاً يدوياً، دون قوالب جاهزة، وهو يقدّم لنا مزيداً من التنوع في الموضوعات والموئفات والأشكال. وتنمو الموئفات ضمن إطار أكثر تنوعاً، انطلاقاً من العناصر التي تغطي كامل المساحة، وصولاً إلى مختلف الأشكال متعددة الفصوص والضلوع. بل إنَّ التناقض بين الموضوع الزخرفي والخلفية ليس ظاهراً مثلما هي الحال في الأسلوب الأول. يعود ذلك إلى أنَّ التصميم يطغى على كامل المساحة تقريباً، ثم يبرز عبر الخطوط المحفورة

0 10M



[80] المنستير، الرباط، 796، مخطيط

## الزخرفة العمارية

كانت المساجد العباسية الفسيحة مزخرفة باعتدال دون أيّاً إفراطاً، ففي سامراء لا نكاد نرى أيّ زخرفة في البناء، وفي جامع ابن طولون لا يستخدم الجص إلاً لإبراز الخطوط المعمارية الرئيسية. أما جامع القبروان، والمسجد الأقصى في القدس - إذا افترضنا أنَّ زخرفته تعود إلى العصر العباسى - فإنَّ تصاميم الرسم، والنقوش المحفور على السقوف الخشبية تعتمد على عناصر البناء نفسه. كما تظهر الزخرفة الحجرية لقبة القبروان [35] التزايد بالأشكال المعمارية، أو اعتماده على مواد البناء. ولا تشد التصاميم النباتية لمشكاوات ونوافذ الطبل عن الروح الصارمة المنبعثة من الكتل الصخرية للبنية. ويمكن القول بعبارات أخرى إنَّ الجزء الأوفر من الزخرفة المعمارية للعصر العباسى - ولا سيما في المساجد - ما زال ينتمي إلى روح العصور القديمة رغم تغيير الموضوعات والمحاور. ولكن يوجد استثناءان لهذه القاعدة باقيان حتى اليوم؛ الأول: حاجط القبلة في القبروان، الذي غيرت فيه المربيعات الحفظية واللوحات المرمرية (وستتناولها بإسهاب لاحقاً) التأثير التقليدي لمنطقة المحراب؛ والثاني: البناء المدنية لسامراء، حيث وتشمل حالة سامراء التحف الفنية التي سندرسها لاحقاً. وسوف نركز في هذا المقام على زخرفة قصور ومساكن من عاصمة القرن الثالث هـ / التاسع ميلادي في العراق، التي تتميز بخالفها المدهش عن البناءات الدينية. فجدران كل البيوت، وكل الغرف في القصور تقرباً مغطاة بالحصى المزخرف الملون (إضافة إلى اللوحات المرمرية أحياناً) الذي يشير إلى ديمومة الممارسات الإيرانية والأموية.

نشر هرتفلد Herzfeld جلَّ الدراسات المتعلقة بالاكتشافات الأثرية في سامراء، ويعود إليه الفضل في اكتشافها ودراستها بالتفصيل. ثم اقترح كرسويل Creswell بعض التقنيات المتعلقة بالترتيب الزمني. وقد اتفق كلاهما - مع بعض الاستثناءات القليلة - على أنه يمكن تقسيم الأعمال الجصية في سامراء إلى ثلاثة أساليب رئيسية، ولا يمكن تحديد الترتيب الزمني لظهورها لأنَّ الأدلة الأثرية - على الرغم من محدوديتها -



[83] سامراء الشكل (ج)، القرن التاسع الميلادي، برلين، متحف ستانلي

ويكفي القول بعبارة أخرى إن العنصر الموحد لم يُعد في العناصر نفسها، بل أصبح في علاقة بعضها البعض. وزيادة على ما سبق، نلاحظ عدم استخدام الموضوعات الهندسية، والنباتية، والحيوانية التقليدية، كما نلاحظ اختفاء الخلفية حتى أصبحت كامل المساحة الجدارية زخرفاً بالفعل.

والسمة الأخيرة (على الأقل فيما يتعلق بالجص) هي التناظر وفق محور عمودي. لكن هذا المحور لا يتضح من التصميم (باستثناء الأمكنة التي نعرف فيها القياس الدقيق لمساحة الجدار، أو تلك التي أدخل إليها الفنان وحدة هندسية) ويمكن أن يتغير من مكان إلى آخر. هكذا يتبيّن لنا أن أهم سمات الأسلوب "ج" في سامراء هي التكرار، والتضامن مائة الحواف، والموضوعات التجريدية، والتقطيعية الكاملة للمساحة والتناول. وتختفي دلالات هذا الأسلوب بعينه الزخرفة المعمارية العباسية. إنه يشكّل لأول مرة - وفي بعض الأوجه أكثر الأمثلة نقاط وصراحتاً لما يُعبر عنه - "لذة التأمل الزخرفي والممارسة الجمالية"، الذي أطلق عليه "الأرابيسك"! لقد كان تأثير هذا الأسلوب آنياً، وظهر في جصوص جامع ابن طولون، وفي العديد من التحف الصغيرة، ثم توالت استخداماته على امتداد عدة قرون [99].

أما مسألة أصول الأسلوب "ج" وتاريخ ظهوره بدقة، فهما أكثر تعقيداً؛ ففيما يتعلق بأصوله يكشف التحليل الدقيقخلفية تلاعبات الخطوط والسطوح إمكانية قراءة موتيفات نباتية، ولا سيما البرسيم، وسعف النخيل، وحتى القرون التي ترمز للوفرة والخيرات، أو الزهريات، كما تُظهر لنا مجموعة من تيجان الأعمدة عشر عليها في منطقة الفرات الأوسط، قرب الرقة أو فيها تطور الزخرفة النباتية التي آلت إلى أسلوب سامراء تقريباً. ويُحتمل أن يكون الأسلوب الثالث، والثاني كذلك، تنويعاً منهجاً لمبادئ زخرفية سابقة

العميقة التي تُحيط بكل موتيف على حدة. وعلى الرغم من وضوح الأصل النباتي لأغلب الموضوعات، إلا أن مساحة الورقة، أو الزهرة مغطاة بالكامل تقريباً بالملمس والتقطيط. كما أن شكلها الخارجي مبسط جداً، إلى درجة أنها أصبحت تشبه الأسكل التجريدية، ولا تدرك دلالتها إلا من خلال علاقتها بعناصر الزخرفة الأخرى، وبالموتيف العام المُصمم مسبقاً. على الرغم من أن هذا الأسلوب قد لا يكون فائق الجمال، إلا أنه جذاب بشدة، لأن أفضل نماذجه تقدّم عناصر مرتبة بتناظر يوحى بحيوية، وبحركة داخلية تتعارض باستمرار مع صرامة الأطر الهندسية الشكل. لقد اقترح بعضهم أصولاً هندسية لهذا الأسلوب، غير أن السياق التاريخي والأعمال الفنية الأخرى المعروفة تفتّد هذا المقترن. بل يمكن فهم هذا الأسلوب بصورة أفضل إذا ما اعتبرناه تنوعاً آخر للزخرفة التي تعود إلى العصور القديمة. وقد يكون هذا التغيير ردة فعل معارضه للزخرفة الأممية المفرطة في القصور. فقد كانت الميزات المركزية التي عرضناها أعلاه موجودة قبل ذلك في الزخارف الجصية للقصور الأممية الكبيرة، ولم تعرف حتى الساعة إلى أي تأثيرات جديدة خارجية.

بينما يرتبط الأسلوبان الأولان لسامراء بتجاهات العالم الإسلامي في القرن الأول، يحمل الأسلوب "ج" [83] معانٍ جديدة لها دلالة وتأثيرات بعيدة المدى؛ تجتذب الميزة الأولى لهذا الأسلوب عن تقنية تنفيذه: إذ يستخدم التصميم القالب، ويتألف من التكرار الإيقاعي بلا نهاية لخطوط منحنية، أطراها لولبية، تُضاف إليها أحياناً تسنيينات، وشقوق، وحواف لؤلؤية، وعناصر أخرى واضحة المعالم. إضافة إلى ذلك، فإن الخطوط في كل التصميم مائة الحواف - أي إنها تلتقي المساحة المسطحة وفق خط منحنٍ - مما يعطي المساحة الجدارية صفة تشيكيلية قوية. ثم إن هذا الأسلوب غير معروف من خلال عناصر خصوصية في التصميم، بل من خلال علاقة معينة بين الخطوط والتسنيينات والمسطحات.



[84] نسخة للوحة صاجية لصيادة، سامراء، القرن التاسع الميلادي

يُقدم مشهد الصيادة مثلاًً نموذجيًّا لهذا الفن، وقد عُثر على هذا الرسم في الجزء الخاص للقصر، وهو منسخ وفق عملية إعادة التشكيل التي قام بها هرترفلد [84]، وقررت الشخصية الرئيسية أكثر من مرة بالصيادة ديانا، غير أنَّ وجهها يتميَّز بسخونة شرقية خالصة؛ ويبدو ذلك في الأنف الطويل المعقوف، والخددين المكتنزين، وكتلة الشعر الأسود إلى الوراء مع الحوصلة المتندلية فوق الصدع. وتظهر الصيادة نشطة متحركة كما هي حال الطريدة والكلب. غير أنَّ الحركات تبدو متراجحة وبمبالغٍ فيها، ويزداد هذا الإحساس إذا ما تمعنا في النظارات الخالية من التعبير لكلِّ من الصيادة والطريدة. ويسهم الرقص الزخرفي على جلد الحيوان، والارتقاء المُؤولب للباس الصيادة في إضفاء طبيعة غير واقعية على هذا العمل الفني المنجز بهاره. وصممت كل رسوم الجرسون والدة الخليفة المعزن، قبيحة، ثمَّ عمَّد الخليفة المهتدى - الأكثر صرامة - الذي حكم بعده إلى تعطيبتها بالجير الأبيض. وهذا على كل حال ما يذكره لنا مصدرٌ كُتب لاحقًا.

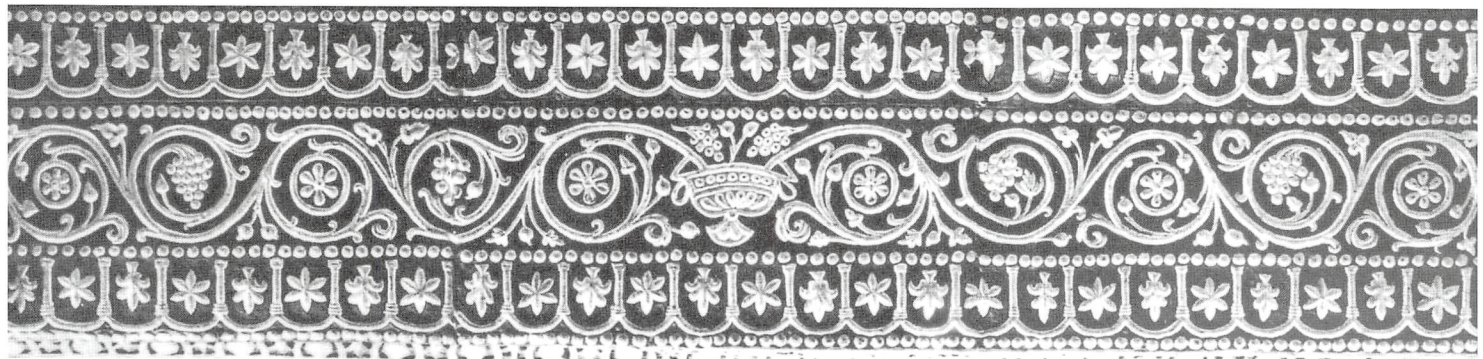
يبدو أنَّ رسم سامراء أثَّر - مثلما فعلت الفنون الأخرى - في بقية مناطق الخلافة، بل إنَّ الطولانيين في مصر أقدموا على خطوة إضافية: فقد رسم خمرويه، الحاكم الثاني للسلالة، تماثيل خشبية لشخصه، ولحربيه، وللمغنيات، ثمَّ وضعها في قصره. ويُعدُّ هذا العرض الفني ممارسة غير اعتيادية، لكن تقديم المُتع، والملذات الملكية يتماشى مع الصورة العامة لتلك الموضوعات التي كانت تروق لعدة أمراء حكموا في تلك الحقبة.

### التحف الفنية

يقيت حتى الآن في تاريخ الفن الإسلامي، الفنون الزخرفية للعصر الأموي الأقل دراسة وببحثاً، أمَّا إذا ما تعرّضت الماقشات لموضوع إنتاج التحف الفنية على امتداد المئة والخمس والعشرين سنة الأولى للحكم الإسلامي فإنَّ ذلك يتم عادة بالتلخيص إلى أنَّ الثقافة المادية لم تتغير كثيراً على امتداد قرن وربع بعد الفتح الإسلامي. أو يُصنَّف الإنتاج في خانة "ما بعد الفن السياسي"، مما يؤكِّد ضمئياً الفرضية المذكورة. بل هذه التسمية تضييف خصوصية أخرى مفادها أنَّ "ما بعد" تدلُّ على أنَّ التحفة المعنية أُنْتجت بعد قدوم الجيوش الإسلامية الغازية.

أضفيَ عليها تأثير لافت للنظر باستخدام تقنية أصيلة، وباللجوء إلى القوالب المعدنية والخشبية. لكن علينا أن ننتبه إلى أنَّ تاريخ تيجان شرق سوريا المذكورة أتفَّا غير محدد بدقة، ويجوز أن تكون أحدث من سامراء؛ مما يعني أنها مدينة لها. ويوجَد تفسير آخر كان كوهنيل Kühnel أول من اقترحه، ثمَّ دعمته بقوة الاكتشافات الأثرية اللاحقة: وهو أنَّه تبدو على التحف الخشبية والمعدنية أصيلة آسيا الوسطى والقارية التي أُنْجزت في مناطق البدو الرحل، تقنية شديدة الشبه بأسلوب سامراء، وتغييرات لل تصاميم النباتية مماثلة. وتبقى الصعوبة في قبول الفرضية القائلة إنَّ الجنود التركمان القادمين من آسيا الوسطى خلقوا أسلوبًا زخرفياً يعتمد على ذاكرة موطنهم الأصلي، أو على تحف جلبوها معهم. ولعلَّه يجدر بنا تفسير الأسلوب "ج" بوصفه لحظة في العملية التطويرية تجلَّت في تبسيط أشكال قديمة الأصل إلى درجة التجريد التام. وقد يمكن سبب هذا التوجه في اختيار رسم الكائنات الحية - عن قصد أو كبت - في البناءات التي يرتادها العامة، وقد تُفسِّر جودة التجريد في هذا الأسلوب تأثيره في بقية العالم الإسلامي.

في الختام، يجب أن نقول بعض الشيء حول شظايا الرسوم الجدارية العريضة التي اكْتُشتَفت في المساكن والحمامات الخاصة في سامراء، ولا سيما تلك التي ظهرت إلى النور في البهو المركزي المُقَبَّ، والأجنحة الخاصة لقصر الجوسق. ففي سامراء حجب ما يمكن أن نسميه الأسلوب التصويري الفارسي القديم تلك التزعة التزعة الكلاسيكية التي كانت سائدة في التمثيلات التشخيصية الأمورية. وما زلتنا نشاهد الحركة الكاملة للحيوانات النشطة المرسومة بالطريقة الهلنستية. بل إنَّ أحد أفحى الرسوم الجدارية في القصر يتكون من تفريغات مصممة بمهارة لها أغصان تشبه متيف قرن الوفرة والخيرات، ويدخلها رسوم تشيكيلية بشريَّة، وحيوانية. وتمثل هذه الجدارية موضوعاً كان منتشرًا في الفن الكلاسيكي المتأخر. إلا أنَّ معظم الرسوم تورد أشكالاً بشريَّة وحيوانية تكاد تكون جامدة، وتقليدة التركيبة، وخالية من التعبير. وهي تتشبه في ذلك الأواني الفضية السasanية وبعض المنسوجات المعاصرة. ونلاحظ أوجه الشبه نفسها في معاجلة الموتيفات بأسلوب غطي، وفي عدم الاهتمام بالنظر الطبيعي، وبالإخراج. لقد ظهرت أعمال مماثلة في رسوم جدارية عرفها آسيا الوسطى، وتركستان الصينية. إنَّ خصائص الوجه وتصنيفية الشعر المنتشرة في سامراء موجودة كذلك في تورفان Turfan. ثمَّ نجد بعض السمات المشابهة في الرسوم الجدارية التي أظهرتها الحفريات في فرششا Varakh وبنجيكنت sha Panjikent، وإن كانت تختلف في عدة جوانب أخرى. يفترض بنا أنَّ نظر إلى هذه الرسوم بوصفها مزيجاً من النسخ الشرقية الموضوعات هلنستية من ناحية، ومن الموتيفات، وطراقي التمثيل المشتقة مباشرة من الشرق القديم من ناحية أخرى. وهذا ما رأه هرترفلد بدوره، وهو الذي يُعدُّ أول من استخرج آثار سامراء وأكثر من كتب حول المواد التي عُثر عليها هناك. ويُظهر هذه الازدواجية استخدام المنظر الأمامي للوجه البشري، وتمثيله من زاوية الثلاثة أرباع في آنٍ معاً، ومع ذلك تظهر بعض الاختلافات الصارخة بين التيارين. وهكذا نلاحظ - على سبيل المثال - ميلاً إلى تمثيل الأنثى الذي كان ظاهراً منذ العصر الأموي، بينما هي لا تؤدي إلا دوراً صغيراً جداً في الفنون السasanية المبكرة والوسطية. إن ندرة المواد التي عُثر عليها لا تسمح للأسف بالتعlim فيما يتعلق بالموضوعات المحبنة. لكن مُتع البساط ومذاته (الصيد، والرقص، وشرب النبيذ) حاضرة بكثرة في التمثيلات المعنية. وتوجد كذلك موضوعات أخرى كانت لها دلالات أكثر رمزية، أو كانت وظيفتها إنتاج مساحات غنية، بل إنَّ المصادر المكتوبة تتحدث عن رسم يمثل ديراً كنسياً، كما يظهر على شطبة قارورة رسم آخر لراهب مسيحي.



[85] عارضة ربط مكونة من صفيحة معدنية في قبة الصخرة، القدس ، أكتمل بناؤها عام 691 م

بها العرب أنفسهم، والقادمة من ثقافة ما قبل الإسلام؟ سوف يصبح المزج الجديد الناجم عن الأشكال والتقنيات القديمة خاصية ضمنية في الفن الإسلامي بصفة عامة. ومن شأن الدراسة المفصلة لهذا الموضوع أن تظهر أن جل البذور التي أتاحت المحاصل المجنية على امتداد ألف سنة اللاحقة قد زرعت بالفعل في هذه الفترة. ومهما كانت عمليات تعطيم ورعاية هذه النباتات في القرون اللاحقة فإن أصولها واضحة جلية، وإن كانت فترة التكوين والماضي التي مررت بها شديدة التعقيد، وملينة بالتحديات. وسوف نرى أن دوره التبني والتكييف والتجديد تكررت كذلك في مناطق أخرى من العالم الإسلامي إبان هذه الحقبة الإيداعية، وسوف يتبيّن أن هذا التكرار الدوري، أكثر من أي شيء آخر، هو الذي وضع الفن الإسلامي في مساره المميز والفرد في الألفية اللاحقة.

يمكن التأكيد بكل اطمئنان أن الحكم الجدد وحواشيهم والرعاية بلا شك قد تبنوا غالباً وفي معظم المناطق الجغرافية، وعلى كل الوسائل التعبيرية فنون الأزمنة التي سبقتهم. إلا أننا لن نهتم بتلك التحف الفنية في هذا المقام، بل سوف نلتفت إلى الأعمال الفنية التي تحتوي على عناصر ما قبل إسلامية كيّفت مجدداً، وتلك التي تؤسس أرضية إيداعية جديدة.

ولحسن الحظ، يمكن التعرّف بسهولة في هذه المرحلة من دراسة الفن الإسلامي إلى مجموعة من الوسائل المختلفة. ثم ستعتمد هذه الوسائل مراجعاً ونقاطاً ارتكازاً يجمع حولها دون تردد أعمالاً ماثلة لها. وقد كانت ثلاثة أدوات نافعة جداً في هذا الصدد: العدد الكبير من المنشآت المعمارية في هذه المنطقة، التي يمكن تأريخها، أو المؤرخة أصلاً؛ والتحف الفنية نفسها التي نعرف تاريخها أو نقدر على تحديده؛ والحفريات الأثرية. لقد ساعدتنا كل هذه الأدوات على وضع مسرد للمفردات الزخرفية الأموية، وهي تعتمد على أربعة عناصر: الأشكال النباتية التجريدية، والنماذج هندسية الشكل، والخطوطية، والزخرفة الرمزية المجازية.

وكما ذكرنا آنفاً، تحتوي قبة الصخرة على رواق من العقود مثمن الأضلاع يتتألف من ثمانية أسلاوٌ وستة عشر عموداً، مع شريط متواصل من جائز الرابط يفصل التيجان عن الأعمدة، وأسطوانات السواري عن السيندل. وهذه الروابط الخشبية مغطاة في مسامتها السفلية بورقات معدنية (سبائك نحاس) ذات تصاميم نافرة مثبتة بمسامير كبيرة [85]. نجد في كل سقوف هذا الرواق العقدي شريطاً يتوسط شريطتين أصغر عرضاً، عليهما نماذج زخرفية متكررة. إلا أن هذا المثال بعينه يحمل مoticفات سوف نراها تكرر كثيراً في عدة نسخ، وعدة وسائل على امتداد هذه الفترة. ولا نشاهد لها في الأقاليم الإسلامية الوسطى ححسب، بل في الأقاليم الشرقية والغربية كذلك، إضافة إلى أصدائهما في العصر الإسلامي الوسيط اللاحق، ويتوسط الطست المعدني المضلّع ذو القدم العالية شكلاً غصنياً يمتد على جانبيه، ويتعاقب فيه بالتناوب موتيق زخرفي على هيئة وريدة بست

والحقيقة أن الدراسة التفصيلية للفنون الزخرفية في الأقاليم الإسلامية الوسطى إبان هذه الحقبة التأسيسية أمر جوهري لهم مُعظم الإنتاج الفني اللاحق في العالم الإسلامي، ثم إن التدقّق عن كتب - ولا سيما في الأعمال المعاصرة التي نعرف تاريخها أو يمكن أن تحدده و / أو تلك التي لا نشك في مصدرها - لا يضيء أصول هذا الفن فحسب، وإنما الأزمة والأمكنة التي بدأت فيها محاولاتة الأولى كذلك. ويساعد هذا الصنف من الدراسات في مدننا بالمعلومات المتعلقة بالاتجاهات التي قبلها أرباب العمل المسلمين الجدد فوراً. كيف حصل تراكم، وانتقاء، وإعادة توزيع العناصر الرومانية اليونانية، والساسانية الحاضرة في مختلف المناطق التي حكمها المسلمون، مع تلك العناصر الأخرى التي أسمهم

[86] شبك نافذة من الحجر في الجامع الأموي الكبير، دمشق، أنشأ عام 706 م

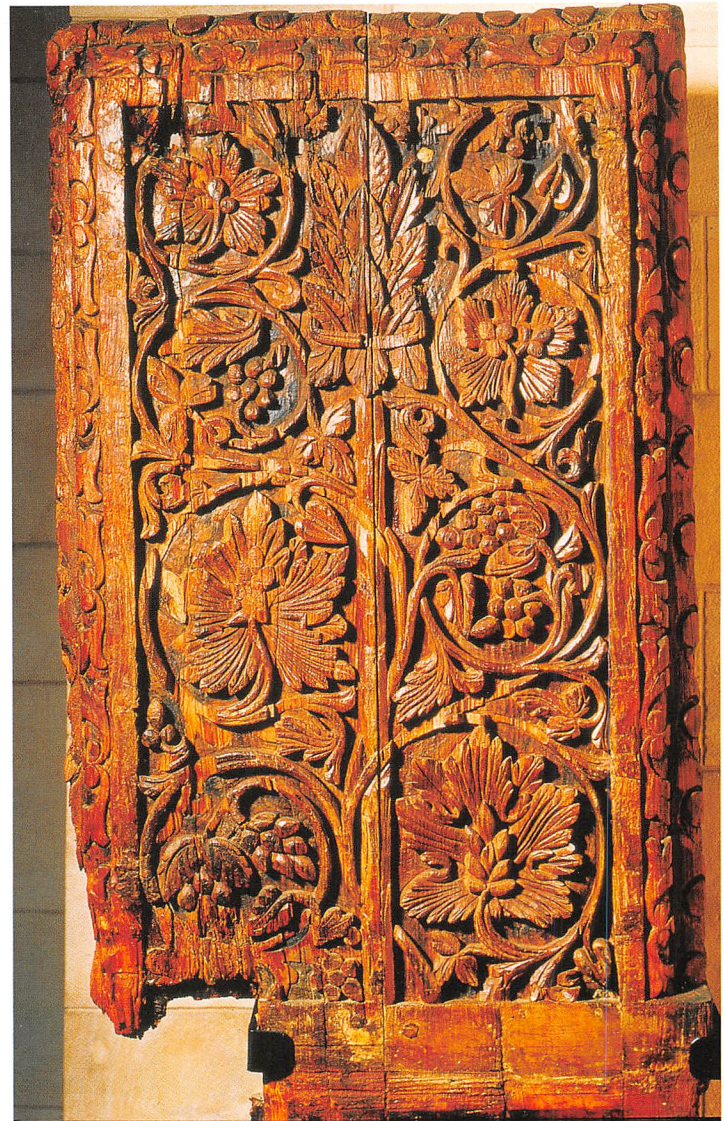


بهذه الطريقة الإبداعية، وبهذا الخيال الواسع. وسوف نشهد على امتداد الفترة التي يغطيها الفصل استدامة هذه الأشكال وال تصاميم بصفة عامة في أرجاء العالم الإسلامي. كما سنشهد بوجه خاص رواج مشبّكات النوافذ هندسية الشكل في الأقاليم الإسلامية الوسطى، كما في باقي مناطق العالم الإسلامي.

ومقابل التصاميم النباتية الألفية، كانت التصاميم الموجّهة عمودياً شعبية جداً في الأقاليم الإسلامية الوسطى خلال العصر الأموي. وهكذا فإنَّ كلاً من السقف الخشبي للمسجد الأقصى [87] ومشبك النافذة المنقوش في الجص بقصر الحير الغربي [88] يحتوي على نخلة صغيرة يقع جذعها في المحور. ويتفرّع من النخلة بصورة متنازفة أزواج من الأغصان تلتف على نفسها، وتحوي في داخلها ورقة دالية، أو عنقود عنب ميسطين. ونرى في كل واحد من المثاليين عنصراً نباتياً خطياً ومحففاً يحيط باللوحة. ويعود أصل هذا الموتيف الذي يُطلق عليه "شجرة الحياة" إلى الشمعدان الكلاسيكي على هيئة الشجرة. وقد كان جزءاً مما ورثه الفن الإسلامي المبكر من العصر القديم المتأخر.

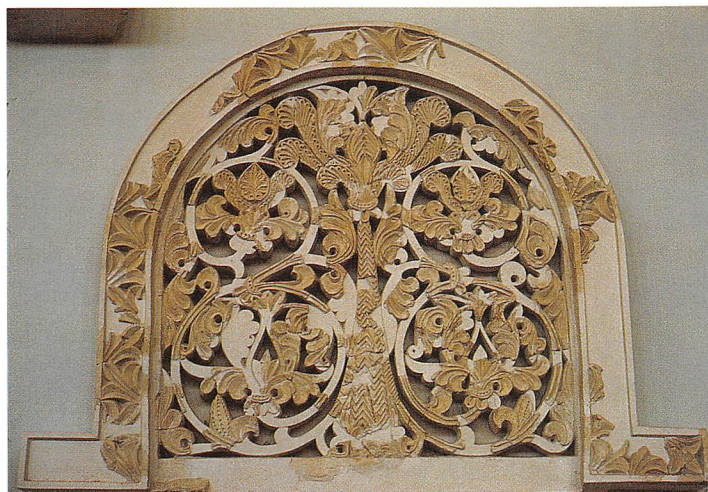
يُمثل المثلان المذكوران أعلاه ثروتين من الزخرفة بالجص والخشب المنقوش على امتداد هذه الفترة. وتتميز هذه الزخرفة بقيمتها التزيينية العالية، وتشيّبها الواضح للتّصاميم الزهرية التي عادة ما تُنْفَذ ببراعة وترف. والغريب أنَّ التّصاميم تجمع أحياناً بين فصائل نباتية مختلفة، كأنَّ تجتمع ورقات الدالية بالرمان، أو الفواكه مخروطية الشكل. ومع ذلك، فإنَّ هذا التوجه نحو الإسراف يُكثّج جماحه من خلال إحساس قوي بالإيقاع، وروح التّناظر. وهو ما يفسّر كيف تبدو الأشكال الزهرية الغنية كأنّها تتملّل داخل إطار الأشكال الهندسية البسيطة، على غرار الدائرة، أو الإهليج، أو الشكل الماسي، أو مجموعة اللوابل، أو حتى القوس القائم على الأعمدة. كما يوجد عدد لا بأس به من العظام المنقوشة التي تظهر عليها التوجهات نفسها. غير أنها محدودة في أدائها وإبداعها لصغر حجمها، ومحدودية إمكانيات العمالء الذين تُوجّه لهم في العادة.

لا يوجد إلا صنفان من الفخاريات ذو قيمة جمالية ينتميان إلى العصر الأموي، بلا شك يُذكر بخصوص هذا الإسناد؛ الصنف الأول من الطين المصقول المذاب جيداً، والمطلي بطبلة بيضاء عليها رسوم هندسية الشكل، ونباتية مجردة. وقد عُثر على هذا الصنف من



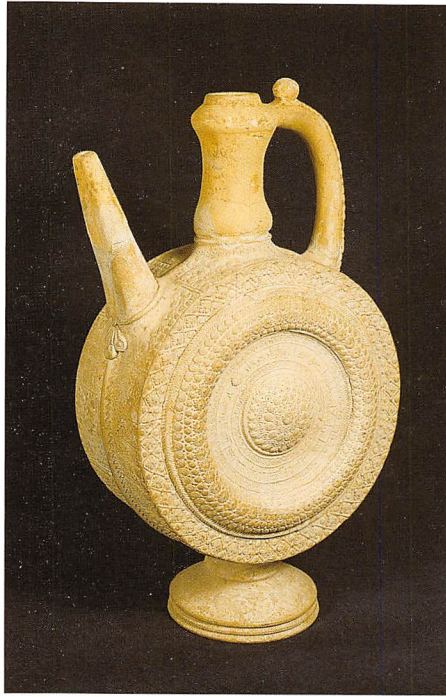
[87] بلاطة سقف من الخشب في المسجد الأقصى، القدس، 86x46 سم، متحف روكتلير للآثار، القدس

[88] مشبك نافذة جصي من قصر الحير الغربي، يحتمل أن يعود تاريخه ما بين 724 و 727 م، ارتفاعه يبلغ 1.34 م.  
المتحف السوري الوطني، دمشق.



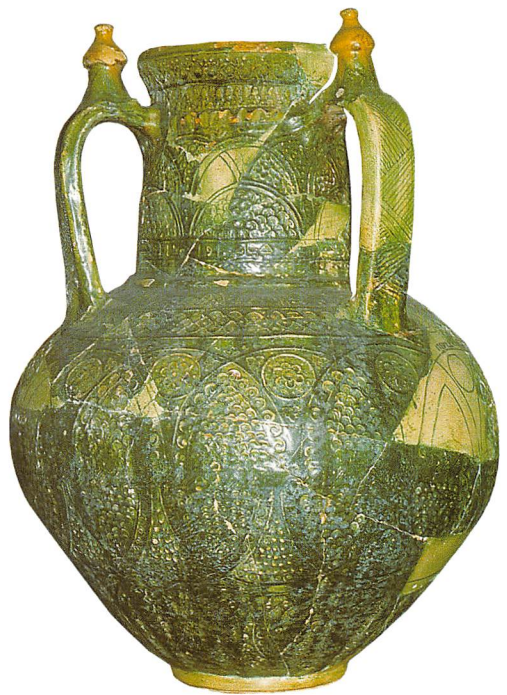
بتلات يليها عنقود عنب، ويحيط بجانب الشريط الأوسط موتيفات على شكل رواق من الأقواس، يتناوب في داخله موتيفان نباتيان مختلفان، وتحيط بهذا التصميم حاشية لؤلؤية، نشاهد لها كذلك حول الشريط الأوسط. وقد طلّت جميع العناصر النافرة جاءه الذهب، بينما المنطقة الوسطى باللون الأسود، والحواشي الخارجية المقروسة بالأخضر.

سوف نرى أنَّ هذه الأشرطة الزخرفية بمو티فاتها النباتية المسترسلة كانت شائعة خلال العصر الأموي، كما كانت رائجة كذلك مجموعة متعددة من التّصاميم هندسية الشكل. ومن بين هذه التّصاميم، هناك مثال منحوت بالحجر صُنع في أثناء حكم الوليد الأول، ليُستخدم مشبك نافذة في جامع دمشق [86]. واعتمدت عناصر تصميم هندسية الشكل تنتمي إلى التقليد اليونانية الرومانية المتأخرة. وقد ذهب الفنانون العاملون تحت الحكم الإسلامي إلى تكيف هذه النماذج وتطويرها، حتى أصبحت بين أيديهم وسائل تحمل تنوّعاً كبيراً وبراعة. ولم تستخدم أية حضارة أخرى، الأشكال الهندسية المتكررة



[89] آنية للتخزين من الفخار المطلي، البصرة، العراق، الارتفاع 43.6 سم، القطر 34.3 سم. المتحف الوطني السوري، دمشق

[90] آنية فخارية تستخدم لحفظ السوائل، جرجان، إيران، الارتفاع 36 سم. مؤسسة ل. أ. ممير التذكارية للفن الإسلامي، القدس



العباسي المنصور (حكم ما بين 136-158 هـ / 775-754 م)، فهو يساعد في تحديد نقطة

الوصل بين الأواني الخزفية الأموية المزخرفة بالقالب، ونظيراتها العباسية اللاحقة، ينتظم الزخرف على جل هذه التحف الخزفية المصنعة بال قالب وفق سلسلة من الشرائط، وهي مليئة بالأروقة وال تصاميم النباتية الدقيقة المرصوصة والمنظمة، وبالرسوم المضاءة الصغيرة، وبالأشكال الغصينية. وتحيط بها الحواشي الأنفقة المؤلفة من الدوائر المتراكزة المتكررة، وأنصاف الدوائر، والوريدات، واللوؤل، إن التقنية الخزفية نفسها تُصنّف على

التصاميم نضارة وتموجاً تذكرنا عن قرب بزخرفة جائز الربط في قبة الصخرة [85].

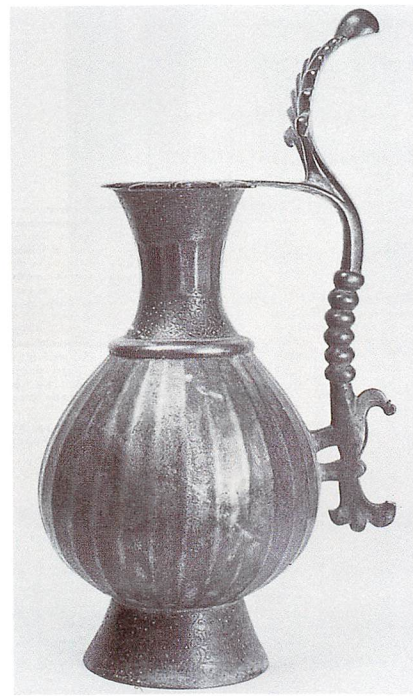
استُخدم نوع آخر من الفخاريات في العالم الإسلامي قبل القرن التاسع م اعتمد على نماذج شرقية، وظهور عليه زخارف مطبوعة، أو منقوشة، أو مضافة إلى جسم الأواني. ومثلاً هي الحال في المجموعة المزخرفة بالقوالب المذكورة آنفاً، نجد من هذا النوع كذلك نماذج مطلية، وأخرى بلا طلاء.

أما الإبريق المعدني [91] فهو قطعة من مجموعة ثُغْرٌ عليها قرب زاوية في القِيَوْم بمصر، وتُنسب في العادة إلى آخر خليفة أموي مروان الثاني (حكم ما بين 750-744 هـ / 132-126 م) الذي كان فاراً وقتله، تحيط مجموعة من الأقواس بجسم الإبريق، كان كل قوس في الأصل مطعماً بصفةٍ من الترصيع الدائري، ومحشوّاً بوريدة متعددة البلاطات، يتوضّلها تعظيم كرويّ الشكل. إن هذا الزخرف النافر، والمرصع في الأصل، الذي أضيفت إليه لاحقاً فوق الأقواس وحولها موتيفات نافرة ثانية، يذكرنا بزخرف الفسيفساء عند قاعدة الطبل في قبة الصخرة. أما كتف الإبريق وعنته الطويل فيتميزان بزخرفيهما الشبيهان بزينة الأنسجة. يعتمد هذا الزخرف على النماذج السادسية، ويتألف من وريديات نافرة هنا، ومرصعة هناك (انظر في هذا الصدد الأنسجة الواردة في رسم الملوك [53، 54] وتلك التي تحمل اسم مروان الثاني، والتي تعرّضنا إليها سابقاً). إن الإبريق المحتووت وعروته الملتحمين بالجسم، وكذلك الحاشية المخرمة بالثقوب والمرصعة، تعرض جميعها موتيفات تعود إلى سجل العصور القديمة. يبد أنه

الفخاريات في عدة أماكن في فلسطين، بما فيها رجم الكرسي غرب عمان، وخربة المفجر. لم نتأكد بعد من مكان التصنيع، لكن التاريخ مؤكّد تقريباً. ويُتّضح أنها كانت منتشرة في أواخر العصر الأموي، وأن إنتاجها تواصل حتى نهاية ذلك القرن. أما الصنف الثاني المنسوب نهائياً لهذه الفترة فيتألف من مجموعة المصايبخ المصنعة بالقوالب، وغير المطلية في أغلبها. ويرد على بعض هذه المصايبخ ضمن زيتها اسم موطنها الأصلي (جرش، في الأردن حالياً) واسم الخراف أو المالك، وتاريخ الصنع في كثير من الأحيان. ويعود أول هذه المصايبخ المؤرخة إلى النصف الأول من القرن الثاني هـ / الثامن م.

ويبدو منطقياً الافتراض أنّ هذه التحف الفنية الأخيرة قد أنتجت أيضاً بأشكال أخرى غير المصايبخ. ويمكن أن نستنتج عندئذ أنّ بعض الأواني المتبقية والمصنعة وفق هذه التقنية تنتمي إلى الفترة الزمنية نفسها. ويصبح هذا الاستنتاج بوجه خاص فيما يتعلق بتلك التحف التي تعرض تصاميم، وموتيفات قريبة لتلك التي تجدها على الفخاريات الرومانية المصنعة بالقوالب (*Terra sigillata*)، والسبب هو أن الفخاريات الإسلامية انطلقت من هذا النموذج بعينه. وتُعدّ الجرة العريضة المطلية بالأخضر [89] المزخرفة بال قالب إحدى هذه الأواني التي يمكن إسنادها إلى العصر الأموي. وتتميز الجرة ثلاثةً أشكال زخرفية صفراء اللون تعلو العُرُق. ويدرك النص المنقوش حول قاعدة عنق الجرة أنها صُنعت من قبل يحيى بن أمية في البصرة لحساب والي الحيرة. والبصرة ميناء مهمّ ومركز صناعي جنوب العراق، أسس سنة 32 هـ / 635 م.

يحمل إناء آخر غير مطلي [90] زخرفاً بال قالب على وجهيه المسطّحين، شبّهها بالزخرفة الأنف ذكرها. و يمكن ترشيحه كذلك لتاريخ سابق للعصر العباسى. ويدرك النص الأنقى بالحرف المزوى، والمحبطة بالحدبة التي تتوسّط أحد الوجهين أنّ هذا الإناء يُسمى "كوز"، وأنه صُنّع في طراز جرجان جنوب شرق بحر قزوين. وترتّد أخيراً مدينة الحيرة في جنوب العراق بوصفها مركز إنتاج صحن غير مطلي، ومصنوع بال قالب لحساب "الأمير سليمان بن أمير المؤمنين"، عُثر عليه في الرقة بسوريا. وإذا ففترض أنّ هذا الصحن صُنّع لابن الخليفة



[91] إبريق من النحاس المخلوط، الارتفاع 41 سم. متحف الفن الإسلامي القاهرة

[92] إبريق من النحاس المخلوط، البصرة، العراق. يعود تاريخها إلى 688-698 م، الارتفاع 64.8 سم. متحف الفنون، تبليسى

[93] قطعة عاجية، عدن، اليمن. يعود تاريخها إلى ما بين 764 م و764 هـ، الارتفاع 17.5 سم. سينت جريون، كلوفنا.

[94] قطعة صوفية. يعود تاريخها إلى ما بين 744 م و750 م، 49-49.5 سم. متحف الأسلحة، واشنطن.

وعلى عكس التحف المعدنية الفاخرة لفترة ما قبل الإسلام التي كانت تُصنع من الفضة أو الذهب للوجهاء الساسانيين، أو السوريين، أو للملوك والولاة، فإنَّ هذا الإبريق مصنوع من سبائك النحاس.

نجد تاريخ سنة 69 هجري الموافق 688-689 م، باسم مدينة البصرة المؤسسة حديثاً على إبريق آخر، أقدم وأكثر بساطة مُصنعاً من سبائك النحاس [92]. إنَّ هذه التحفة هي الثانية المذكورة في هذا المقام التي تحمل مع اسم الحرفِي - أبي يزيد هنا - معلومة تفيد بأنَّها صُنعت في البصرة، واستناداً إلى ذلك يتبعى الافتراض أنَّه حتى في هذا الزمن المبكر كان يُعدَّ إهداء تحفة مُصنعة في المدينة الجنوبية العراقية رمزاً امتياز. ويُمكن أن نخمن كذلك أنَّ الحرفيَّين العاملين هناك كان لديهم مركز اجتماعي مرموق أكثر مما كُنا نظنُّ في الأصل. تحمل العلبة العاجية المغطاة [93] نصاً بالخط العربي المزوي يفيد بأنَّها صُنعت في عدن لحساب الأمير عبدالله بن الربيع والي المدينة من 144هـ إلى 764هـ إلى 764 م. وقد أُنجزت الزخرفة الحروفية بواسطة تقوق متتالية، تذكَّرنا عن قرب بتلك الواردة على أسكفية باب قصر الملحق، والعائد إلى سنة 109 هـ الموافق 727 م. أمَّا الزخارف الهندسية المتبقية، التي تزيَّن هذه التحفة فلها علاقة وطيدة بتلك التي شاهدناها آنفًا على الفخاريات المصنوعة بال قالب، وبالإبريق العائد إلى مروان الثاني. تتألَّف هذه الزخرفة الواردة على هيئة شريطين من خمس حواشٍ مؤطرة من الدوائر المترابطة: ثلاث من اللؤلؤ، واثنتين من أنصاف الدوائر المتباينة تشكِّل تصميماً شبِّهَا بالرواق، ويحمل كل قوس في الرواق إفريزاً منقطاً.

تنتمي قطعة القماش [94] إلى مجموعة نادرة من الأقمشة المنسوجة من الصوف بفنية الزرابي، ويسود الاعتقاد بأنَّها صُنعت في العراق، وهي مزданة بزخرفة تُغطي كلَّ المساحة، وتتألَّف من صفوف متراكمة من الدوائر المزركشة المتنوعة. والنماذج الأصلية التي اقتُبست منها زخرفة هذه الأقمشة يمكن مشاهدتها في الأسجة النمطية المشغولة على النقوش الصخرية النافرة بطاقة البستان غرب إيران. وهي تُنسب عموماً

كذلك في مصر القبطية.

كما يرد اسم مروان على قماش من الحرير بقيت منه أربع قطع محفوظة في متاحف بروكلين، وبوروهيل، ومنشستر، ولندن، وهو مزركس بصفوف من الدوائر تحمل كل واحدة وريدة بأربع بتلات، يحيط بها شريطان متراكان. وتوجد في الفجوات كذلك وريدة أخرى، أو نصف وريدة، بينما تملأ الحواشي موتيفات اللؤلؤ، والمجوهرات، والقلوب. وعلى عكس القطعة الأولى التي تحمل اسم الحاكم، فإن النص في هذه الحال مطرز (وليس منسوجاً) فوق القماش، ويغلب على الظن أنه أضيف في مصر، أو شمال إفريقيا، ولم يُتبَّع في مكان التصنيع الأصلي.

تُقدم لنا العملات المسكوكَة إِيَّان حُكْم السلاَلة الْأَمْوَالِ غُورْذَجاً يوضَّحُ كِيف تراكمت العناصر الفنية لما قبل الإسلام، ثُم فُرِّزَتْ، وُرُّقِّعَتْ بِطِرَاقٍ جَدِيدٍ فِي هَذِهِ الْحَقْبَةِ. فعندما انطلقَ الْعَرَبُ فِي فتوحاتِهِمُ الْأُولَى لَمْ تَكُنْ لَهُمْ عَمَلَةٌ خَاصَّةٌ بِهِمْ، فاستخدموا الْعَمَلَاتِ الْمُوْجَودَةِ. وَقَدْ اتَّعَدُوا فِي الشَّرْقِ الْدُّرْهَمِ الْفَضَّيِّ السَّاسَانِيِّ، وَفِي فَلَسْطِينِ، وَسُورِيَا، وَمَصْرُ الْدِيَنَارِ الْبَيْزَانِيِّ denarius aureus وَالنَّقْوَدِ النَّحَاسِيَّةِ drachm folles إِضَافَةً إِلَى الدِّرْهَمِ folles. ثُمَّ كَيْفُوا فِي فَتَرَةٍ وَجِيزَةٍ هَذِهِ الْعَمَلَاتِ وَفَقَدْ احْتِيَاجَتُهُمْ. وَيُعَدُّ أَوْلَى مَثَالِ عَمَّا أَصْبَحَ لَاحِقًا مَعْرُوفًا بِالْمَسْكُوكَاتِ الْعَرَبِيَّةِ السَّاسَانِيَّةِ تِلْكَ الْقَطْعَ النَّقْدِيَّةِ الَّتِي تَحْمِلُ صُورَ إِمْپَرَاطُورِ سَاسَانِيِّ، وَهِيَكَلٌ مَعْجُوسٌ يَرْمِزُ إِلَى النَّارِ، مَعَ كِتَابَةٍ بِالْبَهْلَوِيَّةِ، وَنَصٌّ دِينِيٌّ إِسْلَامِيٌّ فِي الْحَاشِيَةِ. أَمَّا أَوْلَى النَّقْوَدِ الْعَرَبِيَّةِ الْبَيْزَانِيَّةِ فَكَانَتْ عَلَيْهَا صُورَ إِمْپَرَاطُورِيَّةٍ مُعْدَلَةٍ عَلَى غَرَارِ الْشَّخْصِيَّاتِ الْوَافِقَةِ، وَالْعَمُودِ الَّذِي تَلْعُوَهُ كُرَةٌ عَلَى قَاعِدَةٍ بِأَرْبَعِ قَوَافِئٍ، مَعَ نَصوصَ عَرَبِيَّةٍ / أَوْ يُونَانِيَّةٍ أَوْ لَاتِينِيَّةٍ. وَلَمْ يَمْضِ وَقْتٌ طَوِيلٌ حَتَّى اسْتَبَدَّلَتْ كُلِّيَّةٌ هَذِهِ الصُّورِ الْأَيَّقُونِيَّةِ بِتَصَامِيمٍ إِسْلَامِيَّةٍ أَصِيلَةٍ. خَلَالِ حُكْمِ عَبْدِ الْمَلِكِ سُكَّتْ سَنَةُ 77 هَجَرِيَّةَ (696-697 م) عَمَلَاتٌ نَقْدِيَّةٌ جَدِيدَةٌ تَمَامًا، مَزَخَرَفَةً حَصْرًا بِالآياتِ الْقُرْآنِيَّةِ بِاسْتِثَنَاءِ التَّارِيخِ، وَاسْمِ السَّكَّةِ [95-أ-ب]. وَقَدْ بَقَى التَّصْصِيمُ الْمُعْتَمَدُ عَلَى هَذِهِ الْعَمَلَةِ مُتَّبِعًا فِي كُلِّ النَّقْوَدِ الْمُسْكُوكَةِ، إِلَى حدودِ الْقَرْنِ السَّابِعِ هـ / الثَّالِثِ عَشَرَ مـ، كَمَا اعْتَمَدَتْ جَلَّ النَّصُوصِ الْمُنْقُوشَةِ عَلَيْهِ.

تَأَتَّى مَعْرِفَةِ الْمُتَعَلِّقَةِ بِالْمَجَوَّهَاتِ الْذَّهَبِيَّةِ وَالْفَضَّيِّيَّةِ الْمُعَاصِرَةِ لِلْأَسْفِ مِنْ تَمَاثِلَاهَا فِي الصُّورِ وَالْمَنْحُوتَاتِ فَقَطْ. وَكَمَا أَشَرْنَا سَابِقًا، إِنَّ الْأَقْرَاطَ، وَالْقَلَائِدَ الْمَرْسُومَةِ فِي خَرْبَةِ الْمَفْجُورِ [51, 57] وَمُخْتَلِفَ أَنْوَاعِ الْعَقُودِ، وَحْلِيِّ الصَّدُورِ، وَالْمَعَاصِمِ الْوَارَدَةِ فِي الرِّسُومِ الْجَدَارِيَّةِ لِتُصَصِّرَ عَمْرَةً [62, 63] قَرِيبَةً جَدًا فِي أَساليبِهَا مِنَ النَّمَادِيجِ الَّتِي اقْتُبَسَتْ مِنْهَا، وَالْعَائِدَةِ إِلَى مَا قَبْلِ الْإِسْلَامِ. وَعَلَى هَذِهِ الْأَسَاسِ، يَجُوزُ الْفَتَرَاضُ أَنَّ فَنَّ الْمَجَوَّهَاتِ لَمْ يَكُنْ مُخْتَلِفًا كَثِيرًا، عَنْ فَنِّ سِيَاكَةِ الْمَعَادِنِ، أَوْ الْخَرْفَاتِ عَلَى سَبِيلِ الْمَثَالِ؛ فَقَدْ اعْتَمَدَ صَاغَةُ الْذَّهَبِ وَالْفَضَّةِ بِدُورِهِمْ أَشْكَالًا وَتَقْنِيَّاتِ سَابِقَةٍ، ثُمَّ أَعَادُوا تَرْكِيَّبَهَا تَدْرِيَجيًّا بِطِرَاقٍ جَدِيدٍ. لَكِنَّ يَجُدُّ الْإِنْتِباَهُ - فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِالْمَجَوَّهَاتِ - إِلَى أَنَّ دَرَاسَاتَ الْمَجَوَّهَاتِ السَّاسَانِيَّةِ وَالْبَيْزَانِيَّةِ الْمُبَكِّرَةِ تَخْطُو خَطُوطَهَا الْأُولَى. وَيَكِنُّ الْقَوْلُ - إِلَى حدَّ ما - إِنَّ النَّدْرَةَ

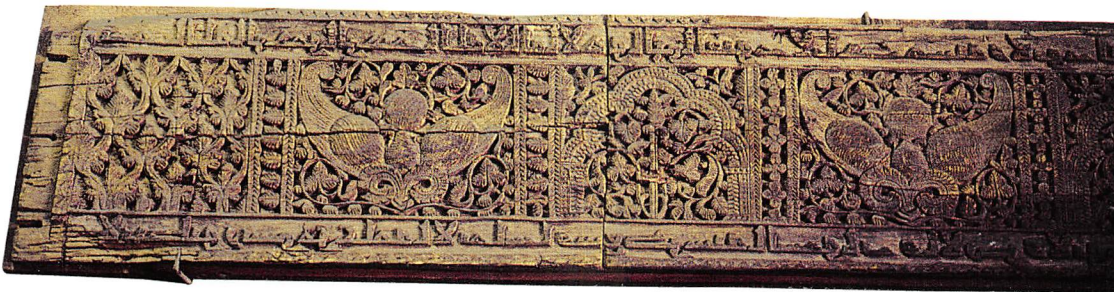


[95] عملة ذهبية، صور للوجهين. يعود تاريخها إلى ما بين 77 / 696-697 م. قطر 19 م. مستعارة من قبل الجمعية النقدية الأمريكية، نيويورك، من متحف جامعة بنسلفانيا للفنون والأثار.

إِلَى الْحَاكِمِ السَّاسَانِيِّ خَسْرَوَ الثَّانِي (حُكْمُ مَا بَيْنَ 33 قـ. هـ / 591-628 م). وَلَقَدْ كَانَ تَأْيِيرُ الْأَعْرَافِ الْفَنِيَّةِ لِهَذِهِ السَّلَالَةِ مَا قَبْلَ الْإِسْلَامِيَّةِ عَلَى فَنُونِ الْعَالَمِ الْإِسْلَامِيِّ قَوْيًا فِي مَجَالِ الْأَنْسَجَةِ، وَقَدْ تَوَاصَلَ هَذَا التَّأْيِيرُ عَلَى امْتَدَادِ الْفَتَرَةِ الَّتِي يَشْمَلُهَا هَذَا الْكَتَابُ. وَيُعَدُّ هَذَا الْمَثَالُ لِلْمَجْمُوعَةِ الْمُبَكِّرَةِ الْحَامِلِ لِاسْمِ مَرْوَانَ الثَّانِي (126-132 هـ / 744-750 م) أَقْدَمَ مَنْتَجَ مَوْرَخٍ وَصَلَّنَا مِنْ طَرَازِ الْأَقْسَمَةِ الْمَلَكِيَّةِ. وَقَدْ زُوِّدَ هَذَا الْطِرَازُ - وَرِشَةُ تَصْنِيعِ النَّسِيْجِ - آلَ الْخَلِيفَةِ بِكَمِيَّاتٍ هَائلَةٍ مِنَ الْأَقْمَشَةِ عَلَى امْتَدَادِ قَرْوَنِ بِأَكْمَلِهَا. وَقَطْعَةٌ الْقَمَشِ الْمُذَكُورَةِ مَزَخَرَفَةً بِدِيَكَةٍ مَتَّقَبِلَةٍ، دَاخِلَ دَوَائِرٍ عَرِيضَةٍ تَخْتِيطُ بِهَا ثَلَاثَ حَوَالَشِ مَزِينَةً بِمَوْتِيفٍ مَكَرَّرٍ، وَتَمَالِكَ الْفَجُوْجَاتِ وَرِيدَاتِ صَغِيرَةٍ. وَقَدْ أَنْتَجَتْ وَرِشَاتُ تَصْنِيعِ الْقَمَشِ كَذَلِكَ الْعَدِيدُ مِنَ الْمَلَابِسِ الْشَّرْفِيَّةِ الْفَاخِرَةِ الَّتِي كَانَ الْمَلِكُ يَخْصُّ بِإِهَادِهَا لِكَبَارِ الْمَسْؤُلِينَ فِي الدُّولَةِ. وَيَتَضَعَّ أَنَّ هَذِهِ الْعَادَةُ الْعَرِيفَةُ الْقَدِيَّةُ كَانَتْ مُنْتَشَرَةً فِي الْعَصْرِ الْفَرْعَوْنِيِّ كَمَا يَذَكُرُ الْإِنْجِيلُ (سَفَرُ التَّكْوِينِ 41:42). وَلَا شَكَّ فِي أَنَّ أَصْلَ هَذَا الْعَرِفِ يَعُودُ إِلَى مَعَارِسِ الْبَلَاطِ السَّاسَانِيِّ، مَعَ أَنَّ عَادَةَ كِتَابَةِ النَّصُوصِ الْدِينِيَّةِ، أَوْ مَكَانَ الصَّنْعِ عَلَى الْأَقْمَشَةِ الْمَزَرَكِشَةِ كَانَتْ رَاسِخَةً

[96] لوح خشبي من باب أو منبر، الإرتفاع 1.79 م. متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك.

[97] لوح خشبي من صندوق أوتابوت، 1.9232 م. متحف الفن الإسلامي، القاهرة.





[98] تفاصيل من لوحة خشبية مطعم من صندوق أوتابوت. 194.3 47.6 سم. متحف الميتروبولitan للفنون، نيويورك

الدالية العائدة إلى العصر القديم المتأخر. أصبحنا لا نشاهد الموتيفات المأخوذة من العُرفين جنباً إلى جنب، كما كانت الحال على سبيل المثال في قبة الصخرة، بل نشاهد هنا مزيجاً لا يمكن إلا أن تعتبره "أعمالاً جارية، أو بصدق الإنشاء".

أنتجت هذه المرحلة الانتقالية طريقة جديدة في مزج التصاميم والموتيفات المستوحاة من هاتين الثقافتين. ويعkin أن نشاهد مثلاً جيداً لهذه الطريقة في اللوحة الخشبية المستطيلة [98]. لقد أدمجت، وخلطت الموتيفات -والتصاميم القادمة- على ما يبدو -من عُرفيين متباهين في تصميم كلّي مكمل بالتجاه. وكانت تقنية تعليم الخشب marquetry تتطلب كثيراً من الوقت، وقد استخدماها الرومان منذ زمن مبكر. وكانت آلاف القطع من الخشب الغاثق والداكن ومن العظام، يُرسّعها جنباً إلى جنب حرفياً ماهرون، وسوف

تعيش هذه التقنية رواجاً على امتداد قرون طويلة في مصر، وفي المغرب العربي.

أما الخطوة التالية لعملية التطوير المقرورة في نقش الخشب خلال العصر الإسلامي المبكر فسوف تخبرنا عنها تلك التحف التي استُخدم فيها الأسلوب المسمى "مائل الحواف".

وسبق أن تحدثنا عن البدايات الأولى لهذه التقنية عندما تناولنا صنفاً من الزخرفة الجدارية الجصية المستخدمة في سامراء. ويُجدر الذكر بأنّ هذه البدايات مرتبطة كذلك بأصول الأرابيسك نفسه. ويُفتح ذلك التشكيل المعروف تحت مسمى الأرابيسك - وهو إسلامي محض في جوهره - عندما يتحول تصميم نباتي يتكون من سعفات نخيل كاملة، وأنصاف سعفات إلى عنصر ثنوذجي لا ينتهي - ويبعد أن لا نهاية ولا بداية له - وتنمو كل ورقة فيه من ذيل الورقة الأخرى. وبعدما تأسس هذا العرف الفني في قلب الإمارة العباسية،

في أثناء هذه الفترة المبكرة على الجص والحجر، انتشر بسرعة ليبلغ مصر الطولونية. إن كون الأرابيسك موجوداً في العديد من البلدان الإسلامية (على الأقل إلى حدود القرن الرابع عشر م) يشهد على شعبنته لدى مساندي الفن المسلمين الأوائل، وكذلك لدى تابعيهم ولاحقיהם.

الظاهرة في المجوهرات الإسلامية المبكرة تعود إلى قلة معارفنا. ومن المحتمل أن العديد من القطع المصنفة في السجل الروماني، والبيزنطي، والساساني ليست في "موقعها" الصحيح، وأنها تعود في الواقع الأمر إلى الحضارة الإسلامية.

لقد رأينا بوضوح أن الأمويين أخذوا بالفعل أشكالهم - الهندسية أو الزخرفية - وكثيراً من أيقتهم من العالم الذي فتحوه. كما أنهن لم يكتفوا بالاقتباس من مقاطعاتهم الشامية، حيث توجد جل الأعمال الأموية المعروفة. لقد عكست فنون الأمويين المجال الكامل للأقاليم التي كانت ضمن إمبراطوريتهم. إن التقاليد والأعراف التي شكلت لاحقاً الفن الإسلامي عبر العصور أُسِّست في هذه الفترة، وهي تشمل أشكال المساجد ومكوناتها، والأيقونة المدنية، والتخلّي المقصود عن الصور الدينية، والنماذج الجديدة، والمليل إلى التجريد، والمعالجة الالاطبئية للأشكال النباتية. ولقد أخذ الذوق الأموي وفق ما يميله عليه ذوقه وأهدافه، ثم كيّف هذه العناصر والأساليب لتلائم احتياجات الخاصة. ويعkin الإيجاز: إنها كانت ورشة محمومة انبثق منها الفن الإسلامي.

ثم واصلت فنون الزخرفة، التي ظهرت تحت حكم السلالة العباسية اللاحقة آلية التبني والتكييف المذكورة، وهي آلية نفذت إلى كل الوسائل، كما كانت الحال في الحقبة السابقة. وبالاعتماد على مفردات الزخرفة الأموية، كما رأينا على سبيل المثال في المشتى [66، 67] تُظهر لنا اللوحة المنقوشة على الباب أو المنبر [96]، ولا سيما في المربع الأوسط والمقاطع المستطيلة، كيف أن ورقات الدالية، القدية أصلاً، تطورت لتغدو عنصراً عالياً التجريد. بل يمكن من خلال تحويل طفيف أن تصبح ذلك العنصر المتكرر بلا نهاية، الذي شاهدناه لاحقاً على الجص في حقبة سامراء [81].

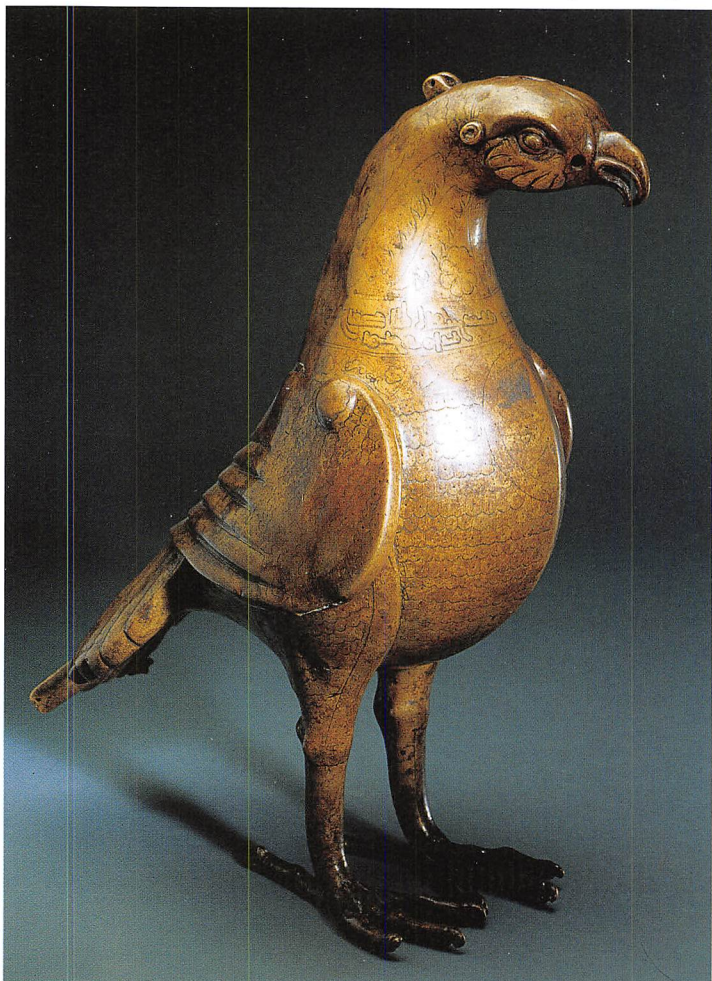
إن اللوحة المنقوشة المستطيلة [97] التي كانت على الأرجح أحد جوانب صندوق أوتابوت تمثل التحرير التدريجي للموتيفات اليونانية الرومانية التي وقع تبنيها وتكييفها، بل هي تُظهر كذلك موتيف الجناح الساساني المحض، المفروض قسراً على موتيف ورقة

التأكيد في التصميم المطبق على مساحة مسطحة، والتباين بينه وبين التحفة نفسها، يجعل من هذه القطعة مثلاً مبكراً لتوجه سبق أن لاحظناه في قبة الصخرة، والمشتى، وخبرية المجر، وعلى الإبريق المعدني [91]. ويتمثل في إعطاء هيئة عمودية - يتطلبها العقد عموماً - إلى جسم مكôر، لكن دون الالتزام بالتموجات الطبيعية. وكان إناء السقاية هذا، مرصّعاً، كما هي حال الإناء السابق، العائد للعصر الأموي. وبقيت هنا آثار الفضة والنحاس. وتُمثل هاتان التحفتان أولى المحاولات في العصر الإسلامي، لإحياء تقنية ضاربة في القدم، واتخذت لاحقاً أهمية فائقة: هي ترصيع المعدن بمعدن آخر - نحاسي غالباً - خلق تأثير لوسي، وإبراز أجزاء معينة من التصميم.

ظهرت عدة توجهات في الفخاريات المُتَجَّدة، أثناء القرن ونصف من الحكم العباسى. وكانت بعض الأصناف الرائجة أثناء حكم السلالة الجديدة، مجرد مواصلة، أو تطويرات، للأصناف الشائعة في الفترة الأموية السابقة. لكن ظهر بالتزامن معها، توجّه آخر يتمثل في رسم الزينة على سطح الإناء الخزفي، باستخدام تقنيات مختلفة. وقد كانت لهذا التوجّه تأثيرات بعيدة المدى، لا في الإنتاج الخزفي للعالم الإسلامي فحسب، بل في الصين، وأوروبا، وأمريكا كذلك.

تواصلت في العصر العباسى موجة زخرفة مساحة الأواني الفخارية بتمليس الطين الربط داخل قوالب منقوشة، وغير مطلية، ومشوّهة في الفرن. وهي طريقة تزيين المنتجات

[100] آنية من النحاس المخلوط تستخدم لحفظ السوائل. يعود تاريخها إلى 180 / 796-797 م. الإرتفاع 38 سم. هيرمناج، سان بطرسبورغ



[99] لوحة خشبية، الإرتفاع 73 سم. متحف اللوفر، باريس



تشابه أغليّة موتيفات النقش الخشبية المبكرة المنجزة بالأسلوب المائل الحواف في مصر الطولونية، مع نظيراتها العراقية التي ألهمتها، لكن بعض التوجهات أصبحت بارزة أكثر. كانت الجهود تتجه في السابق لكسر الكتل المحوّلة الواسعة، وذلك بتقسيمها إلى عناصر أصغر حجماً، وبإضافة زخرفة سطحية ثانوية إلى المناطق المركزية، واستُخدمت بكثرة بعض الوحدات الصغيرة. وعلى سبيل المثال، أصبحت الورقة المستديرة عندما نظر إليها من الجانب موتيفاً غطياً. إن بعض السمات ليس لها مقابل في سامراء بحسب معارفنا الحالية. وهكذا، تبدو التصاميم، ولا سيما في اللوحات الضيقة الصغيرة، تركيبات حرفة غير متّبعة. ويزداد عناصر جديدة تمثلت في موتيفات الطيور والحيوانات. وتظهر هذه كاملاً أو جزئية [99]، وهي موتيفات تجريدية حافظت على الشخصية العامة لهذا الأسلوب. لكن ذلك لا يمنع التعرف بوضوح إلى علاقتها برموز موتيفات النبات، أو الزهرية الواردة في جصوص سامراء المقوّلة بالأسلوب مائل الحواف. وما يزيد في هيئتها الاعتبارية، وغير الطبيعية أن بعض الأجزاء، كالمنقار على سبيل المثال، يمكن أن تحول إلى أشكال زهرية. لم تظهر هذه المخلوقات العجيبة بوصفها نزوة عابرة: لقد جرى الحفاظ على العنصر الحيواني، ثم طُور في أثناء الحقبة اللاحقة.

يُعد إناء السقاية المصنوع بسبائك النحاس على شكل طائر جارح [100] تحفة معدنية مميزة للعصر العباسى، وتبدو العلاقة واضحة مع مجموعة المبادر وأواني السقاية الساسانية السابقة له ذات الشكل الحيواني. وتجمع التحفة الموقعة من سليمان والمؤرخة في عام 180هـ / 796-797 م درجة عالية من الشكلانية، ومهارة في الحفاظ على هيئة كتلة متّبعة، الفصيلة الحيوانية الطبيعية. وقد أتم الفنان ذلك بتصميم الجسم على هيئة كتلة متّبعة، والأجنحة المنّفة العريضة، ورأس لا تُبُشِّر تعابيره بالخير. إلا أن الإيحاء بواقعية هذا المخلوق ينعدم بسبب التصاميم الزخرفية المحسنة - ذات النماذج الزهرية - على الصدر والعنق، والنصل العربي المنقوش، آنف الذكر، الذي ليس له أية علاقة البتة بالطائر. إن

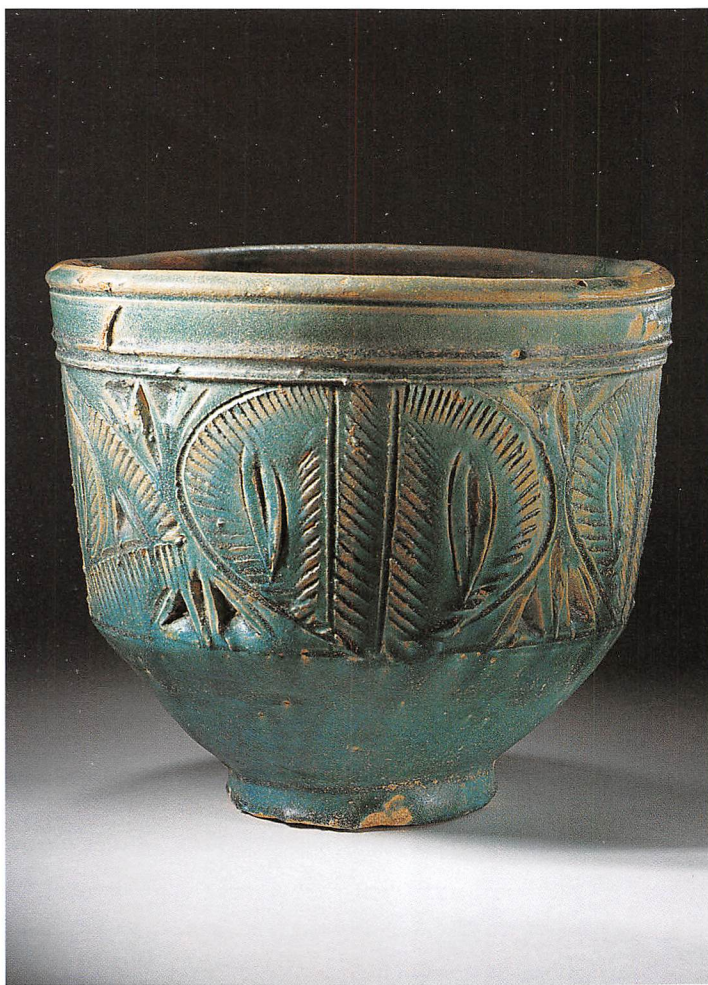
أما أكثر الفخاريات ابتكاراً على امتداد المئة والخمسين سنة لحكم العباسيين، فهي سلسلة من المنتجات، زينتها مرسومة على مساحة مطلية. وهي تنتهي لما أطلق عليه "المجموعة المطلية بالأبيض اللامع المعتم" Opaque White Glazed Group، تحوي هذه المجموعة مزيجاً فريداً على الإبداع من التأثيرات الثلاثة المختلفة: الطلاء، والبياض، والعتمة. استُجلب الطلاء مع تكييفه من التقاليد الفخارية لما قبل الإسلام، الرائجة عند الساسانيين، وسابقיהם المباشرين: الأشكانيين. وكانت أكثر الأشكال انتشاراً من بين الصحون المقرعة (وهي المستخدمة في الغالب) تحاكي بشدة مظهر الأواني الخزفية الصينية البيضاء، المرموقة والمقدّرة -على ما يبدو- حق قدرها. بدأت الأواني الصينية بالوصول إلى غرب آسيا في منتصف القرن الثاني هـ / الثامن مـ. وكانت طريقة زخرفتها تنتهي تماماً للزمان والمكان الذين نتناولهما هنا.

هناك طريقتان استُخدمنا في تزيين هذه المجموعة، لهما أهمية خاصة، إذ تمثل متتجاتها أفضلاً، وأكثر الخزفيات العباسية المطلية فخامة على الإطلاق، إحداهما: رسم الأشكال النباتية، أو الهندسية، أو الحروفية (أو مزيج منها) على المساحة البيضاء المعتمة، باستخدام طلاء أزرق مصبوغ بالكتوبالت، ومن ثم وضع القطعة في الفرن. تُستخدم أحياناً ألوان ثانوية لهذه المجموعة: الأخضر المصبوغ بالنحاس، والأرجواني المصبوغ



[101] صحن خزفي مطلي، القطر 28 سم. معرض قرير للفنون، واشنطن

[102] إناء خزفي مطلي، الإرتفاع 25.7 سم. متحف لوس أنجلوس كاونتي، لوس أنجلوس



الخزفية المشهورة في تحليتنا للإنتاج الخزفي إبان الحقبة الأموية. وقد شاهدناها مستخدمة على التحف الفنية الموقعة في مراكز الإنتاج الخزفي كالبصرة، وجرجان، والخيرة، وجرش [89، 90]. وكان أكثر الأشكال شيوعاً للأواني المنجزة بهذه التقنية في الفترة المتأخرة، صحنٌ غير سميك، مسطح القاع دون حوار. كان هذا الصنف من الأواني مطلياً غالباً بطلاء رصاصي أصفر، أو أخضر. وتُقلّد أشكال هذه المنتجات الأواني المعدنية، وتحاكها كذلك في الزخرفة نفسها، الشبيهة بتقنية النقش النافر [101]. وقد ساد الاعتقاد سابقاً بأن تقليد التحف الفنية المصنوعة من المعادن الثمينة يُليله الورع الديني تلافيًا لاستخدام المعادن الثمينة البادحة. لكن المصادر المعاصرة تحدثت عن استخدام الذهب والنحضة بكثرة في قصر الخليفة، مما يدحض الاعتقاد القديم؛ إذ إن طلبيات التحف الفنية ومساندة الفن نشأت في البلاط الرسمي. والأحرى أن هذه القطع ليست سوى بدائل زهيدة الشمن لتحف أكثر قيمة. والمؤكد أن تكلفتها الزهيدة جلبت لها قاعدة عريضة من الزبائن. وعُثر على هذا الصنف من الفخاريات في القصور، وكذلك في البيوت الخاصة بسامراء، وهو ما يشير إلى أنها كانت واسعة الانتشار لدى سكان المدينة. كما عُثر عليها في سوسة، والقطاطيط. ونعلم بالفعل - من خلال إناء بهار معروض في المتحف البريطاني - أن هذا الصنف العام من الأواني كان يُنْتَج في مصر من قبل حرفياً أصيل من البصرة.

هناك نوع من الفخار كان رائجاً، ولا سيما في نسخته غير المطلية على امتداد العصر الأموي، واستمرت موجته في بدايات العصر العباسى، مع بعض التغييرات الطفيفة [102]. على عكس الصنف المنتج بال قالب المذكور للتو، فإن نوعية الزخرف في هذه المجموعة، ذات ثاذج شرقية. وينجم التصميم عن حفر الإناء ونقشه في آنٍ معاً، باتباع تقنية تُدعى كِرْبِشِنِيت Kerbschnitt (حرفياً: الحز والخفر)، ومن ثم تغطيته بطلاء فيروزى، ووضعه في الفرن، ويمكن تأريخ هذا الإناء النادر والعریض والوظيفي بحوالي عام 900هـ / 286م.

البصرة إبان القرنين الثالث والرابع هـ / التاسع والعشر م، وقد بقيت بصمتها الدائمة في صناعة الخزف عموماً. وبعد أن حافظ الحرفيون على سرّيتها لمدة معينة انتشرت هذه الوصفة لإنتاج الفخاريات ذات البريق المعدني من العراق إلى تونس، والجزائر، ومصر، وسوريا، وإيران، وإسبانيا، وإنكلترا، ووصلت في آخر المطاف إلى أمريكا.

وإذ يتقاسم الصنف ذو البريق المعدني مع المجموعة الملونة بالأزرق الفيروزي الشكل الرايح المستوحى من الصين، فإنه يوفر لنا الوسيلة الأكثر مصداقية - والوحيدة إلى الآن - لتأريخ هذين الصنفين من الخزفيات البراقة والمعتمة شديدي الأهمية. وقد استورد الأمير الأغلبي أبو إبراهيم أحمد والي القิروان (بين 248-241هـ / 863-856م) في العصر العباسي مربعات خزفية من بغداد، لتزيين بهو استقبال كان ينوي بناءه، ولإثبات ورعيه وتقواه بعد أن اتهمه رجال الدين في عاصمة إفريقية بارتكاب الأثام، فقرر استخدام المربعات الخزفية المستوردة لتغطية واجهة المحراب في الجامع الكبير للمدينة [104]. وكانت هذه المربعات ذات البريق المعدني مصنوعة وفق الطلب، وحداثة الطراز آن شرائعها. كما كانت تصاميمها، وألوانها، شديدة الشبه بالتحف الفنية ثلاثة الأبعاد، التي ستستخدم التقنية ذاتها. واستناداً إلى ذلك، فإن المدى الزمني الذي استُورِدَتْ خلاله يمكن أن يحدد الحقبة التي يجب أن نضع فيها إنتاج البصرة لكل من الخزفيات الفيروزية، وذات البريق المعدني، معتمةً الخلفية. علاوة على ذلك، يمكن أيضاً استخدام التصميمات العديدة في



[103] حلقة خزفية مطلية وملونة بطلاء غير لامع. القطر 24.4 سم. متحف لويس أنجلوس كاوتشي للفنون

[104] بلاطات خزفية مطلية وملونة بطلاء لامع في قبلة الجامع الكبير، القิروان. يعود تأريخها إلى ما بين 856 و863 م

بالمغنيز (وهو أندرا)؛ أمّا ثانيتهما: في زخرفة الأواني البيضاء المعتمة بعد خروجها من الفرن بأكسيد معدني أو أكثر، ثم إعادتها إلى النار داخل فرن مخفض الحرارة. وقد ثبت أن كلتا الطريقتين - على عكس ما أوردته الأديبيات السابقة بهذا الصدد - كانتا اختصاصاً حصرياً للبصرة في هذه الفترة.

والصحن المقرع [103] غوذج لطريقة التزيين الأولى، ونشاهد عليه أحد الأصناف الزخرفية الرئيسية المستخدمة في هذه الأواني، أي: الموفيات النباتية وحدها. ويمثل هذا الصنف من الأواني المطلية بالأبيض المعتم أول ظهور - في التاريخ العالمي لإنتاج الخزفيات - للتচاميم الزرقاء على خلفية بيضاء. وسوف تستغل لاحقاً هذه التوليفة، بكل الوجوه الممكنة، من قبل خزفيي يوان، Ming، ومنغ Yuan، وتشنغ Ching، والأوروبيين الذين قدّوهم. ويبدو أن هذه الأواني بزخرفتها كانت رائجة جداً على امتداد القرن الثالث هـ / التاسع م. وقد عُثر على عدة بقايا منها، في شتى أرجاء الإمبراطورية العباسية. كما قدّلت داخل المحافظات نفسها. لكن السُّخن كانت تقتدرقة الأواني المصنعة في البصرة وأناقتها. وقد انتجت في المناطق التي كانت تنظر إلى بغداد بوصفها العاصمة الثقافية في تلك الحقبة، ونذكر منها: إسبانيا، وتونس، والجزائر الحالية، وكذلك المنطقة الشرقية لإيران [141، 142، 182]. أمّا تشكيلية ألوان التحف الفنية المنسوخة فتراوحت عموماً بين الأخضر والقرمز.

تتمثل الطريقة الثانية لتزين هذه المجموعة، في استخدام أكسيد الفضة والنحاس - مع خلط كل عنصر بوسط - لطلاء التصاميم على مساحة بيضاء معتمة بعد خروجها من الفرن. ويُستخرج الأكسيدان من الأكسيد المعدني لدى إدخالها ثانية إلى الفرن المخفض، مما يدع المعدن معلقاً فوق السطح، كي يعكس الضوء وينتتج ذلك المظهر البراق. استُخدمت هذه التقنية ذات البريق المعدني في البداية لتزين الزجاج، ثم اعتمدها خرافوا





[106] حلقة خزفية مطلية وملونة بطلاء لامع ، القطر 29 سم. متحف الفن الإسلامي، مجموعة آل صباح، الكويت

في مدن مثل أشور، وخرسپاد، وبابل. وستعتمد مجدداً هذه التوليفة الماهرة بين شكلين مختلفين - أصيلة سامراء - في المغرب العربي، ثم لاحقاً في إيران في أثناء القرنين السابع والثامن هـ / الثالث عشر والرابع عشر م، وهي التوليفة التي تجمع بين المئذنات المتباينة المكونة بدورها من لبيات خزفية متعددة الأضلع، المؤطرة لللبيات خزفية مرتبعة. إضافة إلى الطلاء متعدد الألوان، أُنتج في أثناء هذه الفترة نوع نادر جداً من الفخاريات المطلية، مزين بتوليفة من لوينين فقط: الذهبي، والأحمر الياقوتي [106]. والأرجح أن هذا الزوج من الألوان تبسيط للعملية المركبة متعددة الألوان، غير أن الفخاريات أحادية اللون [107] عاشت أكثر من نظيراتها متعددة الألوان، أو الياقوية. ويدو أن اختباراً واحداً كان يُرضي مزيداً من الأنوف، وأقل مخاطرة تجارية عند البيع. وقد قُلل هذا النوع في شتى المقاطعات، وانتشر من العراق إلى مراكز إنتاج الفخاريات الأخرى في العالم الإسلامي، ثم أوروبا، وأمريكا. ولا تكتفي المئذنات الوراء هنا بالعناصر النباتية المعتمدة على سعف النخيل، بل توجد كذلك رسوم بشرية وحيوانية.

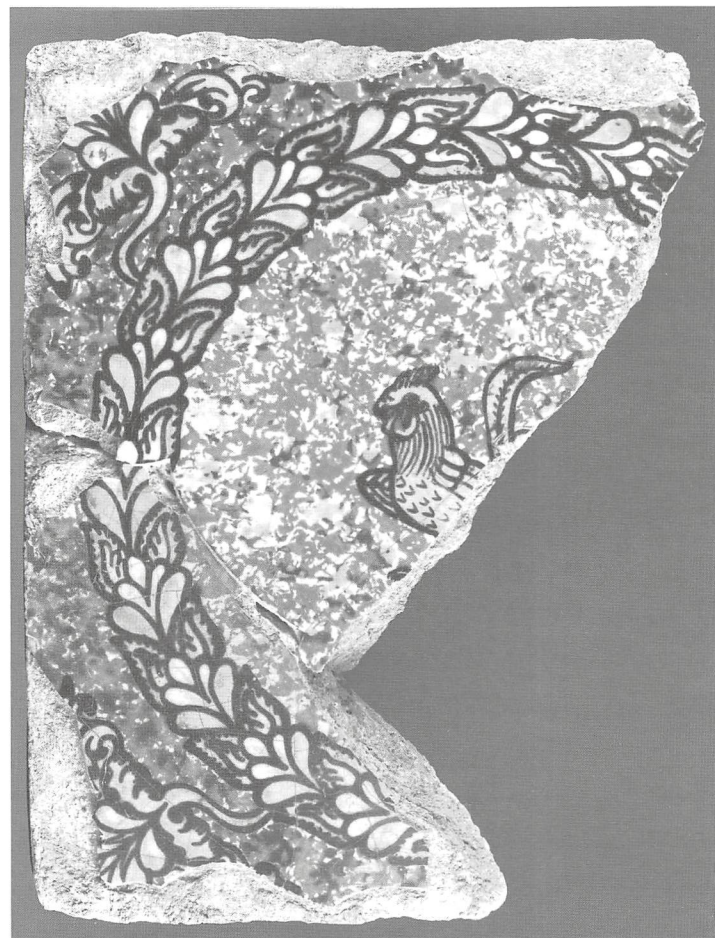
كان الزخرفة المطلية أحادية اللون توضع أحياناً على الأواني المزجّجة البيضاء المعتمة، التي كانت بدورها، مزيّنة مسبقاً بتصاميم زرقاء كوبالية. وهو ما يدلّ على أنّ تكنولوجيا زخرفة هذه المجموعة انبثقتا من الورشة نفسها. بل يدلّ ذلك أيضاً - وهذا الأهم - على أنّ تكنولوجيا الطلاء أحادي اللون، وتكنولوجيا الطلاء بالصبغ الكوباليّي كانتا متزامنتين. وسوف نرى لاحقاً أنّ هذه التوليفة أُعيد إحياؤها بعد أكثر من ثلاثة قرون، وأنّها لاقت نجاحاً فائقاً [411، 280].

كانت هناك تكنولوجيا أخرى لزخرفة مجموعة الفخاريات المزجّجة البيضاء المعتمة في العراق خلال العصر الإسلامي المبكر، مستمدّة من أواني "سنکای" sancai ثلاثية الألوان، المميزة لسلالة تانغ Tang الصينية. استوردت هذه الأواني إلى العالم الإسلامي في أثناء

هذا الكم الهائل من المربعات، التي حُافظ عليها بعتاية سجلاً لنماذج موتيفات مؤرخة بدقة. ونجد في المربعات القيروانية البراقة متعددة الألوان، أكثر التصميمات انتشاراً على التحف البراقة متعددة الألوان، ثلاثة الأبعاد. أمّا بعض الموتيفات الثانية في المربعات والصحون فتدلّ لتلك التحف المُنجزة بتقنيات أخرى مثل الزجاج المزركش بالزهور .millefiori

لنعرف أبداً - على الأرجح - إن كانت المربعات الخزفية المذكورة سابقاً قد صُنعت للاستخدام المحلي وللتتصدير في آن معّاً لا، ولم يُعرّ حتى الساعة على أيٍّ مربعٍ خزفيٍّ من هذا القبيل في العراق. حتّى المربعات الخزفية المُصنعة بهذه التقنية التي عُثر عليها في الولايات العباسية الداخلية تنتهي إلى صنف مختلف تماماً. ونجد بين العناصر الخزفية العمارة ذات البريق المعدني المستخرجة من سامراء مربعات خزفية عليها رسم ديك داخل دائرة إكليلية، مزدانة في زواياها بالسعف. وتحيط بالمربعات أشكال مطولة، سدايسية الأضلع، ومجازة بالتقنية عينها، وقد شعر القائمون على الحفريات أنها تكون عنصراً جدارياً مسترسلأً [105]. ويُفترض أن ننظر إلى المربعات التي عُثر عليها في سامراء، ومبرّعات الجامع الكبير بالقيروان، بوصفها أول استخدام لهذا الزخرف في العالم الإسلامي. ليس من باب المصادفة أن يجري إحياء هذه التقنية في العراق؛ فقد كانت تلك البلاد أعرف مجيدة قبل الإسلام في مجال الزخرفة العمارة بالخرفيات المطلية،

[105] بلاط خزفي مطلبي وملون بطلاء لامع ، الارتفاع 28 سم. متحف الفن الإسلامي، برلين





[108] لوح رخامي من محراب جامع القبروان، يعود تأريخيها إلى ما بين 856 و863 م



[107] جرة خزفية مطلية وملونة بطلاء لامع ، الارتفاع 28.2 سم. معرض فرير للفنون، واشنطن.

للممارسات الرومانية في الأشكال والتقنيات الزخرفية. ونشاهد على الزجاجة [109] مواصلة للعُرف المبكر، المتمثل في تزيين الأواني المصنوعة من الزجاج المنفوخ الرقيق، والشفاف، بالخيوط اللولبية المرهفة، والمقرضة. وتُتجزَّر هذه الخيوط بألوان الإناء نفسه، أو بلون مختلف، كما هي الحال هنا. ولم يوح هذا الصنف من الزجاجيات إلى الحرفيين الإسلاميين بتكييفات جديدة للمتوال، بل هم اكتفوا بتبنيها فحسب. ويبعدو أن موجة هذا النوع من الزخرف لم تتواءل كثيراً في العالم الإسلامي بعد القرن الثاني هـ / الثامن م، كما يبدو أنها لم تتدنى إلى ما بعد الساحل الشرقي للبحر الأبيض المتوسط. إن هذا المثال، بزخرفته التي يُطلق عليها "أسلوب النظارة" مماثل للمتوال الذي اقتبس منه إلى درجة أنه قد عُدَّ على الأرجح - في العالم الإسلامي وقتئذ - صدىً أثيناً للزجاج العتيق. بل كان يجوز تصنيفه ضمن تحف ما قبل الإسلام، لأنَّ عنوان زجاجيَّن، شبيهين في زخرفتهما، في حفريات الفسطاط بمصر، لأنَّ الحفريَّة الأثرية مؤرَّخة بدقة، إذ تحوتى على ميزانِ عُملة، يحمل تاريخ سنة 132هـ / 750م، وعلى إثناء قياس زجاجيٍّ مثلَّم، مؤرَّخ بما بن 144-157هـ / 774-762م.

وبينما تلتفت هذه الرجاجة إلى عصور ما قبل الإسلام، فإن الصحافة ذات البريق المعدني، المكسورة [110]، والمؤرخة بسنة 156هـ / 773م تنظر إلى الأمام. وكما أشرنا أعلاه فيما يتعلّق بالفارخاريات العباسية ذات البريق المعدني، فإن هذه التقنية التي نشأت في الأصل لزخرفة الزجاج كان لها لاحقاً تاريخاً طويلاً مجيد، لا في العالم الإسلامي فحسب، بل في

القرن الثالث هـ / التاسع م. وُثُرَ على هذه الفخاريات في سامراء والفسطاط. ويبدو أن تنفيتها ورشها بالأخضر، والبني المصفر، والأرجواني أحدث انطباعاً إيجابياً على ذاتقة المستخدمين. وقد قُيِّدَ هذا النوع بدوره بلا هوادة. وحاول الخزفيون العاملون لحساب العبيسين التحكم في تخضيب الألوان، وتنظيمها. وسعوا بقدر ما تسمح هذه المواد صعبية التحويل، إلى خلق نماذج بسيطة، ولا سيما التصاميم الشعاعية.

سبق أن ذكرنا أنَّ الأمير الأغلبي جلب إلى القِيروان مجموعةً لبَنات مطليَةٍ من بَغْدَاد، وأمرَ باستخدَامها لتنزيين دوائر المحراب في الجامِع الكبير. وقد أُمِرَ الأمِير عَيْنَه بِتجمُعِ محرابٍ في قاعة الصلاة، جُلِّبَ من المقاطعات العَبَاسية الداخِلية على شكل لوحاتٍ مرمرة. ومن المُجدي أن نُقارن التصاميم النباتية رائعة الإنجاز لإحدى هذه اللوحات [108] بتلك الموجودة في سقف المسجد الأقصى، وبالنافذة المشبَكة لقصر الحِير الغربي [87، 88]. وقد أُنجزت هذه الأخيرة قبل الأولى بقرنٍ ونصف تقريباً. مرة أخرى، تتيح لنا هذه المقارنة رصد التجريد التدرِيجي للموتيفات المُعتمدة والمُكثفة من السجل اليوناني الروماني بكل وضوح.

وعندما نلتفت إلى الزجاجيات المنتجة في أثناء الفترة الإسلامية المبكرة نجد على هذه التحف كذلك الالزام المتمثلة في عملية التبني، والتكييف، والتجديد. وتدین صناعة الزجاج تحت حكم المسلمين بشدة إلى ميلتها في الإمبراطورية الرومانية. وتظهر خصوصاً، على الزجاجيات المصنعة في أثناء العصر العباسي المبكر، مواصلة



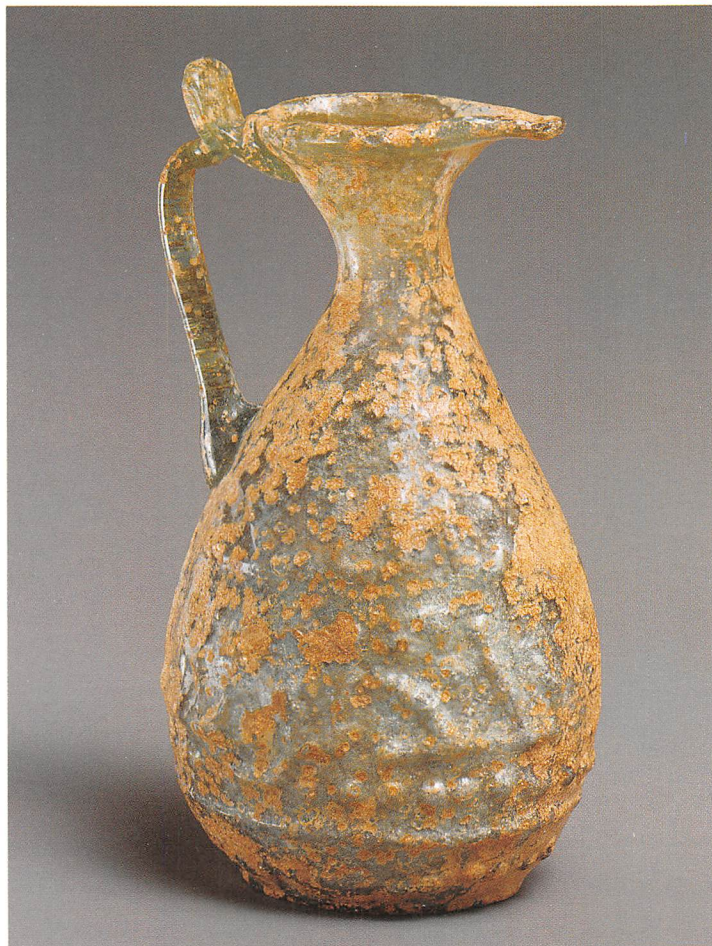
[110] حلة زجاجية مزخرفة بطلاء لامع، يعود تاريخها إلى 773م، الإرتفاع. متحف الفن الإسلامي، القاهرة

أوروبا وأمريكا كذلك. وعلى الرغم من أن التقنية نفسها إسلامية محضة، إلا أن التصاميم النباتية التي نشاهدها هنا، موروثة عن سجل العصر القديم المتأخر، كما أن طريقة تكيفها تذكرنا بتلك التي رأيناها في مفردات الزخرفة الأموية.

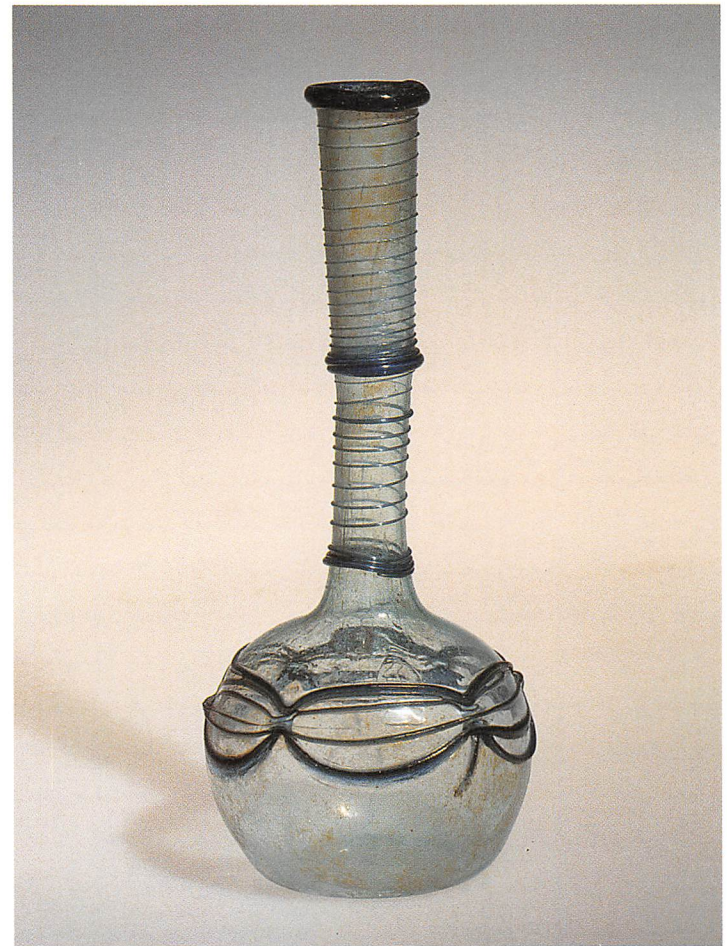
إن تقنية نفع السبائك المعدنية - أو خليط من المكونات اللزجة، والمنصهرة، وشديدة الصلابة - في قالب مجهر بمودج امتصاص عكسي، تقنية مُتبعة بدورها من صناعة الزجاج الإمبراطوري الروماني. وقاماً مثل القوالب المستخدمة من قبل نافخين الزجاج الرومان، فإن التي استخدماها نظراً لهم المسلمين من الطين أو الخشب، عموماً. والإبريق [111] مُصنع بقالب كامل الحجم، يتكون من جزأين. وتتألف زينته الرئيسية من نص عربي يشير إلى اسم الحرفي، ومكان الصنع: بغداد. ولم نكن نعرف عن وجود صناعة الزجاج في بغداد إلا من خلال الكتابات المعاصرة، إلى أن صدرت سنة 1377هـ / 1958م الدراسة الأولية المتعلقة بجموعات الأباريق التي يتميّز إليها هذا الإناء. ونجد ضمن الأباريق المعدنية الأولى في الأقاليم الإسلامية الوسطى [92] عدة قطع تشبه في شكلها هذا الإبريق متناسق الجمال، بجسمه الذي يتّخذ شكل الإيجاصة. وقد اقتبس هذا الشكل بدوره من أشكال أوانى السقاية الشائعة في الإمبراطورية الرومانية الشرقيّة على امتداد القرنين الرابع والخامس م. وهكذا، نستنتج أن كلاً من شكل الإناء، وتقنيّة زخرفته مُستوحيان من سجل العصر القديم المتأخر.

قبل أن ننطلق في دراسة إنتاج النسيج، والأقمشة، في الأقاليم الإسلامية الوسطى ، خلال

[111] إبريق زجاجي مزخرف عن طريق التشكيل بالنفع، بغداد، الإرتفاع 11.1 سم. متحف الميتروبوليتان للفنون، نيويورك



[109] قبة زجاجية مزخرفة بخطوط دقيقة، الإرتفاع 18.6 سم. متحف الميتروبوليتان للفنون، نيويورك



مضلعات القطعة نفسها. ويدركنا هذا التصنيف بقوة بلبنات سامراء التي درستها سابقاً. أمّا قطعة البساط الحافظي المنسوجة بالصوف والكتان، فهي ستارة من مصر [113]. وعلى الرغم من المعاصرة تُشير إلى أنها كانت لكل الفضاءات داخل المنازل.

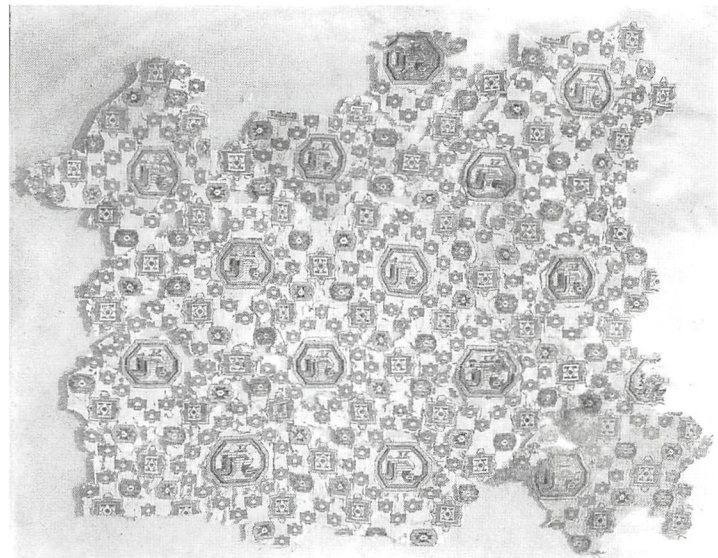
فيما يتعلّق بظهور هذه السياور في مصر، خلال هذه الفترة، تذكر الوثائق ذات الأهمية لـ "الجنيزة" الواقية (وهي مستودع للوثائق التي جرى التخلص منها) أنها "كانت عنصراً متقدّماً وباهظ الثمن في عُدة الرئيس - وإن كنّ من الطبقة المتوسطة - حتى إن المرء ليتساءل عن وظيفتها". وكانت السياور البهنسية بالغ اليوم المصري ذاته الصيت. وقد ذكرها عدة كتاب معاصرین، بما فيهم ابن حوقل الذي يقول إنَّ ستائر مدينة البهنسا "منسوجة من الصوف والكتان، وصبغها لا يزول مع مرور الزمان، وتحمل زخارف ملوّنة عليها رسم [تتراوح ما بين] البعوضة والفيل".

ثم يمثل الحصير [114] نوعاً آخر من المفروشات. وهو مثال على الجودة لمفروشة تغطي البلاط، وتذكرها وثائق الجنديز، مما يشير إلى أنها كانت منتشرة بكثرة في مناطق شرق البحر الأبيض المتوسط في أثناء الفترة التي يعطيها هذا الفصل. وكانت هذه المحرّر تُنسج داخل "الطراز" الخاص بمدينة طبرية في فلسطين خلال نهاية القرن الثالث-بداية الرابع هـ/النصف الأول من القرن العاشر م، وهي مصنوعة من قصب رقيق، ينمو في غور الأردن.

## فن الكتاب

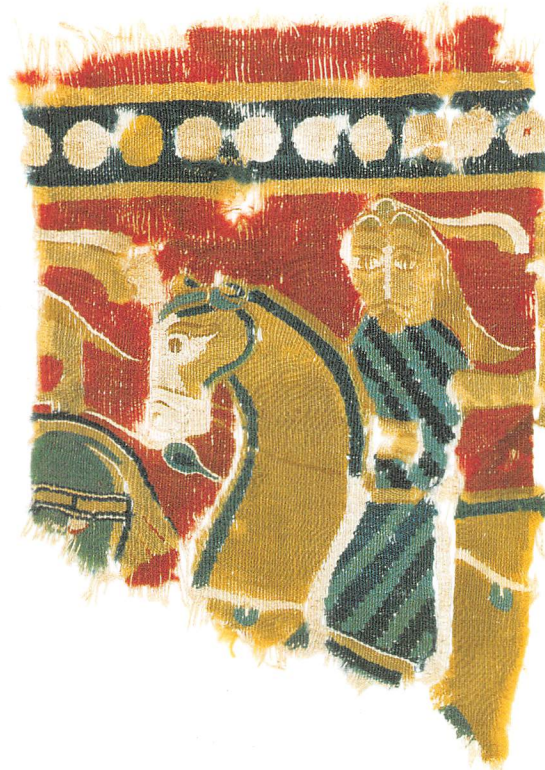
كما ذكرنا في الفصل الأول، يُعد رسوخ القرآن أهم إسهام من بين الأربعة التي كونت الفن الإسلامي، ما بين هجرة محمد صلى الله عليه وسلم ووفاته بعد عشر سنوات، بوصفه أرفع المصادر قيمة للمعارف الإسلامية، وبوصف اللغة العربية وسيلة لبث هذه المعرفة. وقد أوليت عناية فائقة لنسخ الكتاب الإلهي ونشره. وبدأت كتابة اللغة خلال العصر الإسلامي المبكر تنمو من شكلها العادي الأكثر صفاءً، لتصل إلى نصوص فنية جميلة. وتواصل المسار التطوري على مدى الألفية اللاحقة، وأنتجت آليه التجديدية عدداً من التحوّلات لا سابق لها، وانتهت بترشيح الحروفية أهم الفنون على الإطلاق. أدمج أول الأساليب الحروفية ضمن مفردات الزينة الأموية، فلم تكتف الحروفية بالظهور في زخرف الفسيفساء، وعلى الحجر، والمعادن وغيرها، بل نجدها كذلك في فن الكتاب. عندما ندرس هذه المواد نجد أنفسنا أمام خسارة كبيرة، إذ يتبيّن عدم وجود أيّة رُقُوق تحمل شارة تقييد انتماها إلى الحقبة الأموية. ولجمع المعرفة المتوفّرة حول نسخ القرآن التي أنتجت في أثناء هذا العصر التكويني اعتمد الباحثون بصفة كبيرة على طريقتين مختلفتين في نسبة مخطوطات القرآن غير المؤرّخة إلى العصر الأموي.

تمثّل الطريقة الأولى والأقدم في مقابلة التعريفات المعاصرة لمختلف الكتابات مع تلك الواردة على الورقات المتبقية. وقد تبيّن أن لا طائل من وراء هذه الطريقة، في أغلب الأحيان، إذ تستند إلى منهجية مقتضبة اعتمدها المؤلفون المعاصرون عند وصفهم الكتابات المعنية. لكن على الرغم من ذلك يبدو أن هناك توافقاً على أن هذه الطريقة سمحت بالتعرف إلى أسلوب مبكر، ذكره الباحث البغدادي ابن النديم في القرن الرابع هـ/العاشر م في مصنفه البيليغرافي "الفهرست". وأعيدت تسمية هذا الأسلوب ليصبح "الحجازي"، لأنَّ ابن النديم نسبه إلى مكة والمدينة، ويعود إلى القرن الأول هـ/السابع م وبدايات القرن الثاني هـ/الثامن م، وتتشمي الورقة المزدوجة [115] إلى ما يُظنّ أنها أول مجموعة من الخط الحجازي: وهي ذات شكل عمودي، وحراف تميّز باستطالتها،

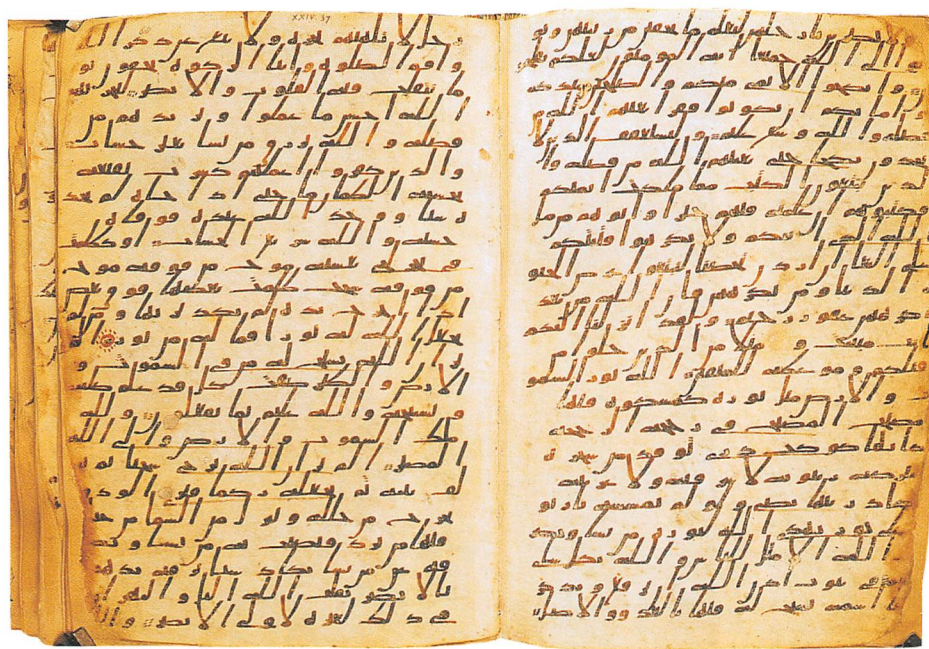


[112] قطعة حرير مذهب، 39.5 × 47 سم. متحف المنسوجات، واشنطن

[113] قطعة من الكتان والصوف، 25 × 38 سم. متحف المنسوجات، واشنطن



هذه الحقبة، يجب التمهيد بالقول إنَّ هذا النشاط كان يمثل الصناعة الأهم، والوحيدة، في حوض المتوسط على امتداد الفترة التي يرصدها هذا العمل. ولم تكتف هذه الصناعة بإنتاج قطع الملابس فحسب، بل كل المفروشات المنزليّة كذلك. والأرجح أنَّ قطعة النسيج الفاخرة، بخيوطها الحريرية والذهبية [112]، كانت جزءاً من حالة منسوجة في العراق، وهي مزخرفة بسلسلة من الديوك، كل واحد منها مُطوق داخل عنصر مثمن، من جنس

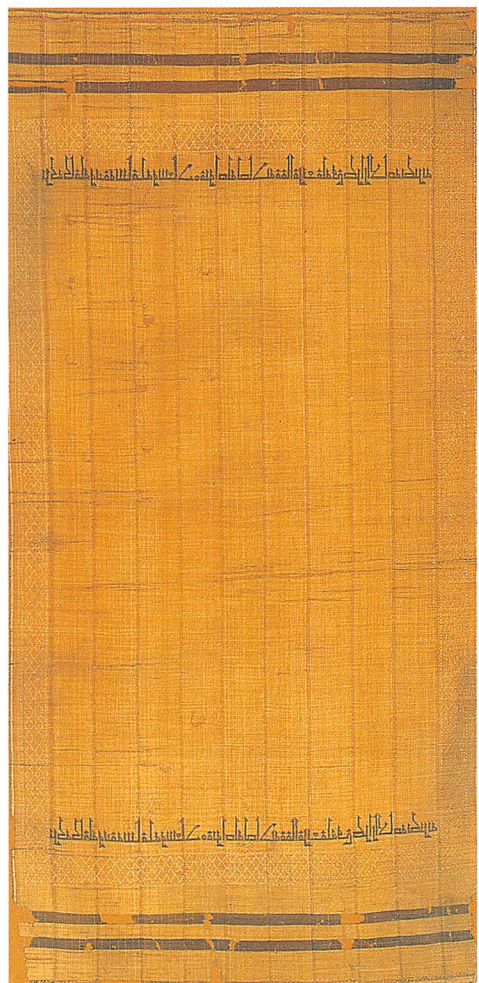


[114] حصيرة قراءة، طبريا، 1.156 2.33 سم، متحف بيتكى، أثينا

[115] ورقة مزدوجة من مخطوطة قرآنية. جبر على ورق الرق. حجم الورقة 30 × 30 سم. المكتبة البريطانية، لندن

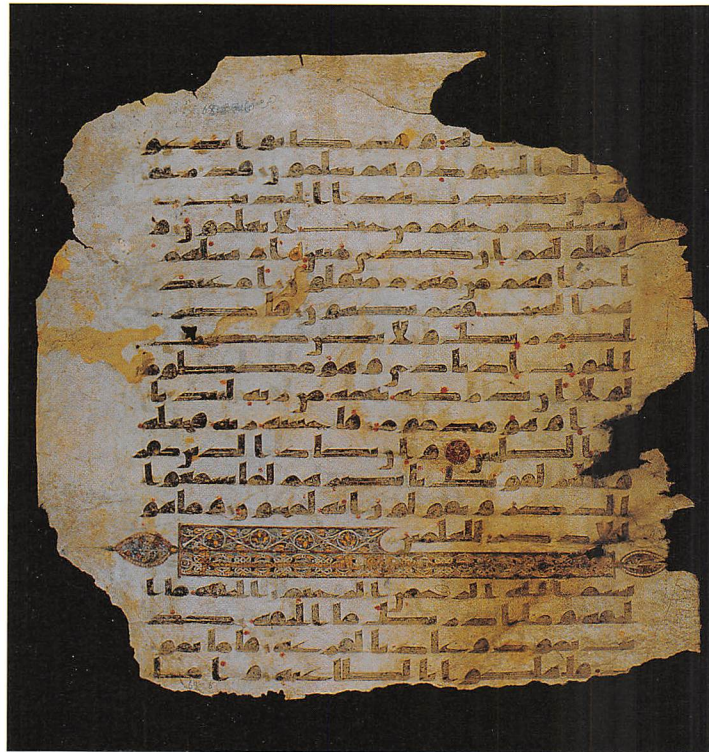
شيئه جداً بحروفية قبة الصخرة [10]. إن هذا المخطوط - الوحيد من نوعه على ما يمدو - هو النسخة القرآنية الوحيدة المتبقية المزخرفة بهذه الفخامة، التي يمكن تأريخها بالتأكيد في العصر الأموي. وتتألف الزخرفة من أشرطة تفصل كل سورة عن الأخرى، أو تحيط بالصفحات المكتوبة، ومن تصاميم تغطي صفحات بأكملها. وتتألف واجهة المخطوط من صفحتين (تشاهد منها الصفحة اليسرى هنا) عليهما تصميم هندي، وتقدم لنا مثالاً نادراً للنموذج الأموي الذي استُخدم لاحقاً في المصايب الزجاجية المُعلقة، أو العمودية. يبدو أن شكل القرآن المخطوط الأكثر انتشاراً، كان عمودياً، خلال الفترة الأموية، إلا أن الشكل الأفقي أخذ السبق في أثناء العصر العباسي المبكر. ولا نعرف بدقة متى بدأ استخدام هذا الشكل المميز، ولا السبب وراء ذلك. لكن الشكل العمودي انتشر، ثم يقري رائجًا إلى حدود القرن الرابع هـ / العاشر م على أقل تقدير. ومن الممكن أن يكون الخطاطون يتذمرون بتعليمات دينية تأمر بتمييز القرآن الكريم عن غيره من النصوص. أو لعلهم اقتبسوا من شكل اللفائف العربية لأسفار موسى [ع] الخامسة، أو الأنجليل اليونانية. كما يجوز أن تكون الاعتبارات الجمالية قد أملت هذه الموجة. حصل ذلك على أية حال، من خلال تكيف الكتابة العباسية المبكرة المزوية، بحيث تجددت الحروف الأفقيّة، لأنّ شكلها الطولي الذي نشاهده. وواصل الخطاطون العباسيون الممارسة الأموية المتّملة في كتابة النصوص القرآنية على الرق حصرياً، والأرجح أنها استمرت حتى القرن الرابع هـ / العاشر م عندما ظهر أول مخطوط للقرآن مكتوباً على الورق.

كانت ورقة الرق [118] جزءاً من مخطوطة قرآنية وُهبت سنة 262 هـ / 875-876 م لمسجد في صور، على سبيل الوقف، من قبل أمّاجور (الوالى العباسى على دمشق). وهي تشكّل إحدى النسخ الكثيرة المؤرخة أو التي يمكن تأريخها من مخطوطات القرآن العائدة إلى القرنين الثالث والرابع هـ / التاسع والعشرين. وإضافة إلى ورقاتها الفاخرة المخطوطة بأنفاسة التي تتألف من ثلاثة أسطر لكل صفحة، توافر منها كذلك صفحات أخرى



أما الطريقة الثانية والأحدث في إسناد ورقات الرق القرآنية غير المؤرخة إلى العصر الأموي فتتمثل في خلال مقارنة زخارفها بعناصر زخرفية مماثلة لها متوافرة على البناءيات المؤرخة، أو التي يمكن تأريخها. ويتبين أن عناوين سور القرآن كانت متطرفة في زخرفتها منذ تاريخ مبكر. وأصبح التصميم النباتي المعقد الفائق على الهاشم سمة مهمة للشرط الرخحفية الضيقية الشبيهة بقطع النسيج، التي كانت الأولى من نوعها. إن فكرة الجمع بين التصميم النباتي المتزاوجة، والشرط المستطيلة، مشتقة إما من سجل العصور القديمة، أو السجل الساساني. ومن الجائز أنها اقتبست من لوحات الكتابات الرومانية المقوشة المحاطة بتعشيشة زخرفية tabulae ansatae.

عثر في سقف الجامع الكبير بصنعاء اليمن على مجموعة من الورقات لنسخة من القرآن، مخطوطة بجمل، ومزخرفة بفخامة، وحجمها أكبر مما هو مألف [116، 117]. تسمح لنا هذه الورقات بالقيام بالمقارنة المذكورة سابقاً التي ثُقلت كما أسلفنا الطريقة الثانية لتاريخ المخطوطات. ثبت أن هذه الأوراق عمودية الاتجاه تحوي موتيفات شديدة الشبه بالمستخدمة لزخرف قبة الصخرة، وقصر الحير الغربي، والحمام في عنجر، وخربة المفجر، والجامع الكبير بدمشق. باستخدام هذه الطريقة جرى تضييق فترة إنتاج هذه الورقات، وحصرها في النصف الثاني من العصر الأموي، أي ما بين 71 هـ / 691 م و 743 هـ / 1252 م بوجه الدقة. وما يؤكد هذا التاريخ أكثر هو أن الحروفية المزوية المستخدمة على هذه الورقات،



[117] ورقة من نفس المخطوطة القرآنية [116]. حبر وذهب على ورق الرق.



[116] واجهة من مخطوطة قرآنية. أصباغ وذهب على ورق الرق. دار المخطوطات، صنعاء.

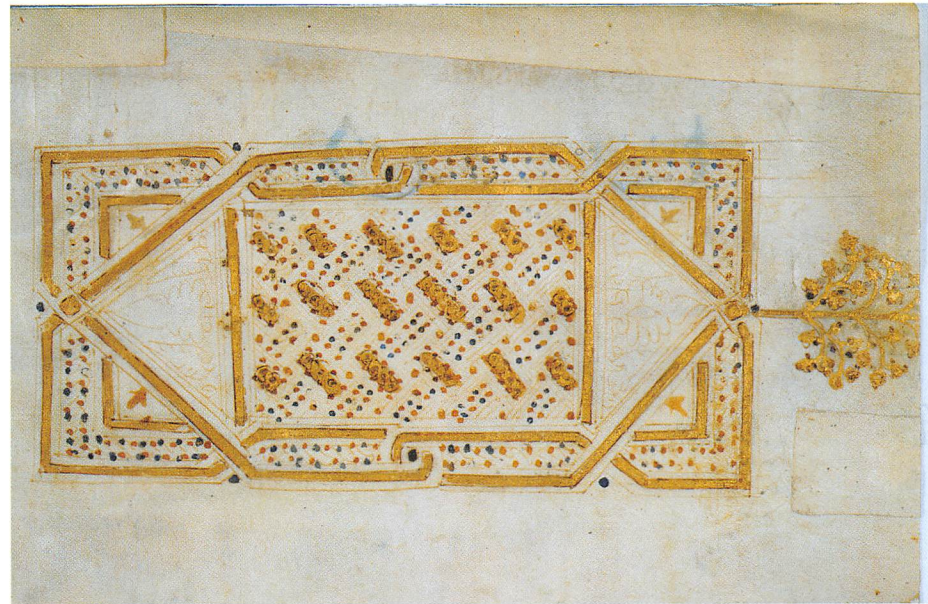
دакنة. وي يكن ربط هذين الجُزَائِينِ، في تصميمهما ووظيفتهما، بالمنظفين المثلثين المطعمتين بالعظم، والمزخرفتين بورقات الدالية، في المقطع الأوسط لللوحة الخشبية المطعمة. أما فيما يتعلق بوظيفة هذه الواجهات في البيئة الإسلامية، فلا يمكن لنا إلا اللجوء إلى التخيين؛ فلعلها تشهد على الورع والتقوى، أو هي مظاهر ترفٌ مُعلنٌ! بل لعلها تكتسي بعض الدلالات الدينية مثلما هي حال "الصفحات الزرية" في المخطوطات الهيرينية السكسونية Hiberno-Saxon manuscripts العائدة إلى القرنين الأول والثاني هـ/ السابع والثامن م. وقد سعى القائمون الأوائل على زخرفة القرآن، إلى الاقتصار على الخطوط والأشكال التجريدية، ولم يتلقّوا كثيراً إلى الإمكانيات الزخرفية المتعددة التي يتيحها الخط العربي. ثم اعتمدوا على الطبيعة البراقة - لكن دون روح - ماء الذهب بأشكاله الرقيقة الدقيقة. ونتيجة ذلك برهنو على سعي بلا هواة نحو الروحانيات، ونحو المطلق. وربما أن مهاراتهم الفنية كانت مخصوصة لهم ذات قدسيّة لا مثيل لها، فإنّ مفرداتهم تُبصّرنا بما يمكن أن نطلق عليه: أشكال التعبير الإسلامية الأساسية؛ ونذكر منها: السعي إلى تقديم تنظيم واضح ومتين، ومتشابك مع ذلك، للمساحة المتوفّرة، ثم خلق سلسلة من الأقسام بداخل كل وحدة كبيرة، لا تؤدي محتوياتها - رغم تميزها إذاً - معنّا في دراستها - إلا دوراً ثانوياً. وزيادة على ذلك، لا توجد علاقة وطيدة حميمة بين هذه الموئفات، فهي تبدو بالأحرى باهتة، وتخدم الانطباع العام. ثم إنّ هذه السمات الثانوية نابضة بالحياة، وتُسهم جودتها في إذابة الانطباع ثانوي الأبعاد، من خلال تدبيده بلطف نحو العمق. إلا أن المدى الدقيق لهذه الزيادة في الفضاء يبقى غير محدد. واستناداً إلى كل ذلك، يمكن القول إن الفنان لامس آخر المطاف بعد الثالث. وتحلّق هذه المداعبة المادية والبصرية بالأشكال الفضائية توّتراً داخلياً يوازن ما كانت مجرد تركيبة ثابتة جامدة لولاه. ويبدو أن كل هذه الظواهر كانت أكثر من مجرد إفرازات مبكرة، ومحدودة، لشكل فني

مزخرفة بزينة هندسية ونباتية. لقدرأينا ولا سيما في [116] رغبة في تزيين النص المقدس منذ الفجر الأول للعصر الإسلامي. كما رأينا كذلك في [117] أن الزينة أدت دوراً في الفصل بين الآيات، ودوراً أهم في الفصل بين السور. ولقد استمرّت هذه التوجّهات الزخرفية في أثناء العصر العباسي، بل إن بعضها أصبح معيارياً.

في هذه الفترة - كما في الأموية - ركز الحرفي القائم على زخرفة القرآن جل اهتمامه على الواجهة المؤلّفة من صفحة واحدة، أو على الأغلفة المتألّفة من صفحات متقابلين مزخرفتين بال تصاميم الكبيرة المماثلة. وترتّد هاتان في بعض الأحيان في ذيل الكتاب. وكما نشاهد في النموذج [119]، يُقسّم عادة التصميم الكامل إلى جزأين أو ثلاثة، كما يُحاط أحياً بطار عريض. ويُستخدم نظام معقد من الضفائر، لإضفاء الإحساس بوحدة التصميم. وتنطّي الموئفات الهندسية، ولا تُستخدم الزهرية منها إلا ملء الفراغات. وتتألّف بعض أجزاء التصميم من نقاط تجعله يشبه اللوحة الفسيفسائية والتبطيل الأبلق opus sectile (وهي تقنية لزخرفة الأرضية أو الجدار، تستخدم عموماً قطعاً مرمرية، يتخلّلها تصريح بألوان مختلفة). وتزدان صفحات الواجهات - كعنوانين السور - بتربيّات زهرية مركبة وعريضة، تظهر في الهوامش الخارجية. ويبدو أنها أصبحت سمة ضروريّة داخل كل اللوحات الزخرفية المستطيلة في الكتاب. إنّ الجزء القرآني الذي تزيّنه هذه الواجهة مُخطّط بكل أناقة، بكتابة مزروية مبكرة، تخلّق تناصقاً بدليعاً بين مواضع الحروف فوق الصفحة. ويبدو أنّ نسق التصميم في الورقة أماننا، مشتقّ من لوحات الكتابات الرومانية المنقوشة، ومُحاط بتشيّقة زخرفية شبيهة بالمقابض. أما الجزء المستطيل فيحتوي على موئفات تذكّرنا باللوحات الخشبية المطعمة [98] المستوحة من الأسلوب الهلينيستي. وزين الجزءان مثلاً الشكل بسعف كبير تحيط بجوانبه وريقات بنية

[118] درقة من مخطوطة قرآنية. حبر، أصباغ وذهب على ورق الرق. يعود تاريخها إلى ما قبل 12.7-76 سم، 19.3 سم. متحف الفنون التركية والإسلامية، إسطنبول

[119] واجهة مخطوطة قرآنية. حبر، أصباغ وذهب على ورق الرق. حجم الورقة: 10.2-17.1 سم. متحف المتروبولitan للفنون، نيويورك



جداً. واتبع اثنان من تلاميذه القواعد التي أسسها للكتابات الرسمية (مقابل الكتابات القرآنية)، وقد اعتمدت على المبادئ الهندسية. ثم علمّاها بدورهما إلى ابن البوّاب الذي كمل وجمل حروف ابن مقالة، لتظهر عنده "الخطوط الستة"، أو ما يُطلق عليه: أسلوب الخط النصي. والمخطوط الوحيد المتبقّي الذي يمكن إسناده، دون تردد، إلى هذا الخطاط العربي الشهير - وقد كان في خدمة الحكام البوهيميين ببغداد - هو نسخة من القرآن أُنجزت هناك سنة 391هـ / 1001-1000 م. وتظهر على هذه المخطوطة مجموعة من التحوّلات الثورية؛ فهي تكشف لنا أنّ الشكل أصبح عمودياً، بعد أن كان أفقياً، كما تُظهر موقفاً مختلفاً جذرياً إزاء تركيبة الزخرفة في الصفحة الكاملة [121]. كانت تركيبة التصميم المفضلة في الأزمنة الأولى [119] وتنقسم إلى ثلاثة أجزاء. وكانت الساحة الوسطى تتكون من متشابكات، مع زخارف صغيرة مضفرة مكثفة، قلّاً الفضاء المحيط، بينما يحتوي الهاشم على السعفة النباتية التقليدية. أمّا تركيبة التصميم الجديدة فهي

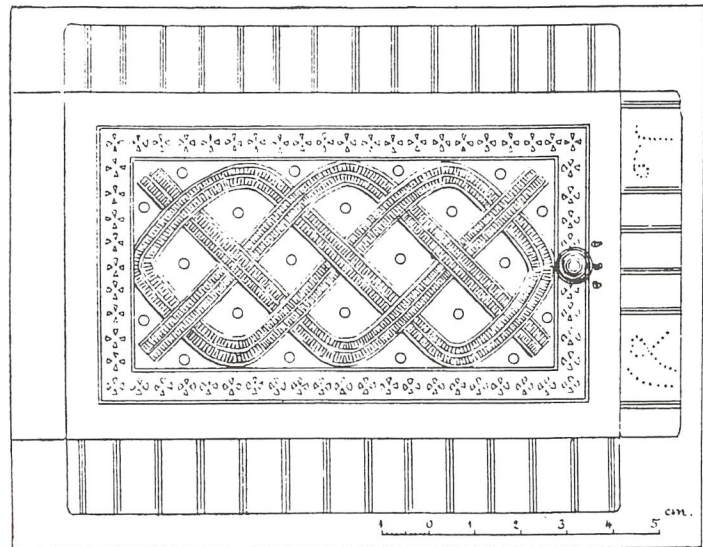
معين، إذ تكرر العديد منها في الأعمال الفنية الإسلامية اللاحقة. يرتبط التصنيف العام لمثل هذه الصفحات بصناعة التجليد المعاصرة لها. وقد أهدى النموذج [120] (بعية المزء الأول للقرآن الذي كان يشتمل عليه سابقاً) على سبيل الوقف، للجامع الكبير بدمشق سنة 270هـ / 883 م. وعلى هذا الأساس يشكل مثالاً نادراً ومبكراً، ويمكن تأريخه لهذه الصناعة التي عرفت تاريخاً مجيداً لا في العالم الإسلامي فحسب، بل تحت التأثير المباشر لهذا العُرف في أوروبا وأمريكا كذلك. كان أبو علي محمد بن مقلة وزيراً للثلاثة خلفاء عباسيين، وقد عاش في العصر الإسلامي المبكر، في هذه المنطقة من الأقاليم الإسلامية الوسطى (بغداد قبل عام 328هـ / 940 م على وجه الدقة). حمل الوزير ابن مقلة تطويراً تاريخياً لفن الحروفية العربية. ووظّف معارفه الهندسية وبنو غه لتفعيل ثورة حقيقة في فن الخط، وقد أنجز ذلك بوضع نظام كتابة نصية cursive متناسية، توازي - إن لم نقل تُنافس - الكتابات المزوية المهدبة

الأرجح- يعود إلى بضعة عقود بعد وفاة الخطاط، سنة 412 هـ / 1022 م.

### الخاتمة

قُسمت، تقليدياً، فنون القرن السابع إلى الحادي عشر م في الأقاليم الوسطى للعالم الإسلامي حديث التكوين إلى فترتين، وقد حَدَّدت السلالات الحاكمة هذا التقسيم، وبدرجة أقل، المناطق التي امتد إليها نفوذ السلالات المعنية، وتحوَّل على هذا الأساس عن الفن الأموي (40 هـ / 661 م إلى 132 هـ / 750 م)، الذي ترَكَ في بلاد الشام، وعن الفن العُبَّاسي (132 هـ / 750 م إلى 390 هـ / 1000 م تقريباً)، الذي ترَكَ في العراق. فيما يتعلق بالفن الأول أتَاح ثراء الطبقة الحاكمة وحماستها لمساندة الفن تشيد المساجد والبنيات السكنية. وتعَبَّر هذه العمارة عن مؤسسات الدولة، وعن الحياة المارحة في آنٍ معًا. وهو يعكس عدة مصادر فنية مختلفة وتشكيلية عريضة من الأدوات. ويبدو أنَّ الفن الذي ظهر في أثناء حكم السلالة الأموية كان فن التكيف والتراصف، وهو اقتراح قدمه إرنست هرترفلد في مقال صدر منذ ما يقارب القرن. لقد جرى تبنّي المفردات الغنية للأشكال الشائعة في العصر القديم المتأخر، ثم تكييفها لخدمة أية وظائف جديدة، أو قدية مطلوبة. كما تراصفت - جنبًا إلى جنب - بصورة خلاقة - مجموعات هائلة من الموتيفات والأفكار المقتبسة من جميع المناطق تحت سيادة الأمويين، أو أبعد من ذلك. وهكذا صُمِّمت للمسجد توليفات جديدة من عناصر بنوية اعيادية، وأصبحت رسوم الكائنات الحية مقتصرة على المجال المدنى، وتزامن التبسيط الظاهر في زخرفة بعض الجدران، أو اللجوء إلى الأشكال الهندسية، مع انفجار فيض من الأشكال، متعددة الموضوعات. وولدت جغرافياً جديدة للفن أَدَتْ فيها سوريا والعراق دور المراكز الريادية لرعاية الفن والإبداع، (مع أسبقية بلاد الشام). وهي جغرافياً سمحَت بوجود محاور أصلية من آسيا الوسطى في البناءات الفلسطينية، أو حتى المشيدة في مصر. وبعارات أخرى، عكس الفن الجديد، مجال الإمبراطورية الجديدة بأكمله. كما عكس أحياناً - ولا سيما في الفضاءات الخاصة أكثر لعالم السرايا والقصور الريفيَّة - شيئاً من ذوق الأغنياء الجدد الذين توافرت لهم فجأة موارد هائلة.

يمكن وصف الفن العُبَّاسي - باستثناء فن البلاط بسامراء - بأنه تنقية وتبسيط للموروث الأموي، وتكتسي - منذ أول وهلة - كل الجدران المزخرفة العباسية، واللوحات الخشبية، والتحف الفنية من كل نوع، تقشّفاً وصرامة. والتمثيلات المشخصة نادرة، ومتباعدة. وقد حاجَ بعض الباحثين سابقًا في أنَّ الفن العُبَّاسي - شأنه شأن الثقافة العباسية عموماً - رسم خط النهاية للرؤى الهلينistica العظيمة التي هيمنت على منطقتي البحر الأبيض المتوسط، وغرب آسيا، منذ القرن الرابع قبل الميلاد. أمَّا البحوث الجديدة - على الأقل في مجال التاريخ الثقافي - فتنظر إلى الثقافة العباسية المبكرة نظرة أكثر إيجابية وإبداعاً. ويمكن لنا الاعتماد عليها لتفسير تطور الفنون البصرية. وتبرز ظاهرتان جديدان تسبحان التوقف عندهما؛ الأولى هي: تطور مراكز الإنتاج والاستهلاك الثقافي والفنوي حول مقارِّ إقامة الخلافاء في بغداد وسامراء، وفي المدن القدية كالكوفة، والبصرة. وقد أثَرَتْ هذه المراكز

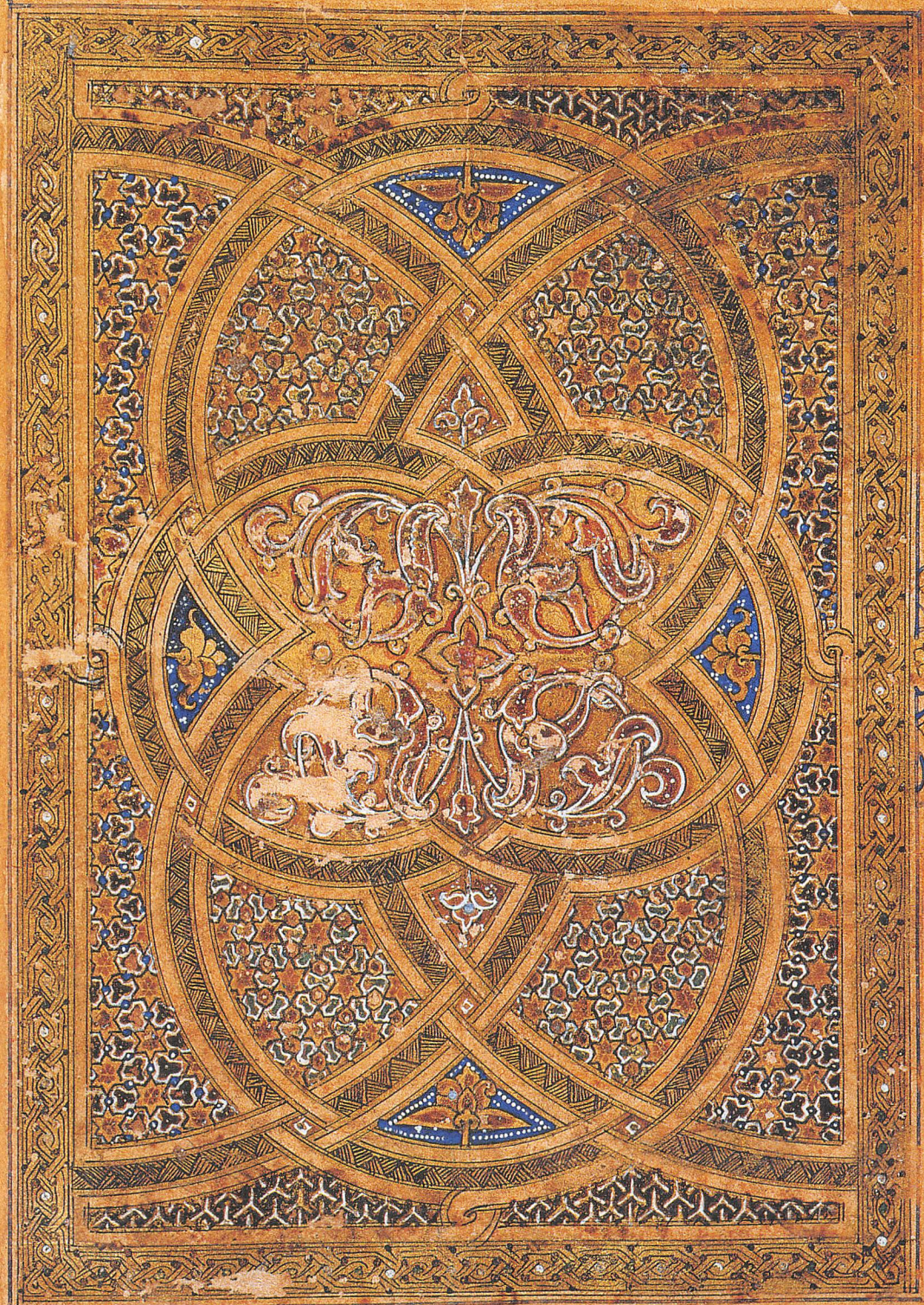


[120] غلاف كتاب مصنوع من الجلد، يعود تاريخه إلى ما قبل 84-883، الإرتفاع 7.6 سم. العرض 12 سم. دار الكتاب، القاهرة

عبارة عن ترتيب على نطاق واسع يشعّ حيوية، إلى درجة أنه يكاد ينبع من إطاره. واستُبدلَت الخطوط الطفيفة المدورَة العتيقة بأشكال هندسية محددة بوضوح تكتسي حواوِفها المطلية أهمية الموتيفات المستديرة نفسها. ثم بدل العنصر المهم الريَّب، الذي يلاءِ المساحة لدينا الآن تشكيلة متعددة من التصاميم الزهرية، والنباتية واضحة المعالم. ولكل منها وظيفة خصوصية في التفاعل المشترك للأجزاء. إضافة إلى ذلك وعلى عكس الأداء الثنائي الأبعاد السابق، يبدو هنا أنَّ الحركة تحدث على أكثر من مستوى، بل إنَّ العناصر نفسها تُصوَّر على الطريقة التشكيلية. إنَّ التفاعل المشترك للأجزاء، وحركتها الداخلية، والملاحم ثلاثية الأبعاد للكلَّ، متساندة تُعطي للورقة مظهرها الحيوي المتأله، وتزيد لوحة الألوان الأكثر تنوعاً في هذا التأثير. نلاحظ أنَّ البني الداكن والكُحلي، المستخدمين آنفًا بشح، ومع الذهب فقط، استُبدلَا بالبني والأخضر والقرمزي والأبيض. والحقيقة، أنه لم تبق إلا السُّعفة الهاشمية - على الرغم من كونها واضحة أكثر هنا، وأكثر أناقة في تفاصيلها مما كانت عليه في المخطوطات السابقة - لتهُّي دور الحبل السُّري الذي يربط بين هذه التركيبة وسابقاتها. أما فيما عدا ذلك، فهذه الصفحة - كميلياتها في هذا القرآن - مُلْفِتة بحزم تجاه المستقبل.

كتب ابن الْبَوَّاب مخطوطته على الورق، كما هي حال القرآن الأصفهاني المتأخر عليه بضع سنوات، الذي يُدرس لاحقاً في الفصل الرابع [207]، إلا أنَّ هذا الخطاط البارز أنجز هذا القرآن بالكتابات النصية: النسخي لمن النص، والثلث للعنوانين. والنصي شكل من الكتابة وُجد منذ بدايات الإسلام، غير أنه خُصِّص حصرياً للوثائق المدنية [122]. ومع وجود كل هذه التحوّلات في مخطوطه واحدة فلا عجب في أن يكون الباحثون مبهجين بهذه التحفة الفنية! وهي تقدم - كما أسلفنا - تاريخ المخطوط وبلد المنشأ. وكل ذلك - للأسف - لا يمكن أن نجزم بصدق هذا الدليل! وتوارد العديد من الأدلة الأدبية التي تشير إلى وجود ثائق مبكرة، ومتاخرة مزورة (فكتابات ابن الْبَوَّاب، بوجه خاص، قُلِّدت مباشرةً إثر وفاته). وعلى الرغم من أنَّ هذه المخطوطة، ولأسباب جوهرية، أقرب ما تكون إلى الأصيلة، من أيَّة مخطوطة أخرى اكتُشِفت حتى الساعة، فإنَّ تاريخها - على

[121] ورقة مزينة من مخطوطة قرآنية. أصباغ وذهب على ورق. بغداد. يعود تاريخها إلى 1000-01 م. حجم الورقة 13.5 X 17.8 سم. مكتبة تشيسنر بيتي، دبلن.



[122] ورقة من نفس المخطوطة القرآنية، حبر،  
أصياغ وذهب على ورق.



وتماسكة للعالم، وقد كانت هناك تباهيات داخلية في الرؤى، لكن مع تماسك في الأفكار المشتركة التي قبلتها النخبة المتعلمة. أما الظاهرة الأخرى، فتمثلت في اكمال تطور الثقافة الإسلامية؛ فقد تكونت المدارس الدينية والفقهية، وظهرت البدع والتضوف والفلسفة والتاريخ والأخلاق وغيرها من الرموز التي تشير إلى قبول واع للروح الإسلامية المتقدمة في القرآن وفي السيرة النبوية.

تكمن صعوبة سرد التحولات الشكلية للفنون، أو ظهور التقنيات الجديدة، في التحولات

في كل الطبقات الاجتماعية العراقية، ومن ثم في إفريقية والأندلس غرباً، وخراسان وبلاط ما وراء النهر شرقاً. ووفر العلماء والترجمون معارف قدية أخذوها عن منطقة المتوسط أو الهند، ثم طوروا جميع المجالات المعرفية باللغة العربية المتوافرة حديثاً، وامتدت اهتماماتهم إلى كل نواحي الحياة المادية والثقافية. وندين لتلك الأزمنة بالنظريات النحوية أو الشعرية، كما ندين لها بتطويرات الرياضيات الإقليدية، وعلم الفلك البطليموسي. ومع حلول عام 287هـ / 900م انبثقت عن المجتمع الحضري للعراق رؤية شاملة

المتوقعه تبدو للعين العصرية إبداعات مذهلة. ويُطلق على هذا النهج، اسم "المذهب النزري" atomism، وقد استُخدم كثيراً لتفسير أصالة الفن الإسلامي المبكر. وهناك وجه ثالث يستخدم الهندسة؛ وقد شَكَّلَ البحث في هذا المجال موجة خلال العقود الأخيرة. تُعدَّ التطورات الهندسية بالفعل أحد الإنجازات المميزة للفكر الإسلامي في القرنين التاسع والعشر م، فالهندسة على غرار العنايير التي أرساها ابن مقلة في مجال الكتابة تقنية لها قواعد مباشرة وواضحة، وطبقاً لهذا ربما تكون قد اكتست مكوناً أيديولوجياً إضافياً ينعكس فيه النظام العباسي. لكن التأثير الشامل للهندسة في الفنون يتمي في الواقع الأمر إلى القرون اللاحقة، على الرغم من انتلاق بعض البدایات الغربية في شمال شرق إيران، كما سوف نرى لاحقاً.

وإن النظر في نهاية المطاف إلى هذه القرون استناداً إلى مرحلتين من الأداء الفني محددين بوضوح قد يجرّ إساءة فهم للدور الذي أدته الفنون في المجتمع، وقد يولي أهمية مُضخمة للتحوّلات السياسية الرئيسية. بل لعله يجدر بنا النظر إلى الفترة التي انطلقت مع قبة الصخرة (71هـ/691م)، وانتهت عموماً بسقوط بغداد بين أيدي قائد شيعي مع 333هـ/945م) بوصفها حقبة ألمت بها عدة صروف، وفق إيقاعات لا تستطيع حتى الساعة فك طلامتها: تشكيل طقوس جديدة في الممارسات العقائدية؛ وأمراء يسعون إلى الحفاظ على دينهم، والتصرف كما الملوك القدماء؛ وتجار وحرفيون يكتشفون أسلوباً ومنتجات جديدة؛ وقادة دينيون، وفقّارون يصوغون أصول الفقه والمعارف الإسلامية، بل أفراد يسعون أحياناً إلى إيجاد طرائق لإنقاذ أنفسهم والوصول إلى الطمأنينة النفسية. إن كل هذه الصرف والمتغيرات، العامة أو الخاصة، والعلنية أو السرية، انعكست في فنون الأقاليم الإسلامية الوسطى، وثقافتها المادية على امتداد فترة المخاض هذه. وقد خلقت جوًّا من النشاط الكثيف انبثقت منه في آخر المطاف أساليب متماسكة في الفن الإسلامي المبكر. بفضل - وتحت - تأثير بغداد انتقلت هذه الأساليب - وإن لم تنتقل الأمزجة التي أوجّت بها - إلى مجلّم عالم المجتمعات الإسلامية أو "الأمة" أي: المرادف الإسلامي للمزاج الثقافي الهليني koiné في العصور القديمة. لقد شَكَّلت هذه الأساليبُ أسس فنون العالم الإسلامي منذ ذلك الحين.

الثقافية العميقية التي طرأت في العراق أولاً ثم في مجلّم العالم الإسلامي. وإن أعمال المؤرّخين على غرار المسعودي، والأدباء كالجاحظ، والقصاصين كالتوخي، والشعراء كأبي نواس، مدجّجة بالقصص والنواود والتخيّلات التي من شأنها أن تشيّر الفنون بعد ما تجمّع وتصنّف بطريقة منتظمة. أمّا بوصفها وثائق فردية مستقلة فإنّها مُغرضة وصعبة التأويل. ومع ذلك، فهناك مجالات يمكن أن تفتح فيها بعض الرؤى حول التأثير المباشر للعقيدة الجديدة ومتطلباتها الاجتماعية والأخلاقية في الفنون، وأحد هذه المجالات هو تحويل النشاط الاعتيادي للكتابة إلى رسالة تحمل رموزاً ودلالات، تنقل معانٍ مستقلة عن شكلها. أو تحويلها إلى مادة تستحق أكثر الزخارف تعقيداً. بل تحويل الكتابة أصلًا إلى غاية في حد ذاتها، أي إلى عمل فني. وال المجال الآخر المفتوح لدراسة التأثير آنف الذكر في الفنون هو المجموعة المعقّدة من التغييرات التي نطلق عليها: التبسيط والتجريد والتنميق الأسلوبية، وقد جُمِعَ واختُصَرَ تأثير هذه التغييرات تحت مفردة "أرابيسك" [الرقص]، وهو مصطلح أخْترَعَ في عصر النهضة الإيطالية، واعتمده في القرن الثاني عشر هـ / الثامن عشر م، الكُتاب الألماں المتخصصون في الجماليات، وهو يعني الترتيب الشكلي للزخرفة النباتية، ضمن تعاقب لا ينتهي من اللفائف، كما يشير كذلك، إلى مفهوم الموتيف المُكرَّر بلا نهاية.

يمكن فهم المركز المتميز الذي اتّخذته الكتابة والأرابيسك - سواء كان شكلاً أو مفهوماً - أو الذي أُعطي لهما على أنه انعكاسات مباشرة، أو غير مباشرة للحياة الفكرية العراقية اللامعة. وقد حصل ذلك بوجهين؛ الأول: أن الشكل والمفهوم كلّيهما، عكساً - أو عبراً عن - تشكيل أصول الفقه، أي النظام القانوني السائد، لاتخاذ القرارات وتبرير الأحكام؛ فأصول الفقه، مثل الزخرفة تماماً، مبنية على المنطق، ويمكن تعميدها لتلبية أية احتياجات فردية أو اجتماعية. إن هذا النظام، الذي قبلته غالبية النخب هو الذي يمكن أن يفسّر سهولة انتقال التقنيات والموتيفات الجديدة من مكان إلى آخر، وتكيفها للظروف المحلية. والوجه الآخر، من خلال اختراق الأفكار الإسلامية أو غير الإسلامية في أصلها لكل المجتمعات الإسلامية؛ وهو ما أعطى هذه المجتمعات شخصية مميزة خاصة بها، ويمكنه وراء كل هذا، مفهوم الله، بوصفه الحال حصرًا، ومن ثمة زيف كل الأشياء المرئية. إن هوان العالم البصري وزيفه، يفتحان باب الحرية لابتکار أية توليفات من التفاصيل غير







## الفصل الثالث

# الأقاليم الإسلامية الغربية

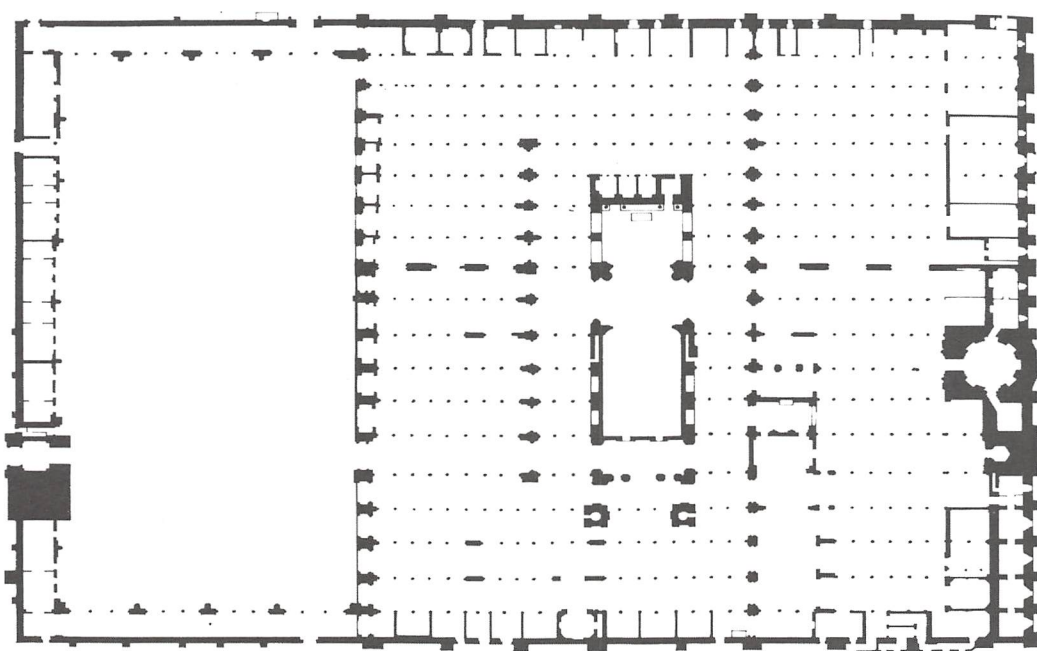
لـ الشبيلية وقرطبة وحولها، وفي عاصمة الفيزيقوقط سابقاً طليطلة. حفّزت السمعة الإيجابية التي تتمتع بها بغداد إلى توريد الثقافة العباسية الراقية. وقد شكّل استقدام علي بن نافع وإعجاب الناس بالشخص والشخصية رمزاً لهذا الافتتان بالثقافة العباسية؛ كان علي بن نافع (المعروف بزرياب) يحترف الغناء، وهو رجل ذو مناقب عدّة (أو لعل المؤرخين المتأخرین قد أصّلقوه به كثيراً من المناقب) يفترض أنه أدخل الذوق الرفيع، والعادات المُهذبة، إلى الغرب الأقصى الإسلامي قليل الرفعة. بلغت السلطة الأموية أوجها في القرن الرابع هـ / العاشر م، تحت حكم عبد الرحمن الثالث، وابنه الحَكَم (365-299هـ / 976). آلت الخلافة إلى الأمراء الأمويين، وأصبحت عاصمتهم قرطبة التي كانت إحدى أغنى المدن في العالم القروسطي، وأكثرها تألقاً. كان شعراؤها مشهورين في مجلمل العالم الإسلامي، وقد أثروا كذلك في الشعر المدنى الغربي المسيحي حديث النشأة. كانت الخلافة الأموية في إسبانيا -من عدة أوجه- المركز الثقافي الأقوى والأوحد في أوروبا، وكانت لها تأثيرات قوية على الشراحت العريضة من السكان المسيحيين واليهود داخل الأندلس وخارجها.

تركَّزُ التاريخُ الشفافيُّ للإقليمِ الإسلاميِّ الغربيِّ في أثناءِ القرونِ الأولىِ للحكمِ الإسلاميِّ في منطقتينِ، إحداهما ولايةً إفريقيةً تحتَ حكمِ ولادةِ السلالةِ الأغلبيةِ، بعاصمتها الجديدةِ: القِيرْوانَ، ومدنهما الساحليةِ المُحصّنةِ، مثل: سوسةٍ؛ والأخرى الأندلسُ، وهو اسمُ عامٍ أطلقَ على كلِّ أجزاءٍ شبهِ الجزيرةِ الإيبيريَّةِ تحتَ الحكمِ الإسلاميِّ. بقيتِ الأولى - من عدَّةِ أوجهٍ - تابعةً ثقافيةً للخلافةِ في الشامِ والعراقِ، وقد تعرَّضَنا لعمارتها في فصلِ سابقٍ، لكنَّ الأخرى أنتجَتْ ثقافةً وفناً أصيلينِ يُستوْقَدانِ الدارسينِ. أمَّا في المنطقةِ التي تفصلُ بينَهما فقدَ أسستِ السلالةُ الإدريسيَّةُ الصاعدةُ مدينةَ فاسَ، واستقرَّتْ بالكاملِ في شمالِ شرقِ المغربِ الأقصىِ، وشمالِ غربِ الجزائرِ الحاليةِ. لكنَّ المنطقةَ أوَّلَتْ في الفتنةِ الداخليةِ على الرغمِ من استقبالِ السلالةِ نفسهاَ مستوىَ طبَّانِيَّةِ نُولَّديسيِّينَ في القرنِ الثالثِ هـ / التاسعِ م، ولنْ تظُهرَ أهميتهاُ الفنيةَ، حتىَّ الأثريةَ، إلَّا معَ أوَاسطِ القرنِ الرابعِ هـ / أوَّلِ القرنِ العاشرِ م، وسوفَ تتناولُ منشآتها بالدرسِ في الفصلِ السابعِ . فتحَ المسلمونَ صقليةَ في القرنِ الثالثِ هـ / التاسعِ م، لكنَّا لا نكادُ نعرفُ شيئاً عنَّ فنونِها، ولا ثقافتها الماديَّةِ، تحتَ الحكمِ الإسلاميِّ البشَّرِ.

العمارة والزخرفة المعمارية

يُعدّ الجامع الكبير بقرطبة [123]، أروع منشأة معمارية شيدها الأمويون في إسبانيا. وهي اليوم على شكل مستطيل، طوله 190 متراً، وعرضه 140 متراً، وتشغل ثلث مساحته تقريباً باحة مزروعة بأشجار البرتقال، تحيط بها على ثلاثة جوانب أروقة معمدة، رُممت بكثرة. بينما تتدلى في الجانب الرابع، قاعة صالة شاسعة، فيها سبعة عشر رواقاً، قائمة على ستة عشر صنناً من الأقواس بأعمدتها. تجري هذه الأخيرة باتجاه جنوب غرب - شمال شرق؛

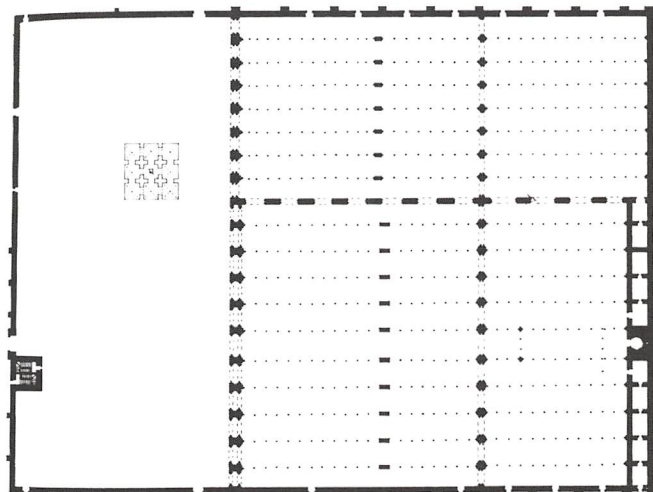
لم ينج إلا عبد الرحمن بن معاوية من المجزرة العباسية التي فتكت بالأمراء الأمويين سنة 132هـ/750م، ثم تمكّن عبد الرحمن -بعد فراره إلى الأندلس- من أن يصبح واليًا مستقلاً هناك، بفضل السند الذي وجده لدى المستوطنين السوريين الموالين للأمويين، وأتباعهم من بربر إفريقية الذين لا يقلون عنهم عدداً. وقد حكمت ذرية عبد الرحمن إلى حدود عام 399هـ/1009م ثلاثة أرباع شبه الجزيرة الإيبيرية، التي كانت تحت النفوذ الإسلامي. لم يكن الحكم سهلاً، ولا سلبياً؛ إذ كان عليهم صدّ المالك المسيحية في الشمال، والتيارات الثورية داخل مملكتهم. ومع زمن عبد الرحمن الثاني (حكم ما بين 218هـ/833م-237هـ/852م) كانت قد تقطّرت حياة ثقافية ذات بال، داخل المدن الجنوبية



[123] قرطبة، الجامع الكبير، المقصورة

[124] مخطط ، الجامع الكبير ، قرطبة

يَتَضَعُ من هذا الوصف السريع أَنَّ الْجَامِعَ لَمْ يُبْنَ دُفْعَةً وَاحِدَةً، حِيثُ يَكُنْ تَقْسِيمُ الْأَشْغَالِ إِلَى أَرْبَعِ مَراحلٍ [125] حَدَّدَتْهَا (بِاسْتِنَاءِ تَفَاصِيلِ قَلِيلَةٍ) الْمَرَاجِعُ الْأَدِيبَةُ وَالْوَثَاقَ الْأَثْرِيَةُ. بُنِيَ الْجَامِعُ الْأَوَّلُ مَا بَيْنَ 169-167هـ / 784-786م، عَلَى الْأَرْجَحِ مَكَانَ كَنِيسَةٍ مُسِيْحِيَّةٍ. كَانَ يَتَأْلَفُ مِنْ تِسْعَةِ أَرْوَقَةٍ أَوْ أَحَدِ عَشَرَ رَوَافِقًا، لَكِنَّ وَاحِدَ اثْنَتَيْ عَشَرَ فَسْحَةً بَيْنَ الْأَعْمَدَةِ، مَعَ رَوَاقَ أَوْسِطٍ أَوْسَعَ مِنَ الْآخَرِينَ يَكُونُ زَاوِيَّةً قَائِمَةً مَعَ حَائِطِ الْقِبْلَةِ. قَامَ عَبْدُ الرَّحْمَنَ (حُكْمُ مَا بَيْنَ 237-218هـ / 833-852م) بِالْإِضَافَاتِ الْأُولَى. يَكُنْ أَنْ يَكُونَ قَدْ زَادَ رَوَاقِينَ إِلَى بَيْتِ الصَّلَاةِ، لَكِنَّ مِنَ الْمُؤْكَدِ أَنَّهُ أَضَافَ لَهَا ثَمَانِيَّ فَسْحَاتٍ بَيْنَ الْأَعْمَدَةِ. حَصَلَ التَّوْسُّعُ الثَّانِي - وَهُوَ أَبْرَزُهَا - إِبَانَ خَلْفَةَ الْحَكَمِ 350-365هـ / 961-976م) الَّذِي زَادَ فِي طُولِ الْجَامِعِ اثْنَتِيْ عَشَرَ فَسْحَةً أُخْرَى، ثُمَّ شَيَّدَ مَجْمُوعَةً مِنَ الْبَنَيَاتِ الْمَدْهُشَةِ [124] عَلَى مَحْورِ الْمَرْكَزِيِّ لِلْبَنَيَةِ الْأَصْلِيَّةِ. بِدَأْ بِإِقَامَةِ الْقَبَّةِ الْمَرْكَزِيَّةِ (الَّتِي أَصْبَحَتِ الْيَوْمَ كَنِيسَةَ فِيلَافِيشُوزَا Chapel)، وَانْتَهَى بِإِضَافَةِ ثَلَاثَ قَبَبٍ أُخْرَى قَدَّامَ الْمَحَرَابِ الْمَذْخُوفِ بِثَرَاءِ [126]. يَبْدُو شَكْلُ الْمَحَرَابِ دَائِرِيًّا تَقْرِيرًا، بَيْنَمَا هُوَ فِي الْوَاقِعِ عَلَى هِيَةِ حُجْرَةٍ ذَاتِ سَبْعَةِ أَضْلَاعٍ. كَانَتِ الْمَنْطَقَةُ قَبْلَةُ الْمَحَرَابِ مَفْصُولَةً عَنْ بَاقِيِ الْجَامِعِ، وَتُشَكَّلُ الْمَصْوَرَةُ. قَامَ الْمُنْصُورُ وَزَيْرُ الْخَلِيفَةِ هَشَامُ سَنَةِ 377هـ / 987م، بِإِضَافَةِ الْثَالِثَةِ [127]، وَهِيَ تَوْسُّعٌ بِثَمَانِيَّةِ مَرَاتٍ بِاتِّجَاهِ شَمَالٍ-شَرْقٍ، اسْتَخَدَمَتْ عَنْ قَصْدِ طَرَاقِ الْبَنَاءِ الْمُبْكَرَةِ. وَقَدْ جَعَلَتِ الْعَمَلُ الْنَّهَايَةَ يَبْدُو تَقْلِيدِيًّا أَكْثَرَ فِيمَا يَتَعَلَّقُ بِنَسْبَةِ الْعَرْضِ إِلَى الْطُّولِ. لَكِنَّ هَذِهِ التَّوْسُّعَةِ دَمَرَتِ التَّنَاطُرَ الْمَحْوَرِيِّ. حَصَلَتِ إِضَافَاتٌ أُخْرَى فِي اثْنَاءِ الْقَرْنَيْنِ الْثَالِثِ وَالرَّابِعِ هـ / التَّاسِعِ وَالْعَاشرِ م، قَامَ بِهَا أَمْرَاءُ أَمْوَيُونَ مُخْتَلِفُونَ، لَكِنَّهَا تَبَقَّى كُلُّهَا ثَانِيَّة، بِاسْتِنَاءِ المَذْنَبَةِ

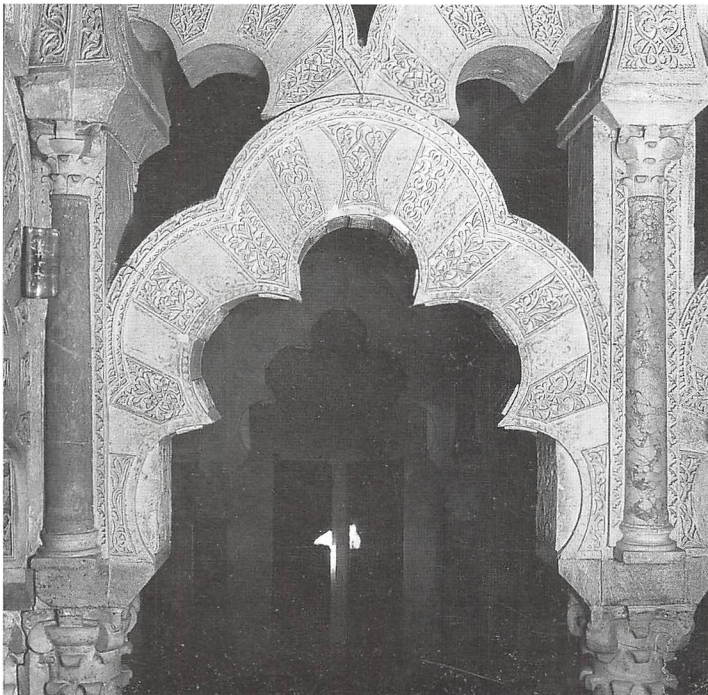


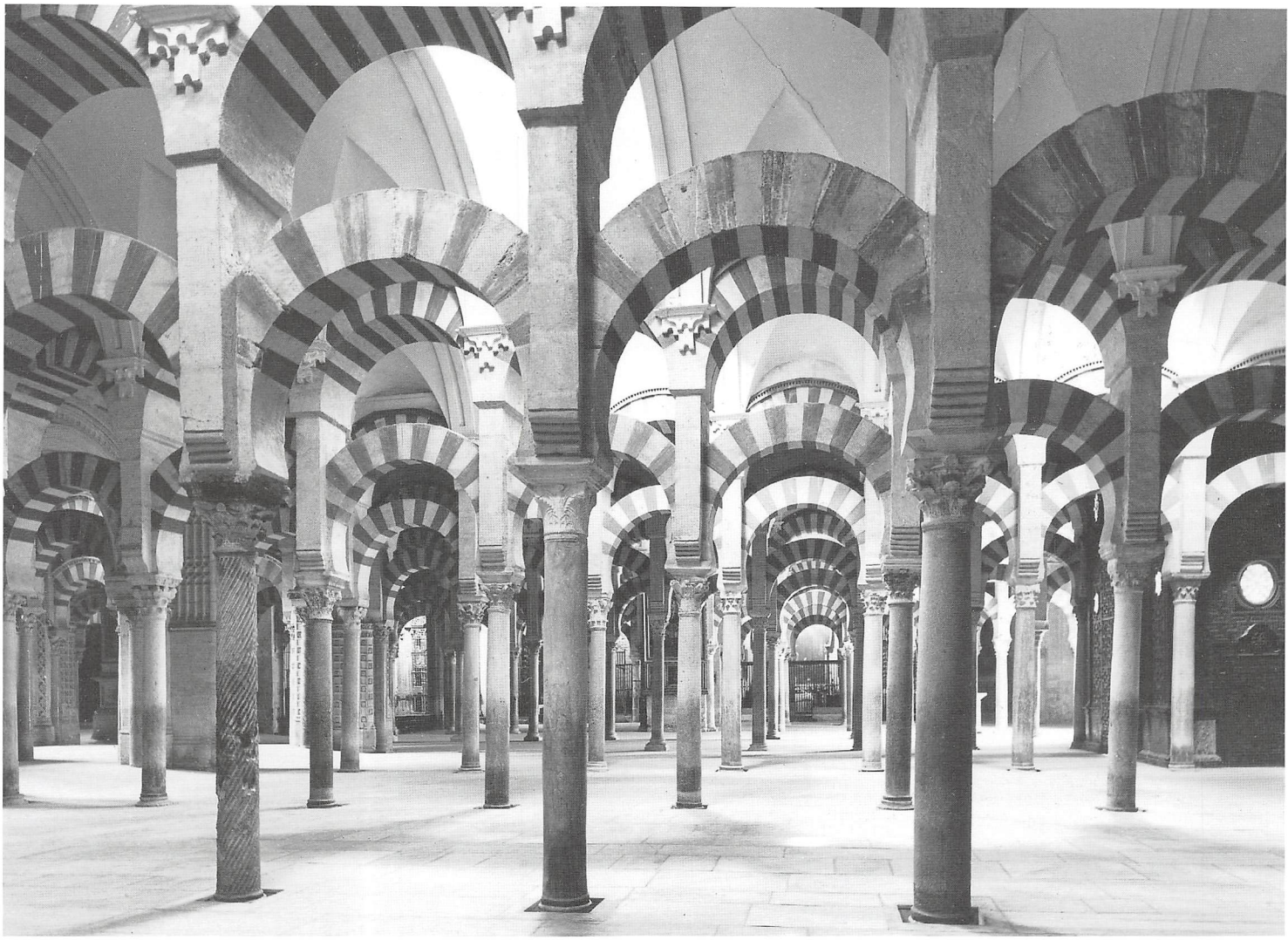
[125] قَرْطِبَةُ، الْجَامِعُ الْكَبِيرُ، تَسْلِيلُ الْبَنَاءِ، 6-784هـ / 833-852م، 76-961هـ / 987م

إِذْ كَانَ يُعْتَقَدُ خَطَأً فِي الْمَاضِي أَنَّهُ اتِّجَاهُ الْقِبْلَةِ. وَهُنَاكَ اثْنَتَانِ وَثَلَاثُونَ فَسْحَةً بَيْنَ الْأَعْمَدَةِ، تَبَلُّغُ كُلَّ وَاحِدَةٍ سَبْعَةَ أَمْتَارًا، بِاسْتِنَاءِ الْفَسْحَةِ السَّادِسَةِ مِنَ الْجَنُوبِ الْغَرْبِيِّ الَّتِي تَبَلُّغُ ثَمَانِيَّةَ أَمْتَارًا. ثَمَّةُ فِي مَنْتَصِفِ قَاعَةِ الصَّلَاةِ كَاتِدِرَائِيَّةٌ قَوْطِيَّةٌ شُيُّدَتْ عَامَ 919هـ / 1513م رَغْمَ الْمَعَارِضِ الشَّدِيدَةِ. كَمَا تَوْجَدُ كَنَائِسٌ وَمَعَابِدٌ صَغِيرَةٌ قَوْطِيَّةٌ، أَوْ عَائِدَةٌ إِلَى وَقْتٍ لَاحِقٍ، انْطَلَاقًا مِنَ الْقَرْنِ السَّابِعِ هـ / الْثَالِثِ عَشَرَ م. رُكِّبَتِ الْأَسْوَارُ الْخَارِجِيَّةُ أَكْثَرَ مِنْ مَرَةٍ، وَهِيَ مَقْوَمَةٌ بِالدَّعَامَاتِ، وَيَتَخلَّلُهَا اثْنَا عَشَرَ بَابًا مِنْ خَرْفَانَ.

[126] قَرْطِبَةُ، الْجَامِعُ الْكَبِيرُ، الْمَحَرَابُ

[128] قَرْطِبَةُ، الْجَامِعُ الْكَبِيرُ، قُوسُ مُتَعَدِّدِ الْفَصُوصِ





[127] قرطبة، الجامع الكبير، إضافات المنصور

أن كانت أقواس المبني الأصلي نصف دائيرية، ومكسوقة بعض الشيء، ها قد أصبحت متعددة الفصوص [128]، وبدل الحفاظ على العقد وحدة كاملةً قسمه المعماريون إلى أجزاء صغيرة خلقت بدورها ثُمودًا معقدًا من الأقواس المشابكة. واستُخدمت هذه الأخيرة سندات للبنية، وتصاميم زخرفية للمساحات الحائطية والبوابات، في آنٍ معاً. ويختص المستجد الثالث بالقباب الأربع، فقد احتفظت القبة الرئيسية قدام المحراب بالمتمن التقليدي المعتمد على قوس الزَّفِر، لكنه قائم على ثمانية أضلع عريضة ترتكز على أعمدة صغيرة محشوة بدورها بين أضلع المثمن [129]. ومن شأن هذا الترتيب أن يُقصَّر في طوله، بينما تكتسي قاعدة المثمن شكلاً متمامياً، وتتكون من أربعة وعشرين أضلاع منجلبة نحو المركز، ومتغطاة بالفصييساء. تقدم القباب الثلاث الأخرى تنوّعاً جديداً يستخدم النطْن نفسه. ونجد في كنيسة فيلافيشيزا أكثر هذه المحاور إثارة؛ إذ تحوّل الأضلاع مستطيلًا إلى مربّع.

يصعب تقويم الدلالة البنوية لهذه المستجدات، لكن تبرز مسألة بكل وضوح: فقد حملت التغيرات في بناء الأقواس وفي مظهر القباب زيادة ملحوظة في القيمة الزخرفية والتعبيرية لتلك الأقواس والقباب. إنَّ ما كان في السابق مجرد أشكال وخطوط معمارية بسيطة

البدعة التي شُيِّدَت سنة 340هـ / 952-951م. وقد رأى فيها بعض الباحثين حدثاً مرمزاً للسلطة الأموية في مواجهة القوة الصاعدة للفاطميين بإفريقية.

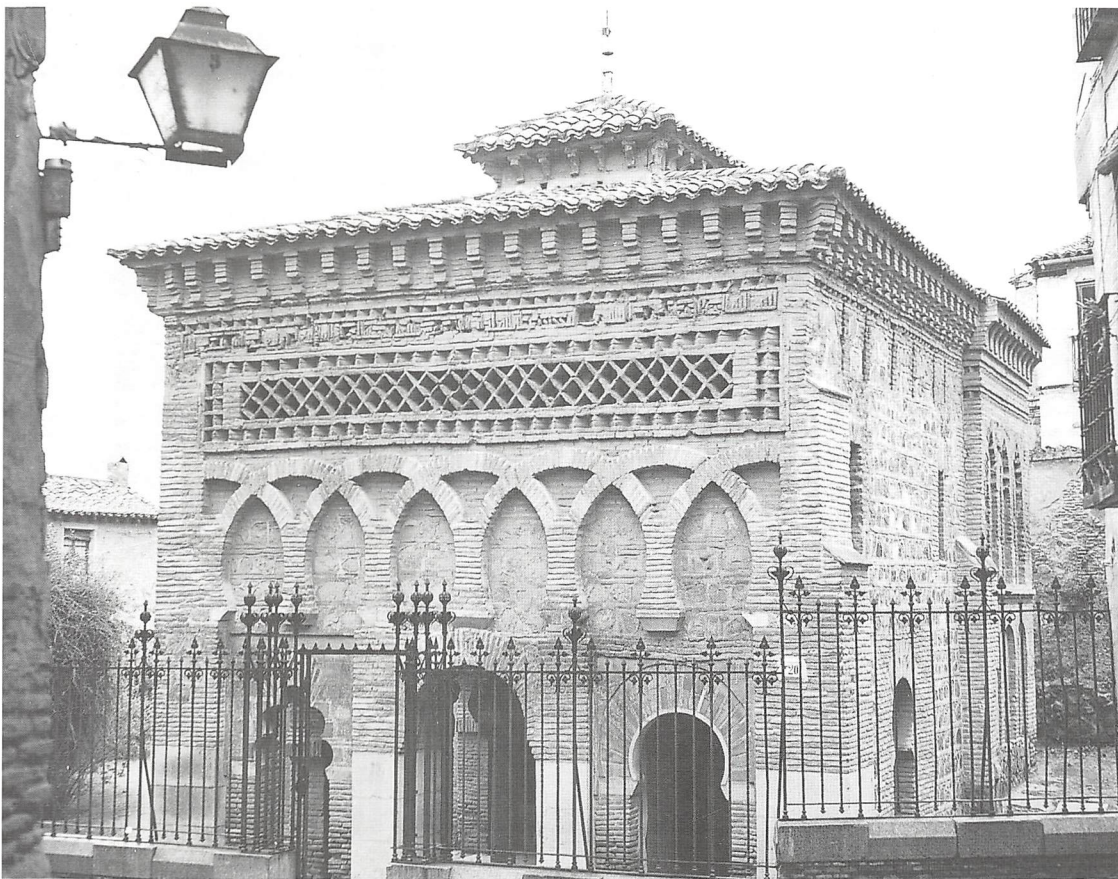
أعاد جامع قرطبة مثلما حصل في العديد من المساجد التقليدية المبكرة استخدام عناصر من البناء العائد إلى ما قبل الإسلام (ولا سيما الأعمدة والتيجان)، إلا أنَّ عدداً من المستحدثات المهمة حوتَّه إلى واحد من أعظم المعالم المعمارية القروسطية. يتمثل أولها في زيادة علوِّ البناء بتشييد صفين من الأقواس. وقد جدت هذه التقنية في الجامع الأصلي، وحُفظ عليها في كل الإضافات اللاحقة. يرتفع الصف السفلي من الأقواس قائماً على الأعمدة المألوفة. أما الصف العلوي فيرتكز على سوارٍ طويلة، ومرهفة، مُدرجة ما بين الأقواس السفلية، وقائمة بدورها على الأعمدة. لم تتوافر في إسبانيا الأعمدة الضخمة المميزة لبلاد الشام، وكانت الأعمدة المتاحة صغيرة لا تطيق حمل مساحة كبيرة على العمادات. ونتيجة لذلك نشأت هذه البنية الفرقية العجيبة، المنطلقة نحو الأعلى، والقائمة على عمادات كثيرة وقصيرة. وقد خلق هذا التصميم سقفاً معقد البنية، ذا أثر بصري أصيل، زاد في متناته تناسب ألوان الحجر، واستخدام القرميد والملاط.

يتعلق المستجد الثاني بإضافات الحكم التي تمثلت في الأقواس، والقباب، والمحراب. وبعد

[129] قرطبة، الجامع الكبير، القبة أمام المحراب



تحوّل إلى عناصر معقدة، وجزئيّ إلى وحدات أصغر، ثم أصبحت هذه الوحدات بدورها مساحة أو شكلاً منخرّين. وهو ما حصل على سبيل المثال لكل قطعة حجر من التي تكون القوس، أو للمساحات المثلثة الجديدة الفاصلة بين الأضلع الحاملة للقباب. تحولت الأشكال الواضحة للقبة الكلاسيكية إلى توليفات شديدة التعقيد من الخطوط والأشكال، التي تقاد تكون مشتقة مباشرة - مع تفاوتات - من وحدات إنشائية معينة. لقد أقرّ المعماريون المسلمين في إسبانيا بالدلالة الظاهرية للمستجadas التي حصلت في قرطبة، ويظهر ذلك في المسجد الصغير المعروف بباب مردوم في طليطلة [130، 131] (الذي أصبح الآن كنيسة كريستو دي لا لوز). ويعود تاريخ المسجد إلى سنة 390هـ / 1000 م



[130] طليطلة، باب مردوم، منظر عام

[131] طليطلة، باب مردوم، قبة



تقريباً، ويتنمي مخطظه إلى نوع شائع في العالم الإسلامي ظهر في العصر العباسي، وتناوله آنفًا بالدرس. وتكون أصله لهذا المسجد في قباه التسع الصغيرة المزخرفة، وهي مزودة بأضلع مرتبة ضمن ثناذج متعددة، ولا وظيفة بنوية لها كدعامات. قُورنت في كثير من الأحيان أضلع قربة بتلك المستخدمة في العمارة الغربية المسيحية المتأخرة، ثم ربها البعض بالأضلع التي نجدها في الكنائس الأرمنية، وببعض خصائص تقنيات بناء القباب السasanية والإيرانية المتأخرة، كما أعطى البعض الآخر أصولاً شرقية للأقواس متعددة الفصوص. ونجدها بالفعل في المشكواط الزخرفية لبعض البناءات العباسية (قصر عشير في سامراء، جامع ابن طولون في مصر)، وما يزال الشك يحيط بجمل هذه الفرضيات، لكن مثال كنيسة فيلافيشيوزا - حيث فُحصت طريقة بناء القبة - يُظهر أنَّ المعماريين في قربة لم يكونوا واعين تمام الوعي بالإمكانات البنوية للضلوع التي تتبع قباباً أكثر خفة. كما يبدو من العمارة الإسلامية المتأخرة في الغرب لم يلحظ أنَّ هذه الأضلع لها قدرات بنوية، ومن الجائز أنه لم تكن لهذا التيار أي علاقة بتطوير بناء القبة في العالم المسيحي.

إنَّ مسألة الأصول مشكلة عسيرة، ونکاد نجهل بالكامل تاريخ طرائق البناء الإيرانية في أثناء القرنين الإسلاميين الأولى. وعلى الرغم من ذلك عُوِّلت هناك الأشكال في بناءات نهاية القرن الخامس هجري / الحادي عشر والثاني عشر م بطريقه شبيهة بتلك المستخدمة في قربة، لكنَّ المؤيّفات المعمارية والزخرفية مختلفة.

أما فيما يتعلق بالأقواس متعددة الفصوص فيجوز منطقياً أن نتساءل إن كان البناءون الإسبان قد حولوا، بالفعل الأشكال الزخرفية الشرقية إلى أشكال إنشائية؛ لأنَّ التطور في أغلب الأحيان سار في الاتجاه العكسي، فالأرجح على هذا الأساس أن تكون أقواس

[132] مدينة الزهراء، مخطط

[133] مدينة الزهراء، رواق الحضور



ولا على الأموال الالزامية للتشييد، لكن يمكن أن تشكل النافورتان المجهّزان في بساتين القصر استثناءً لهذا الانطباع. وتذكر بعض المصادر المتأخرة أن إحداهما كانت مزданة باثني عشر تمثلاً لحيوانات حقيقة وخالية.

تقدّم مدينة الزهراء لتاريخ الفن عدة سمات مهمة؛ إحداها: الطريقة الفنية المستخدمة لإدماج المنظر الطبيعي المحيط، بواسطة نظام حسن التصميم من المرتفعات المطلة على المنظر، ونقاط المشاهدة؛ وتجلى السمة الثانية في الدقة التقنية والجودة الشكلية للعقود الخذولية [133] القائمة على أعمدة رقيقة؛ الثالثة هي العدد اللافت للنظر للأعمدة الملوّعة من الحرفين الذين أبجروها (والعديد منها معروض اليوم في متاحف العالم).

لم يظهر حتى الآن تفسير دقيق للدلائل الاجتماعية، وربما الاقتصادية، لهذه الظاهرة. ويُحتمل أنها تعكس جانباً من آلية تنظيم العمل في تلك العصور. وجد هذه التوقعات في إسبانيا، أكثر بكثير مما نجدها في باقي أنحاء العالم الإسلامي خلال هذه الفترة التكوبية. يجب في الختام أن نعرّج ولو باقتضاب على الزخرفة العمارية الإسبانية الأموية، على الرغم من شح المصنفات التي تقتفي تطورها. إذ يوجد في جامع قرطبة [134] -وبوجه

قرطبة وقبابها تطورات محلية إسبانية، لها انطلاقت مع الطوابق الثنائية للأقواس في الجامع سنة 167هـ / 784م، التي قد تكون استلهمت من الأعمال الهندسية الرومانية الصخمة، مثل قنطرة جسر الميلاد بماردة شمال قرطبة. لكننا في المقابل نجد في مناطق أخرى من العالم الإسلامي نظائر تعكس العلاقة نفسها بين البناء والزخرفة.

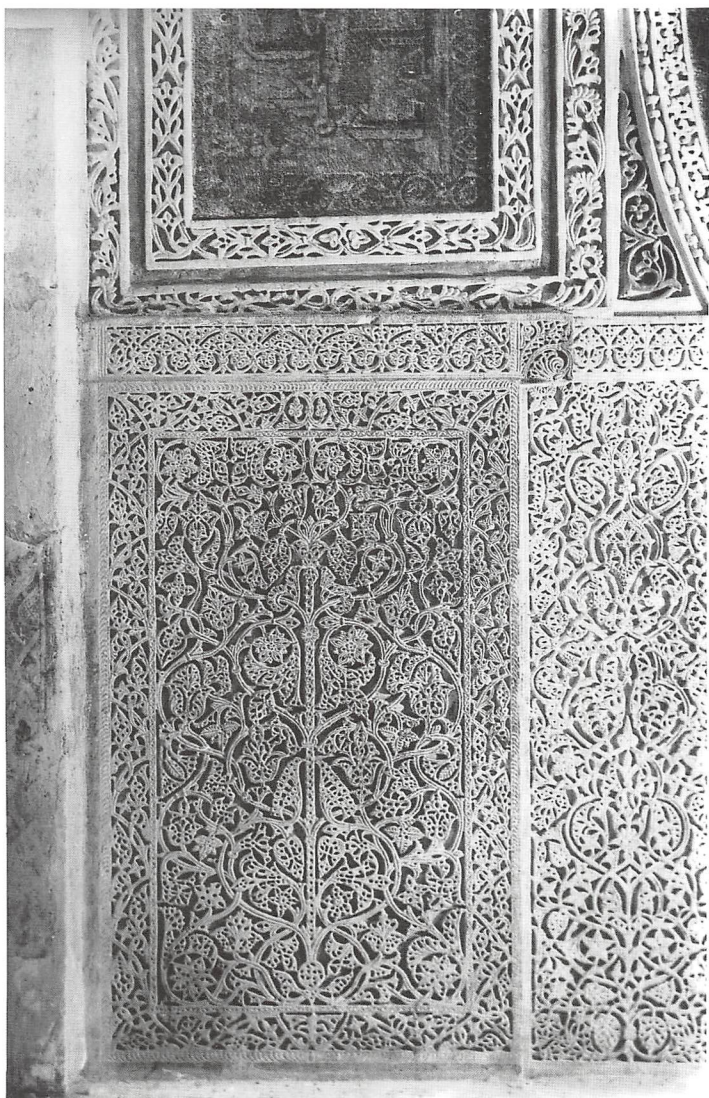
يتعلق آخر الجوانب المهمة في جامع قرطبة بالمحراب؛ فشكله الذي على هيئة حجرة كاملة أمر غير معتاد، يُحتمل أنه كان يشير إلى إحدى الدلالتين التاليتين: إما فتحة دائنة على العالم الآخروي، أو - إن كان مُضاءً - مثارة تصفيء طريق المؤمنين. يمتلك المحراب بكلّيّة من النقوش، كلها قرآنية تقريباً، تشمل آيات في سقف القبة تمجّد الله، وتشريعات تتعلّق بالالتزامات الدينية، وإشارات إلى طاعة أولياء الأمر [129]. ولعل العالم المسيحي المحيط كان له بعض التأثيرات في محراب الجامع. فيبدو أنه اكتسب دلالة طقسية، وشعائرية، ودينية دقيقة، لا يجدها في أماكن أخرى من العالم الإسلامي على الأقل خلال هذه القرون المبكرة. وكانت تُؤودي في هذا الجامع شعائر دينية غير شائعة في باقي العالم الإسلامي، كالموكب الذي تُحمل خلاله نسخة من القرآن. إنّ هذه الصفة الطقسية والرمزيّة للمحراب قد تفسّر استخدام شكل حذوة الفرس داخل الإطار المستطيل للبوابات. وهو ما جدّ منذ عام 240هـ / 855م بوجه الدقة في سان إستيبان، إحدى بوابات الدخول الرئيسية للجامع من القصر المحاذي له. ظلّ هذا التركيب الشكلي ميّزاً لحلّ العمارة الإسلامية الغربية، رغم أنه لم يكن محملاً على الدوام بالدلائل المذكورة آنفاً.

وعلى الرغم من مخطّطه المضطرب وغير المنتظم يظلّ جامع قرطبة أحد أروع المعالم العمارية؛ فيه يتجلّى سعي ولاة الأمر، والمصممين المسلمين للتغيير - لأول مرة - عن توافق تجمع بين كمال العمارة والزخرفة، فقد طور معماريّو الحكم أشكالاً بنوية وزخرفية أعطت للبنية القائمة على العمادات نظاماً جديداً ونبرة مستحدثة، كما كان الشأن في سامراء والقيروان. غير أنّ العرض المدهش للأقواس والقباب وهي قائمة على أعمدة رقيقة ومتواضعة ابتكار إسلامي إسباني بامتياز. إنّ ما لدينا هنا يُعدّ معلماً في فن العمارة؛ إذ يجمع بين الاقتصاد في الوسائل، والفعالية القوية للتباينات بين النور والظل، والفضاءات الفارغة والممتلة، والتركيز الواضح، ثم التشتّت الالتهائي في كل الاتجاهات.

نعرف الهندسة المدنية في إسبانيا الأموية من خلال بعض المنشآت العامة، ولا سيما التوسّعات الشاسعة لمدينة الزهراء التي ما زال الجزء الأكبر منها مردوماً حتى الساعة. وهي تقع على بعد بضعة كيلومترات من قرطبة. يعود أصلها إلى القصر الذي حوله عبد الرحمن الثالث إلى مدينة، وقد أصبحت آخر المطاف - ولفتره وجيزه - عاصمة الخلافة الأموية في إسبانيا. انطلقت الأشغال فيها عام 324هـ / 936م، ويفيدوا أنها لم تنتهِ البتة، إذا افترضنا أن تصميماً أملاه مخطّط رئيسي، ولم يكن مجرد نتيجة تتبع عرضي من البناءات مرتبط ببعضها ببعض بواسطة أنماط عمارة احتفالية، أو سلوكية.

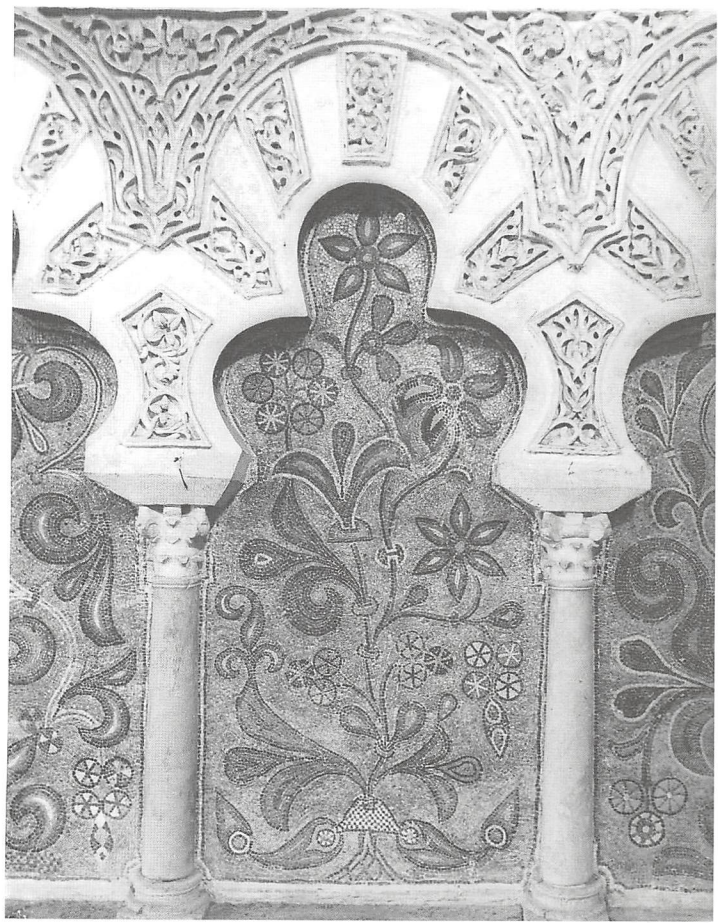
بالاعتماد على المسوحات والخلفيات الجزئية والمراجع النصية الكثيرة يمكن لنا إعادة تشكيل فضاء مسّور شاسع 800 X 1506 متر تقريباً، يعطي ربوة منحدرة. وقد ظهر إلى النور قرب وسط الحدّ الشرقي مجمّع من القصور [132]. عشر داخل المجمع على فضاءات خدماتية، وحمام، ومسجد، وعدة أبواء رسمية لها مخطّط كاتدرائي من ثلاثة أجنحة أو خمسة، تقدمها غرفة استقبال تواجه الباحة، وألاف القطع الجصيّة، وغيرها من الزخارف. وما زال كثير من الغموض يحيط بهذا المجمع، وقد اقتبس بالتأكيد ما كان معروضاً في قرطبة عن مدينة سامراء. ينبع بالفعل من هذا الموقع إحساس بالترف المفرط، والمكرّر أحياناً، شبيه بما نشاهد في سامراء، وكأنه لا توجد أيّ قيود على الفضاء المتوفّر،

[134] قرطبة، الجامع الكبير، قطعة من الرخام مأخوذة من المحراب





[136] قرطبة، الجامع الكبير، تاج عمود



[135] قرطبة، الجامع الكبير، لوحة فسيفسائية في المحراب

زخرفة هندسية أو رمزية، فإن العناصر الباتية طاغية على هيئة تنوعات متناهية من العنبر والأقثت الموروث عن العصور القديمة، إذ يُحتمل أن يكون هذا العنصر الكلاسيكي مشتقاً من العرف المحلي الروماني، أو ما بعد الروماني، أو ناجماً عن التأثير البيزنطي المتواصل (كجلب الفسيفسائين)، أو استخداماً انتقائياً بشدة للفن الأموي الأول لسوريا. ثانياً، زخرفة قرطبة ومدينة الزهراء أرقّ بكثير من زخرفة القiroان، وحتى الجزء الأوفر من سوريا (باستثناء المشتى)، فقد هُذبَت هنا الموضوعات الأساسية نفسها بصفة متناهية. وهكذا أضفت حرقة بدعة من السيقان والأوراق حول محور ثابت على بعض التيجان. وهو ما نراه على سبيل المثال في [136]، وفي لوحة مرمرية رائعة على جانب محراب الحكم الثاني. يتناقض هنا عدم تناول التفاصيل مع التناول الأساسي للمجموعة، كما يتضارب عن قصد التغير المستمر لعلاقات المساحات في الوحدات الفردية مع التأثير الأساسي لتقابل مساحة التصصيم مع الخلفية غير المرئية. ثم إن هذه الزخرفة بناءً في آخر المطاف، فهي لا تعكس التصاميم الشورية بلخصوص سامراء، بل تعتمد على المتعانقات، وعلى الأشكال الزهرية القليلة نفسها التي يُحتمل أن تكون مشتقة من العصور القديمة. وتكون جودتها في استبطاط حركاتها وعقاربها، أكثر مما هي في اكتشافها موضوعات جديدة.

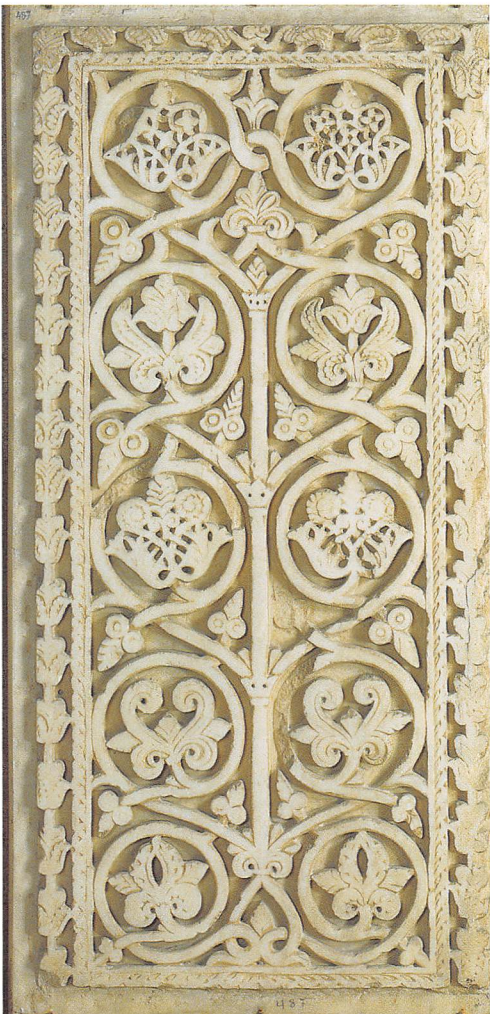
خاص في مدينة الزهراء - غزارة في اللوحات الفسيفسائية، والنحوتات المرمرية، والحجر المنقوش والجص، والخشب المحفور، أو المطلي. يتضح في الجامع أن زخرف التيجان، والرفوف فوق السواري الخامدة الصف العلوي للأقواس، وتناوب الأحجار المكونة لفصوص الأقواس، والكورنيش والسقوف، جميعها تابعة للأشكال التي أبدعها المعماريون، وخاصة لها. ولم تظهر الحاجة إلى تأثيرات بصرية خاصة إلا في المحراب، وفي بعض البوابات. وهو ما دفع - في هذه الحال - إلى تضييد لوحات، وفسيفساء، ونقوش مرمرية، وجص مقولب، مستقلة عن العمارة. بل حتى هنا - في كيفية اتباع الفسيفساء للخطوط المعقّدة التي ابتدعها المعماري، على سبيل المثال - يعمل ثراء الزخرفة أساساً على توكييد الانطباع الدرامي للبنية، والزيادة فيه. ونلاحظ في القصور في المقابل أن اللوحات الزخرفية كأنها تُغطّي جل جدران الأبهاء الرئيسية، ولعله تقليد للأعراف التي تأسست في سوريا الأموية. حتى وإن لم يتم الحفاظ على غرف كاملة (على عكس خربة المجر، وقصر الحير الغربي) أو ترميم بعضها بطرق مأمونة فإنه يمكن أن نتصور وجود الأطر الهندسية نفسها - البسيطة أو المعقّدة - وهي تحيط بزخرفة فاخرة، شبيهة بالزربية. ولا تحتاج إلى توضيح مفصل لورفولوجيا هذه الزخرفة، كما عرّفه في السنوات الأخيرة إيرورت، وبافون ملدونادو، وغيرهما. ومع ذلك تبرز بعض الخصوصيات مقارنة بسامراء، أو القiroان في القرن الثالث هـ / التاسع م، أولاهما أنه على الرغم من وجود

المادية لكل واحد من البلدان الإسلامية العديدة المحاذية لهذا البحر إلاً من هذا المنظور، كما أنَّ أي دراسة لفنون هذه المنطقة لا تستند إلى هذه الوحدة، ستتحقق في التعرف إلى مكونات الفسيفساء الثقافية الشيرية للدولة الإسلامية المبكرة أو القروسطية التي تتحدث عنها ولن تدرك كنه حضارتها بالتمام والكمال.

علينا أن نشدد بما يكفي على الدور المهم الذي أتته الأعراف والأساليب الملكية الأموية في عملية تكوين الفن الإسلامي في شبه الجزيرة الإيبيرية (حيث تتجدد البرتغال وإسبانيا). إن عضد الباب المرمرى الآتى من مدينة الزهراء - المدينة الأموية الجديدة التي أُسْتَسَت ما بين 317-327هـ/930-940م على بعد خمسة كيلومترات تقريباً شرق قرطبة - يشكل مثالاً جيداً لاعتماد الفن الأندلسي بشدة على المنتجات السابقة لبلاد الشام. والزخرفة التي يُطلق عليها "شجرة الحياة" يذكرنا باصرار برسوم الموتيف عينه على عدد من مشبات النواخذة الجصية من قصر الحير الغربي. كما يشي بزخرفة العديد من السقوف الخشبية للمسجد الأقصى [87، 88]. ويعود أصل موتيق شجرة الحياة إلى نظيره في الشمعدان الكلاسيكي المتأخر.

تَعرض النماذج الأموية الملكية منها والأندلسية، حاشية من التصاميم النباتية المتكررة،

[137] عصادة باب من الرخام من رواق عبد الرحمن الثالث، مدينة الزهراء. يعود تاريخها إلى ما بين 953م، 956م، 1045م. متحف مقاطعة قرطبة للأثار، قرطبة



## التحف الفنية

نُوقشت حتى الآن - وباستثناء الأندلس - الفنون التي ظهرت خلال هذه الفترة التكوبينية في الأقاليم الإسلامية الغربية، أي المغرب الكبير إن ذُكرت بعدها جزءاً من الأعراف العباسية، أو الفاطمية. غير أنَّ التقسيم الجغرافي والترتيب الزمني المتبَع في هذه الدراسة لتاريخ الفن الإسلامي - على عكس المقاربة التقليدية المعتمدة على السلالات - أتاح لنا تقديماً أكثر شمولية ودقة لما يمكن تسميته الفن الإسلامي الغربي للعصر المبكر، أي فنَّ المغرب الكبير ما بين 390-1000-1065هـ. ولا يمكن إلاً من خلال مقاربة من هذا القبيل أن ننظر إلى التحف المُتَّسِّطة في هذه المنطقة من العالم الإسلامي، على ما هي في الحقيقة: انطلاقات جديدة للغرب الإسلامي ومنه قطع من تلك الفسيفساء التي يشكّلها الفن المغاربي المبكر. عندما لا يُقْوَم في هذا السياق فإنَّ المنتجات الإسلامية المبكرة لتونس، والمغرب، وصقلية، وبعض المنتجات الإسبانية، تُهَمَّل كلياً في دراسات تاريخ الفن الإسلامي، أو تلغَّها الظلال الداكنة للأعمال الفنية الأكثر شهرة، أو زيادة، أو جمالاً. والحقيقة أننا نحتاج إلى دراسة المدى الكامل للتاحف الفنية المغاربية لهذا العصر، لنجعل بتاريخ الفن الإسلامي في القرون الثلاثة والنصف الأولى فحسب، بل كي نساعد على تفسير الفصول اللاحقة لهذا التاريخ كذلك.

دوررة التبني، ثم التكيف، فالتجديد التي تتبعناها في الفنون الزخرفية للأقاليم الإسلامية الوسطى خلال هذه الحقبة ظهرت أصداؤها في مختلف المراكز الفنية المعاصرة للأطراف الغربية للعالم الإسلامي. ويدين كثيراً الفن الذي تطور في المغرب الكبير إبان هذه المرحلة التكوبينية إلى ثلاثة مصادر مختلفة، أولها: العالم اليوناني الروماني الذي هو تراث مشترك لكلَّ البلدان الإسلامية لسواحل البحر الأبيض المتوسط، وبما أنَّ الأعراف اليونانية الرومانية كانت السائدة وقت الفتوحات العربية، فقد تبنَّت سماتها الحقبة الإسلامية المبكرة، وكُفِّت تدريجياً لولاة الأمور الجدد.

أمَّا المصدر الثاني فتمثل في الأساليب والأعراف الفنية التي طُورَت تحت رعاية بيت الخليفة الحاكم من دمشق وبغداد. وسعى الولاة الذين حكموا المغرب الكبير إبان العصر الإسلامي المبكر باستمرار إلى محاكاة أساليب حياة الأمويين والعبيسين وحتى التفوق عليهما. ويسبب الحظوة التي كانت تتمتع بها هاتان السلالتان خلق الإنتاج الفني لمدىهما العواصم، أو مراكزهما الفنية، موجات وتيارات نشأت عنها المحاكاة، أو التنوعات في المراكز الحضرية الرئيسية للغرب الإسلامي. وقد حصل الأثر نفسه عندما سافرت التقنيات والأساليب التي طُورَت في المركز إلى مناطق أخرى من خلال هجرة الحرفيين الباحثين عن العمل، أو المدعويين من قبل رعاه أكثر جاهًا وثراء. وعلى هذا الأساس يفترض بنا أن ننظر إلى المراكز الرئيسية في الأقاليم الإسلامية الوسطى بوصفها محور عجلة دراجة، وقد تشَبَّعت شعاعات هذه الدراجة لتبلغ أقصى العالَم الإسلامي، حاملة بذور أشكال الفن الصاعد الجديد الذي نعرفه اليوم تحت مسمى "الفن الإسلامي"، وبعد أن تبنته هذه الأقاليم القصبة انطلقت الدورة مجدداً لتتكرر مع السكان المحليين، فقد كَيَّفَ هؤلاء أساليب المركز كي تلبي احتياجاتهم، مُضيّفين إليها عناصر كانوا معادين عليها، وبهذا المنوال خلقوا نسخة غربية (وشرقية) من الفن الإسلامي الكلاسيكي المبكر.

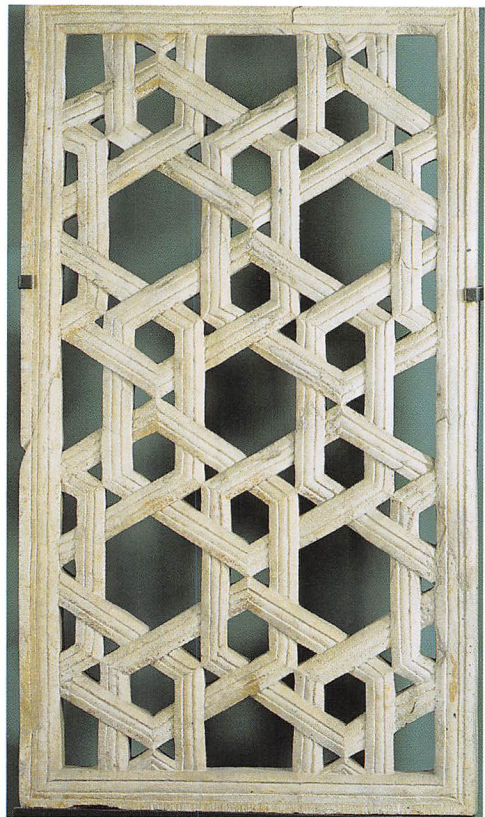
والمصدر الثالث الذي يدين إليه الفن المغاربي هو "المجتمع المتوسطي" المعاصر ذاته، فقد ذكر أكثر من باحث أنَّ "المتوسط كان على الدوام قوة جامعة للبلدان المحيطة به، ويدعيه أن يكون انتشار الثقافة اليونانية والرومانية اعتمد عليه كثيراً، ومع ذلك فإنَّ هذا الواقع يجري نسيانه بكل سهولة في الدراسات المتعلقة بالفن الإسلامي". لا يمكن فهم الثقافة



[139] نقش رخامي نافر، الطول 53 سم، الإرتفاع 35 سم. متحف مقاطعة قرطبة للأثار، قرطبة

القرن الثامن م، وقد ثُمت دراستها سابقاً.

كانت أبرز الفخاريات المُزجّجة في الأقاليم الإسلامية الغربية في أثناء هذه الحقبة تلك التي تُحاكي المجموعة المزجّجة البيضاء المعتمة المصوّنة في البصرة بالعراق في العصر العباسي. وتقلّد بوجه خاص ذلك الصنف المزدان بتصاميم مرسومة أساساً باللون الأزرق الكوبالي. لكن - على عكس المثال العراقي - طغى على الأواني في الولايات اللونان الأخضر والبنفسجي. كما غابت في إفريقية التمثيلات الرمزية على التصاميم النباتية، أو الهندسية، أو الحروفية السائدة في المراكز القارية الأموية [141]. من جانب آخر يظهر على النسخة الأندلسية ولع بالزخرفة الرمزية، واللامزية في آنٍ معاً. فمجموعه الفخاريات



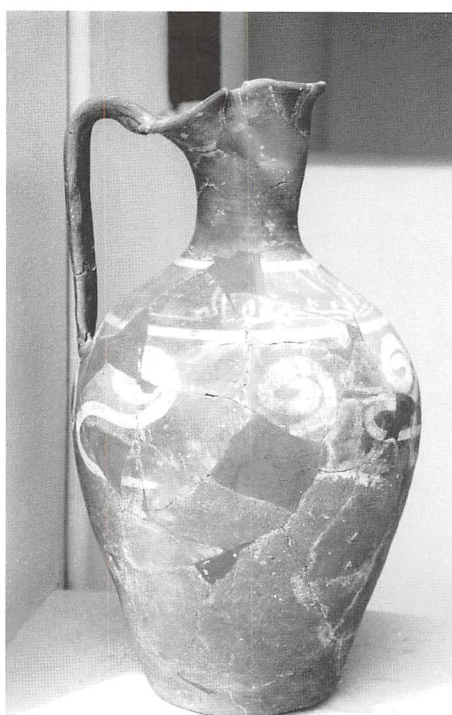
[138] شبّيك نافذة رخامي 177 سم، متحف مقاطعة قرطبة للأثار، قرطبة

والمتعلقة كذلك، وقد انتشر بوجه خاص موتيف شجرة الحياة ولا سيما في الزخرفة المعمارية، وتنوعت أشكاله بلا حصر. وإذا نجده في العمارة المدنية والدينية [134] لإسبانيا الأموية، فقد شاع لاحقاً إلى إبان حقبة ملوك الطوائف أيضاً.

وظهرت في الأندلس موجة الولع بمبشّكات النواخذة الحجرية، أو الجصية المزخرفة بعناصر هندسية متكررة [138]، وهي ظاهرة نشأت عن انتشار هذه المبشّكات قبل ذلك في المراكز الأموية القارية [86]. كانت المبشّكات تروق الناس، لا لمجرد جاذبيتها وجمالها، بل لسماتها الوظيفية كذلك؛ ففي المناخ المتوسطي الحار كانت وسيلة لحفظ على الخصوصية، مع إمكانية الرؤية من الداخل. كما كانت تشعل الإضاءة، وتُحدد التهوية، وتُصدّ الحشرات بواسطة فتحاتها متعددة الأحجام.

إضافة إلى التحف الفنية الحجرية، المنقوشة ببناء، والمزданة بالموئفات النباتية والهندسية، نجد في الأقاليم الإسلامية الغربية خلال هذه الحقبة المبكرة تحفـاً فنية أخرى، عليها زخارف رمزية استعارية، وهي توافر في كل من شبه الجزيرة الإيبيرية وإفريقية على السواء. ونذكر من بينها النقش المرمرى النافر والملرّمع [139] الذي عُثر عليه في المهدية (تونس حالياً)، ويبدو أنه كان يزيّن إحدى البنيات المدنية في هذه العاصمة الإفريقية. يظهر على النقش حاكم يترشّف مشروباً، ويرفه عن نفسه مع عازف يفتح في آلة تشبه الناي. وقد عُثر في الأندلس كذلك على قطع معمارية معاصرة مرصّعة بالطريقة نفسها بالحجر الأسود.

يَكْل الإبريق [140] ثرذجاً مبكراً من الفخاريات المنتجة في إسبانيا الأموية، وهو مصنوع من الطين الملبس، ومزدان بتصاميم حروفية وهندسية. تُحاكي المجموعة التي يتميّز بها هذا الإبريق مجموعات التحف الملكية الأموية المتأخرة والعباسية المبكرة، المؤرخة في



[140] إبريق خزفي مطلي، الإرتفاع الافتراضي 47 سم. المجموعة الأثرية لمدينة الزهراء، قرطبة



[143] تفاصيل خشب المحراب في الجامع الكبير، القيروان، يعود تاريخه إلى ما بين 863م و856م



[141] بلاطة خزفية مطلية بطلاء غير لامع. العرض الأقصى 30 سم. المتحف الوطني باردو، تونس

[142] صحن خزفي مطلية بطلاء غير لامع، القطر 35 سم. متحف غرناطة للأثار، غرناطة



بهذه التقنية الذي يزيّن محراب الجامع الكبير. الذي أضافه إلى البناء الحَكْم الثاني ما بين 354-357هـ / 965-968م. وعلى هذا الأساس يجب أن نضع هذين الصنفين من الفخاريات في النصف الثاني من القرن العاشر م، لكن ليست لدينا إمكانية تحديد الفترة الزمنية التي تَطَلَّبَها انتشار هذه التقنية من الضفاف السفلي لنهر الفرات، إلى السواحل الجنوبيَّة والغربيَّة للمتوسط؛ لأنَّنا لا نعلم بدقة متى ابتدأ إنتاج الأواني المزججَة البِيضاء المعتمة المزينة بخضاب الكوبالت، ولا كم استمرَّ تصنيعها في البصرة بالعراق. وقد يُطَلَّب انتشار هذا النوع من التقنيات أَعْوَاماً عديدة، مما يضمن أن تُعمَر بعض الأساليب طويلاً، ويشير إلى وجود اتفاقيات دولية.

يُعدّ المنبر الخشبي للجامع الكبير بالقيروان [143] من أهم الأعمال التي أُنجزت إبان هذه الفترة، في الأقاليم الغربية، وقد صُنِع ما بين 242-249هـ / 863-856م، وهو أقدم منبر

الأندلسية تشمل ذلك النوع المنتشر بكثرة في النماذج العباسية الأصلية، ونقصد بها تلك الأواني التي تُحاكي المنتجات الصصية البيضاء، والخزفيات الصينية الأولى. ولم يُعثر على البَيْتَة في إفريقية على هذا الصنف من الخزفيات [142]. بعد أن تبنَّى الحرفيون المحليون - ورثَّا ولادة الأمور أنفسهم - هذه الأساليب القادمة من المراكز كيَفُوها ثلاثة احتياجاتهم، وأدواتهم الخاصة، مضيفين إليها عناصر مألوفة لهم. وبهذه الطريقة نشأت نسخة غربية من أحد أفحَم نوعي الخزفيات المزججَة العباسية على الإطلاق. وقد أُنْتَجت بهذه التقنية في إفريقية وفي الأندلس أيضًا تحفَ ثلاثية الأبعاد، وبناتٍ خزفية حائطية.

يمكن أن نفترض أن الأواني المزججَة متعددة الألوان القادمة من هذين الإقليمين الإسلاميين الغربيين معاصرة بعضها البعض. ونستخلص ذلك من القرابة الأسلوبية والأيقونية، والشبه التقني. ويتوافق لنا التاريخ التقريري للإنتاج الأندلسي من خلال القالب المُزخرف

مختلفة. إن طلاقة من هذا القبيل تشهد على خيال جامح، وقوّة حركيّة داخلية. ومع ذلك فإن تراكم الأشكال، والتوليفات غير المتوقعة، والمحاورات المتقلبة باستمرار، وكذلك غياب أيّ علاقة وثيقة بين اللوحات الهندسية والنباتية، كل ذلك يشي بمسعى غير واضح بعد ما زال ينطّصه بعض التركيز. وعلى الرغم من أنّ الحرفين تحكموا ببراعة مدهشة في تصاميمهم، فإن التوازن، وحتى تباعد الفسحات، والوحدة الشكلية لكل مجموعة موضوعات تُظهر أنّهم ما زالوا يتلمسون طريقهم بحثاً عن تراكيب ومفردات اللغة الزخرفية المطورة حديثاً. وهذا فإن الخلاصة النهاية الوحيدة التي يمكن استنتاجها هي السعي لإنجاز التعبير الفنيّ باستخدام المويّفات الاطباعية التجريدية.

اقترض الباحثون فيما مضى أنّ هذه اللوحات نُقشت في بغداد، لكن النص المُشار إليه آنفاً العائد إلى القرن الخامس هـ / الحادي عشر م يشير بوضوح إلى أنّ لوحات خشب الساج استُوردت من تلك المدينة؛ لتصنيع آلات العود، لكن الأمير الأغليبي التائب استخدمها - عوضاً عن ذلك - لتصنيع المنبر المُهدى للجامع الكبير بالقيروان. والأرجح أن التحف الفنية على غرار الباب، أو لوحة المنبر [96] - وقد عُثر عليها في العراق، رجّماً في بغداد نفسها - شَكَلت المنوال الذي اقتُبست منه التحفة الأغلبية الممتازة، فالقطع المرجعية المذكورة تحمل مساحات مزخرفة مماثلة عليها تصميمات مبنية على مفردات الزخرفة الأموية. ومع أنّ المنبر صُبِعَ زمن كانت سامراءً عاصمة العباسيين، فأسلوب نقوشه لا يعكس شيئاً من التوجهات التجريدية لخصوص سامراءً بأسلوبها "ب" و "ج"، كما تغيب تماماً عن اللوحات الزهرية تلك الجودة المبتذلة التي شاهدتها في الأسلوب "أ". لذا، يجب أن نفترض وجود فاصل زمني ثقافي، وهي مسألة سهلة القبول بالنظر إلى بعد المنطقة التونسية، التي تنتهي أشكالها الفنية إلى العالم المتوسطي، بدلاً من غرب آسيا، كما هي حال سامراءً. إنّ هذا بعد المكاني، وهذا العرف الثقافي المختلف، يفسران لماذا كان صناع منبر القيروان يستخدمون في مركزهم المتوسطي المفردات التقديمة بحيوية متتجدة. وقد كان نظائرهم في العاصمة البغدادية يظهرون عليهم الكلل لدى اتباعهم الأعراف التقديمة، بينما آخرون انطلقاً في تجربة أفكار جديدة.

بعد مرور أكثر من قرن على تاريخ إنجاز هذا المنبر في إفريقيا، أُنجز منبر ثانٍ في فاس [144]، وقد أمر بصنعه التابع الفاطمي بولوغين زيري سنة 369 هـ / 980 م لمسجد الأندلسين الكائن بالمدينة ذاتها. ومثّلماً كانت حال المنبر السابق، اقتبس هذا المنبر بدوره من الأساليب والأعراف الفنية التي تطورت تحت رعاية الأمويين في دمشق، وبقيت آثار الطلاء الأصلي، على اللوحتين المتقوشيتين، وتمثل الزخرفة الرئيسية على كل واحدة منها في شجرة نخل منمقة تتوسط قوساً، ويحيط بها نصّ مزوّي مُورق. وبما أنّ الموتيف النباتي ذاته جزء من التراث القديم المتأخر للفن الإسلامي المبكر (تكيف لشجرة الشمعدان الكلاسيكي المتأخر)، فلا يمكن لنا أن نرسم بدقة مسلك هذا الموتيف في طريقه إلى المغرب، ولا زمن وصوله ودخوله في السجل الأيقوني المحلي؛ فلعله عبر مباشرة إلى سجل حرفتي فاس قادماً من بلاد الشام، أو لعله قد من بلاد الشام عبر الأندرس، أو حتى من بغداد عبر إفريقيا.

تُعدّ التحفة الفنية الأندلسية المنحوتة من العاج التي بقيت بكميات ملحوظة من أجود المنتجات هذه الحقبة، وهي تتوافق مع البذخ الملكي والإبداع الفني الذي كشفته المعالم المعمارية لإسبانيا الأموية. ومن حسن الصدف أنّ كثيراً من العاجيات تحمل أسماء الشخصيات الملكية، أو وجهاء البلاط الذين صُنعت لهم. كما تردّ عليها التواريخ، التي تتراوح بين 349 هـ / 960 م وبين منتصف القرن الخامس هـ / الحادي عشر م. وهي في



[144] لوح من خشب المنبر في مسجد الأندلسين، فاس. يعود تاريّخه إلى 369هـ / 980م. اللوح الأمين 55 سم. اللوح الأيسر 56 سم. متاحف البطحاء، فاس

قائم في العالم الإسلامي، ويتميز بشكل من أبسط ما يكون: هو مجرد جدارين خشبيين جانبيين مثّلثي الشكل، يحيطان بمدرج، وتعلوهما منصة. لكن وظيفة الجدارين لا تكتسي الأهمية نفسها، التي تحملها الثلاثة عشر صفاً من اللوحات المستطيلة، على كل جانب التي تميّز بتنوّع غني من التصميمات المعتمدة مباشرة على الأعمال الفنية الأموية. وتوجد آخر المطاف - قرابة بين العناصر الهندسية - وهي أكثر عدداً - والتصميم، كتلك الموجودة على شبّكات التوافذ في الجامع الكبير بدمشق، بينما تنتهي التوليفات الزهرية - وهي الأجمل - إلى نوعية نقوشات المشتى، وموقع آخر. ويتجلى الاستثناء الوحد في بعض التوجهات الأسلوبية العباسية الجديدة التي تبرز الآن بزيادة من الوضوح. لقد اختفى أيّ اهتمام بالنمّو الطبيعي، وبالواقعية النباتية، ليأخذ مكانه التوكيد على الخيال الإبداعي النباتي التجريدي. ونشاهد على النسبة عينها أشجاراً، وورقات، وثماراً، من أصناف مختلفة. تلتوي الفروع والأغصان وفق أشكال غريبة هندسية أحياناً، بل هي تُستبعد كلية في بعض الحالات. كما تتحول الأشكال المألوفة فجأة إلى أشكال مختلفة. وعلى الرغم من ندرة العناصر الزخرفية المحسنة - مقارنة بغيرها - فإن مساحاتها المنقوشة بهاء تجلّى بوضوح على خلفية الطلاء الداكنة؛ وتظهر العناصر نفسها ضمن توليفات

إطارات مماثلة على شكل فصوص تموي مشاهد ملوكية أكثر جرأة، وهي تبرز بوضوح بمحاذة مساحات الفصل المكثفة بالزخارف الدقيقة. تحمل هذه التحفة توقيعات مجموعة الحرفين الذين زخرفوها، ويشهد ذلك على أن العمل كان جماعياً. وعلى الرغم من هذا التنظيم - أو بحسبه ربما - فلا توجد علاقة متكاملة بين زخرفة العلبة وشكلها؛ ففي علبة عاجية أخرى صُنعت ما بين 398-439هـ / 1004-1008 م لعبدالملك، وعلى الشاكلة نفسها، تكون الأقواس - المتناقضة مع مبادئ الحركات الاعتيادية - عقداً في جزئها العلوي كأنها أطر محبيطة بعصافير صغيرة، وينشأ عن ذلك انطباع عام بوجود غطاء منقوش يلف العلبة كلها. أصبحت التوليفة الجامدة بين مساحة بعناصر ثرية وشكل بسيط معيارية من منظور العماري والحرفي المسلم، إلى درجة أن الشكل لم يعد مهمماً مقارنة بالزخرفة، فقد استحوذت الزخارف على بعض الوظائف الجمالية للشكل القائم تحتها.

كما سبق أن لاحظنا فيما يتعلق بالتحف المصنوعة على وسائل أخرى والمتّجحة في أثناء هذه الفترة في إفريقية والأندلس، فإن نماذج الزخرفة المُجَدَّدة في الصناعة الوفرة للعاديات بقرطبة ومدينة الزهراء لم تكن تلك الرائجة وقتئذ في بغداد أو سامراء. إن ظاهرة الفاصل الزمني في انتشار موجة معينة من منطقة إلى أخرى، ظاهرة معتادة.

إن التحفة النباتية العاجية الوحيدة المتبقية التي نعلم مؤكداً أنها صُنعت بإفريقية هي العلبة [146]. حيث يحيط بأعلى غطائها المسطح نص مزوي الحروف يخبرنا بأنها صُنعت للخليفة الفاطمي المبكر المعز (حكم ما بين 364-342هـ / 953-975 م)، وقد صنعتها

[145] علبة عاجية. يعود تاريخها إلى 357هـ / 968 م. الإرتفاع 15 سم. متحف اللوفر، باريس



غالباً حاويات صغيرة بغضّاء نصف كروي، أو حاويات مستطيلة بغضّاء مسطّح أو ناتئ. تحمل أولى القطع تصاميم نباتية فضفاضة، متباعدة، أو على شكل خيوط، وتكمّن ميزتها الخاصة في الطريقة العبرية التي تكبر بها الورقات والأغصان، وتعانق بعضها حول بعض مما يُكسب التصميم حركة داخلية، تعكس حساً نحتياً مرهقاً. وتتميّز التحفة اللاحقة زمنياً بالجودة ذاتها، وبفردات من المونتات المحدودة عموماً، غير أنها تسمّ بظموح أكبر في برامجها الزخرفية؛ ففي العلبة العاجية الرقيقة المصنعة سنة 353هـ / 964 م خصيّضاً لزوجة الحَكْم الثاني الشهير، الملكة صبح، والدة هشام الثاني، الخليفة اللاحق، نلاحظ أن الأشكال النباتية المسكونة بالطواويس، والحمام، والظباء، أصبحت أكثر ثراءً من ذي قبل، كما اكتسب التصميم الزخرافي الفاخر حرقة نشطة، ويكتسي حسّ الفنان البينوي القدر نفسه من الأهمية، إذ أنتج تنظيماً واضحاً للمساحة. تُكوّن الأغصان خاتمات هندسية وُظفت هيكل التركيبة، وإطارات لها. وهكذا جرى تنسيق المونتات الهندسية والنباتية، لا بمجرد محاذة بعضها البعض، بل بدمجهما. وهو حلّ لم يتوصّل إليه بعد نقاشو الخشب في القิروان. ويفيّز هذا المنوال الترتيبي كذلك اللوحات المرمرية المنحوتة المتاخمة لمحراب الجامع الكبير بقرطبة [134]، لكن في علبة عاجية صغيرة، حيث النتيجة أكثراً رقة وبياناً.

يتضح التوجه التنظيمي ذاته في علبة عاجية أكثر ثراءً صُنعت سنة 357هـ / 968 م للمغيرة الابن الأصغر لعبدالرحمن الثالث، فهنا حُضرت التمثيلات البشرية والحيوانية داخل ميداليات كبيرة بثمانية فصوص مكونة من ضفيرة مسترسلة، بينما تملأ تمثيلات أخرى وأشكال نباتية السبندل [145]، وتقدم لنا هذه القطعة أول محاولة مقصودة لتنظيم مخطط زخرفي معقد وفق مشاهد رئيسية وأخرى ثانوية داخل كيان موحد، ونظهر في الوقت ذاته لأول مرة دورة من الموضوعات الملكية على تحفة عاجية إسبانية، بل إن الأمير نفسه يظهر على إحدى الميداليات مسكيّاً كوبّاً أو قارورة بيده اليمني، ووردة ذات ساق طويلة باليسرى، يجلس بصحبة خادم يحمل مروحته، وعاذف عوده، بينما يقف البيازرة خارج الميدالية. ونجده أصولاً تعود إلى بلاد ما بين النهرين وفارس في المونتات الأخرى التي تمثل السلطة الملكية، مثل الأسود تحت العرش الملكي، والترتيب المتّاظل للأسود التي تفترس الثور في قلادة ثانية، وهناك تصاميم أخرى لها وظيفة زخرفية فحسب. وضمّمت عدة مونتات على هذه العلبة، ضمن أزواج تحيط بأشجار محورية، وهو ما يحملنا إلى التخيّم بأن الأقمشة الإسلامية، أو البيزنطية ذات الترتيب السياسي بالأساس، شكّلت المنوال الذي اقتبس منه هذا العمل الفني. لكن العناصر المسطحة في الأصل حُولت الآن ببراعة إلى نحوتات نافرة ذات أشكال غنية. إضافة إلى ذلك جرى تعزيز الجودة النحتية للتحفه بمزيد من التكثيف في التصاميم. ويمكن أن نستنتج وظيفة هذا الصنف من العلب ومدى إعجاب الناس بها من نص برد على إحداها، وهي تحمل تصاميم نباتية بحثة حيث نقرأ حول قاعدة الغطاء المقبّل للعلبة أبياتاً من الشعر الفقهي، منقوشة بخط مزوي:

"منظرِي أحسنُ منظرٍ نهدُ خَوْدٍ لم يُكسرْ  
خلعَ الحُسْنُ عَلَيَّ حُلَّةٌ تُزْهِي بجوهِرْ  
فَأَنَا ظرْفٌ لمسَكٍ ولكافورٍ وعَنْبَرْ"

قسم المحاور الرئيسية على علبة المغيرة بالفصوص المؤطرة، وباستخدام حجم أكبر للشخصيات الواردة في اثنتين من القلائل الأربع. ويُتّضح التقسيم أكثر على علبة جواهر مستطيلة وأكبر حجماً صُنعت سنة 395هـ / 1005-1004 م لعبدالملك بن المنصور، وكان للوالد نفوذ قويّ بصفته وزير هشام الثاني. تظهر على الجوانب الطويلة الأكبر حجماً

تُستخدم البتة هذه الطريقة في الصناعة الأندرسية الأموية الشهيرة، التي ناقشناها توأً. لكنّها تقنية قريبة جدًا من تلك المستخدمة في مجموعة العاجيات المنسوبة إلى إنتاج صقلية في القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر مـ. أمّا الغطاء المسطح - على عكس المقبّب - فهو منتشر أكثر ضمن المجموعة الأخيرة، وقد استُخدم كذلك في علبة فضية من مصر الفاطمية تعود إلى أواسط القرن الخامس هـ / الحادي عشر مـ [339]. وهكذا - وعلى عكس التيار الذي يُحاكي ويُقلّد - فإنّ الملاحظ حتى الآن في كثير من الأحيان أنّ هذه التحفة الإفريقية تختلف بالأحرى إلى المستقبل عوضًا عن الماضي. وهي علبة فريدة في هذا العصر من ناحية تقتنيتها الزخرفية، إذ تمثل الخطوطات الأولى داخل الأقاليم الإسلامية الغربية للتحولات الزخرفية في النصوص المنسوبة.

على الرغم من وجود عدة مراجع أموية وعباسية ونصول فاطمية تشير إلى تحف ثلاثة أبعاد مدهشة أُنجزت بالمعادن الشمينة، واستخدامها مختلف الحكام وحواشيهم، أو وُهبت لهم هدايا رسمية، فلم يصل إلينا إلا عدد ضئيل من هذه التحف، لِيؤكّد ما أورده المصادر. وعلى الرغم من كون الصندوق [147] غير معتمد فإنه يُساعد في إثبات صحة هذه الأوصاف التي اعتُبرت لأمد طويل مُبالغًا فيها. يعود تاريخه إلى سنة 365 هـ / 976 مـ كما يُشير إلى ذلك النص المحيط بالحرف الأسفل للغطاء، ومُمثل هذه الحاوية المثال الوحد المتبقي لنوع من أعمال الصياغة الفضية الدارجة في الأندرس إبان القرن الرابع هـ / العاشر مـ. تبدو التحفة من وجهة النظر التقنية والأيقونية متأخرة وريادية في آنٍ معاً. يفترض أنّ القارئ قد تعود الآن هذا الشكل المستطيل بعظامه منحدر الجوانب، والزخرفة النباتية نفسها، بيد أنّ الهيكل الخشبي التحتي الذي غُلف بالصفائح الفضية النافرة، والمطلية بالذهب، أقرب إلى الصندوق العاجي الملوّن والمعاصر الآتي من المتصورة. ونجد هذه القرابة أيضًا في النص المنقوش بخط مزويٍّ ومُورق. تبرز هنا طريقة تزيين التحف المعدنية القمينة بوحدات زخرفية مُستقلةٍ ومرْصعةٍ باليالو المعدي Niello (وأحياناً بصفحة من المينا على أرضية معدنية، عليها رسوم ملوّنة، وفواصل معدنية)، وهي تُشكّل مثلاً مبكّراً لما سيظل تقنية زخرفية شائعة في الأندرس إلى حدود 897 هـ / 1492 مـ على الأقل.

إنّ التقنية النافرة المستخدمة لزخرفة الصفائح الفضية التي تُعطي هذا الصندوق الفريد من نوعه استُخدمت كذلك لتزيين قطع مجوهرات معاصرة في الأندرس، وسوف تبيّن بالفعل تقنية زخرفية مُحبطة في الخلي الفضي والذبيبة الأندرسية على امتداد ما يزيد على خمسة سنين. وتشكّل العصابة الموجّهـة [148] جزءاً من كنز يحوي قطعاً نقدية يعود تاريخها إلى ما بين 332-335 هـ / 944-947 مـ، وهو ما يُتيح لنا تأريخ هذا الإكليل الرأسـي - وقطع المجوهرات الأخرى، التي عُثر عليها معه - قبل التاريخ المذكور آنـما (إذ يُشكّل التاريخ المذكور النقطة القصوى للكنز كـذلك)، إضافة إلى الزخرفة النافرة، وتزدان العصابة الموجّـهـة بأزرار زجاجية، وزركشة مخرمة دقيقة، وأنصاف كريات من الصفائح المعدنية، وبيد أنّها كانت تُشدّ بشرطٍ خطيـي يُسحب من طرفـيه، ثم يُحرـق.

سبق أن تعرّضنا لنظام الطراز لدى النقاش المتعلق بأقدم منتجاته المؤرخة المتبقية: الأقمـشة [94]، فقد كان نظام الطراز في الأقاليم الإسلامية الوسطى عنصـراً مـيـزاً لـحياة البلـاط الأموي، ثم العـبـاسي، وقد انتـشـرـ من هناك إلى إفـريـقـيـة أولاً، ثم الأنـدرـس.

أُنجزـتـ قـطـعةـ القـماـشـ [149]ـ منـ الحرـيرـ، والـكتـآنـ، وـخـيوـطـ الـذـهـبـ، فيـ مـصـنـعـ بالـأنـدرـسـ (قرـطـبةـ عـلـىـ الأـرجـحـ). تـسـمـ بـتـخـطـطـ يـتـمـيـ إلىـ غـوـذـجـ الطـرـزـ الفـاطـمـيـةـ المـعاـصـرـةـ (منـسوـجـةـ فـيـ مـصـرـ [335])ـ، وـيـتوـسـطـ قـطـعةـ القـماـشـ شـرـيـطـ زـخـرـفـيـ عـرـيـضـ، عـلـيـهـ سـلـسلـةـ



[146] صندوق عاجي، صبرة المنصورية. يعود تاريخه إلى ما بين 953 مـ 975 مـ 2042 مـ. المتحف الوطني للآثار، مدريد

له بعاصمه المتصورة فـنـ يـكـنـيـ بالـخـراـسـانـيـ. وهـنـاكـ مـيـزةـ فـيـ هـذـاـ النـصـ المـنـقـوشـ تـمـثـلـ فـيـ الـاسـتـخدـامـ الـمـتـرـدـ لـلـأـشـكـالـ الـوـرـقـيـةـ الـتـجـرـيـدـةـ الـمـلـصـقـةـ بـالـخـرـفـ سـوـفـ تـنـتـشـرـ بـكـثـرـةـ فـيـ الـعـصـرـ الـقـرـوـسـطـيـ الـمـبـكـرـ مـاـلاـ يـنـفـيـ أـنـ استـخـدـامـهـاـ فـيـ هـذـهـ الـحـالـةـ لـاـ يـغـدوـ كـوـنـهـ مـحـاـوـلـةـ أـولـيـةـ، وـقـدـ صـنـفـتـ هـذـهـ الـمـيـزةـ فـيـ خـانـةـ الـأـسـلـوبـ "الـمـزـهـرـ". ولاـ يـكـنـ أـنـ بـخـزـمـ إـنـ كـانـ هـذـاـ الـخـطـ الـمـزـوـيـ الـمـوـرـقـ تـطـوـرـ تـدـرـيـجيـاـ لـيـصـبـ الـخـطـ الـمـزـهـرـ، أوـ لـعـلـ الـمـزـهـرـ أـبـدـعـ أـوـلـاـ فـيـ مـصـرـ الـفـاطـمـيـةـ مـنـ دـوـنـ أـنـ تـكـوـنـ لـهـ سـوـابـقـ مـرـجـعـيـةـ. وـفـيـ كـلـ الـحـالـاتـ تـمـثـلـ الـزـخـرـفـةـ الـخـطـوطـيـةـ عـلـىـ هـذـهـ الـعـلـبـ الـبـدـيـاـتـ الـمـحـشـمـةـ لـلـتـحـوـلـاتـ الـزـخـرـفـيـةـ فـيـ النـصـوصـ الـمـنـقـوشـةـ، وـهـيـ الـتـيـ سـوـفـ تـؤـدـيـ مـنـ الـآنـ فـصـاعـداـ دـوـرـاـ مـتـزـاـيـداـ وـأـكـثـرـ حـيـوـيـةـ فـيـ تصـامـيمـ الـزـخـرـفـةـ الـإـسـلـامـيـةـ. وـقـدـ صـنـفـتـ الـعـلـبـ الـمـنـحـشـقـةـ مـنـ الـخـشـبـ، وـغـطـيـتـ بـطـبـقـاتـ مـنـ الـعـاجـ، وـلـزـخـرـفـةـ الـطـبـقـاتـ الـعـاجـيـةـ يـبـرـزـ الـفـنـانـ الـتـصـمـيمـ بـدـرـجـةـ طـفـيفـةـ، ثـمـ يـعـالـجـ الـعـاجـ بـأـلـوـانـ مـخـلـفـةـ. وـلـمـ

[147] صندوق فضي مذهب مع زخرفة بالتنيلو. يعود تاريخه إلى 976 مـ 27.5 x 38.5 مـ. كـنـزـ كـاتـدرـاـلـةـ جـيـرـوـنـاـ، جـيـرـوـنـاـ





[149] تفاصيل من قطعة قماش مطرزة بالخيوار، الكتان والذهب. يعود تاريخها إلى ما بين 976 و1013 م، 18 سم، أكاديمية التاريخ الملكية، مدريد



[148] تاج مصنوع من الذهب والزجاج. يعود تاريخه إلى ما قبل 947 م، 21.6 سم. متحف مقاطعة جيان

مع حيوانات أخرى شبيهة تكون جزءاً من حوض أو مسبح، أو فردياً لينبوع منفصلين متلازمين. وأدت الأحواض الصغيرة والتزيينية دوراً مهماً في العمارة الأموية الشرقية والغربية، لدى الخلفاء والأمراء، كما في إفريقية الأغليبة. وقد استمرت هذه الموجة في إفريقية تحت حكم السلاطين الفاطمية والزيرية، وفي عاصمتى الحماديين: قلعة بنى حماد، وبجاية. إن تشابه هذه السمات، وشعبتها المزمنة في الأقاليم الإسلامية الغربية، يشهدان على التأثيرات المتبدلة بين الضفتين الشمالية والجنوبية للمتوسط في أثناء هذه الحقبة، كما يشيران إلى أهمية الماء في الثقافة الإسلامية عموماً بسبب الطبيعة القاحلة للجزء الأكبر من

من المدنات المحاطة باللولو، ويحوي كل واحد منها رسم حيوان ذي أربع قوائم، أو طير، أو صورة بشريّة، ويحيط بالشريط الأوسط شريط خشن فوقه وشريط تحته عليهما كتابة مورقة بالخط المزوي. حيث يُشير نص الكتاب إلى أن المنسوج صُنِع لهشام الثاني (365-403هـ / 976-1013م). وهناك عناصر مماثلة في القماش الحريري العباسي [112]، وفي المحتوية على الطيور - تذكّرنا بعناصر مماثلة في المنسوجات الحريرية العباسية [105]. وهكذا، فإن الأساليب والأعراف الفنية التي تطورت تحت حكم الخلفاء في دمشق وبغداد أثّرت كثيراً في صناعة الأقمشة في إسبانيا، كما أن الشّبه الشديد بين المنسوجات الأندرسية والمصرية المعاصرة لها يُصوّر لنا التأثيرات المهمة للموجات التي نشأت بين مختلف البلدان الأعضاء في "المجتمع المتوسطي" وتأثيرها المتبادل.

[150] تمثال ظبي مصنوع من النحاس، الإرتفاع مع القاعدة 61.6 سم. متحف مقاطعة قرطبة، قرطبة



رأينا في الفصل السابق أنّ أواني السقاية المصنّعة من سبائك النحاس على هيئة طيور جارحة، كانت مُميزة للعصر العباسي. وقد تطورت عن تراثٍ عريقٍ أصبح راسخاً في العالم الإسلامي في أثناء تلك الحقبة، والحقيقة الأموية السابقة لها. وتعود أصول هذه الموجة، والولع بتمثيل الطيور، والحيوانات الكبيرة والصغرى المصنّعة من سبائك النحاس إلى المباخر، وأواني السقاية الساسانية المُبكرة التي تتّخذ أشكالاً حيوانية. وقد انتشرت لاحقاً في المغرب العربي من خلال الطريق المعروفة التي سلكتها العديد من الأعراف والموئليات الزخرفية التي ندرّسها هنا. وتواصلت هذه الموجة في الأقاليم الغربية للعالم الإسلامي حتى نهاية القرن الخامس هـ / الحادي عشر على أقل تقدير. وعشّر على الأيل المصنّع بسبائك النحاس في الأندلس [150] بين أطلال مدينة الزهراء، وكان يُشكّل مع القطعة المرافق له (أروية تتّهي الآن لمجموعة خاصة) جزءاً من نافورة، كان الماء ينبع من الفم المفتوح للدابة بعد أن يمر عبر قناتَ تَظَهُر في قاعدة التمثال. والأرجح أن فوهتي الينبوع تُحاكيان نموذجاً شديداً للشّبه من إفريقية، مقتبساً من حيوانٍ بأربع قوائم كما أوحى النموذج بحيوانين آخرَين شبيهَين. وتظهر القواسِ المشتركة في الوقفة، كما في المعالجة الفنية للعينين، وطريقة شدّ القرون إلى الجسم.

يتوافر لدينا وصفان لنافورتين أندلسيتين من القرن الرابع هـ / العاشر م، إحداهما في قرطبة نفسها، والثانية في مدينة الزهراء. ينبع الماء في النافورتين من أفواه الأسود، وتشير هذه الروايات إلى أن تمثال الأسد الأول كان مُصنّعاً من الذهب، وعيشه مرصعّتان بالجواهر. بينما صُنِع الثاني من العنبر الكهرمان الأسود، ويزّين رقبته عقد من اللولو. ولا بدّ أن فوهتي الينبوع التّناسيتين - موضوع دراستنا - كانتا مستخدمتين زوجياً ربما

ُسُنِّت في الأقاليم الإسلامية الوسطى إبان هذه الحقبة. وعلى خلاف المخطوطات القرآنية التي درسناها أنفًا [116، 117] ليس الزخرف، ولا الخط، ولا حجم ورقاته هو ما يجعلنا نصنف هذا المخطوط في خانة خاصة، بل هي المواد التي تُسخن بها وعليها. كتب هذا المخطوط باء الذهب على رق مدبوغ بالأزرق، وعليه تعشيقه زخرفية فضية تشير إلى مجموعة الآيات. من الجائز أن تكون هذه التوليفة غير الاعتيادية مُستوحةً من الوثائق والمخطوطات الملكية البيزنطية، التي كانت مخطوطة بالذهب والفضة على رق مدبوغ باللون البنفسجي. ونعلم أن هذه المواد عُرِضت في الأندلس الأموية من قبل السفارات البيزنطية. ويجوز أن نفترض أن السفارات المعاصرة التي أرسلت إلى إفريقيا قد تكون عرضت وثائق مماثلة، غير أن الشكل الأفقي للمخطوط ينتمي كلياً إلى التراث الإسلامي. وكان لهذا الشكل - كما رأينا - السبق في المخطوطات القرآنية في الأقاليم الإسلامية الوسطى، خلال العصر العباسي المبكر.

ُسُنِّت هذا المخطوط على الأرجح في القبروان التي أصبحت هذه العاصمة خلال القرن الثالث هـ / التاسع م من أهم المراكز الثقافية للإسلام، وفي قلبها الجامع الكبير. وأنجزت العديد من النسخ القرآنية هنا، وصُدِّرت نسخ كثيرة، وحُملت إلى كل مناطق العالم الإسلامي. ويشير جرد لمحفوظات مكتبة هذا الجامع محرر سنة 692هـ / 1293م إلى نسخة من القرآن مقسمة إلى سبعة أجزاء، شبيهة في حجمها بهذه النسخة، ومخطوطة باء الذهب على رق مدبوغ بالأزرق، وتحمل تعشيقه زخرفية بالفضة كذلك، وهو ما يُوحِي بأنَّ هذا المخطوط ذاته ما زال موجوداً في المدينة عند نهاية القرن السابع هـ / الثالث عشر م، وأنَّه أُخِرٌ هناك في أغلب الظن. أما فيما يتعلق بتاريخ إنجازه، فاللوحة المتقوша بشكلها الغصني الخطي المُنمَّق الذي ينتهي بنخلة صغيرة مُنْقَة بدورها، ولا سيما في التعشيقية الزخرفية (ansa) لها شبه كبير بالنخلة الصغيرة [143]، وال تصاميم النباتية الأخرى الواردة على منبر القبروان، وتلك المسومة على رأس مشكاة المحراب. واستناداً إلى ما سبق، يمكن لنا أن نُقدِّم لهذا المخطوط تاريخاً مبكراً يعود إلى النصف الأخير من القرن الثالث هـ / التاسع م.

تنتمي ورقة الرق [153] كذلك إلى المخطوطات القرآنية لمكتبة الجامع الكبير بالقبروان. ونعلم بالتأكيد أنه لم تكتب كل النسخ القرآنية في هذا المركز الثقافي المهم. ومع ذلك فالأرجح أنَّ هذه النسخة بالذات - وهي أقدم واحدة 907هـ / 907م من بين المجموعة التي عُثر عليها في الجامع الكبير - نُسخت في القبروان الأغلبية، وقد حُرِّرت من قبل خطاط يُدعى فضل - أعتقه أبو أيوب محمد - بعد أربعين سنة تقريباً من النسخة التي طلبتها أماجور [118]. ولاحظ أنَّ خطها المزوي شديد الشبه بالخط المستخدم في المخطوط السابق، كما تتشابه النخلتان أيضاً في الزخرفة، والاستخدام الفاخر للرق التفيس. ويعود السبب في ديمومة هذا الأسلوب المحافظ للفارق الزمني - كما رأينا آنفًا - بين مركز العاصمة ومحفظاتها. كما أدت الروح التقليدية السائدة في مجال نسخ المخطوطات القرآنية وزخرفتها، دوراً في هذه الفترة، وأتاحت ما يمكن اعتباره أسلوباً دولياً.

أما آخر نسخة للقرآن تتناولها بالدرس في هذا الفصل، فهي التي خُتمت في مدينة صقلية (بالرمي) سنة 372هـ / 982م [154]، وهي أول نسخة في هذا المؤلف يظهر عليها خط جديد ينتهي إلى مجموعة أطلق عليها "الأسلوب الجديد". تطرَّق هذا الصنف من الخط انطلاقاً من تقليد عريق استُخدم في البداية في الوثائق المدنية، ثم تدريجياً عند نهاية القرن الثالث هـ / التاسع م أو بداية القرن الرابع هـ / العاشر م، في المخطوطات القرآنية.



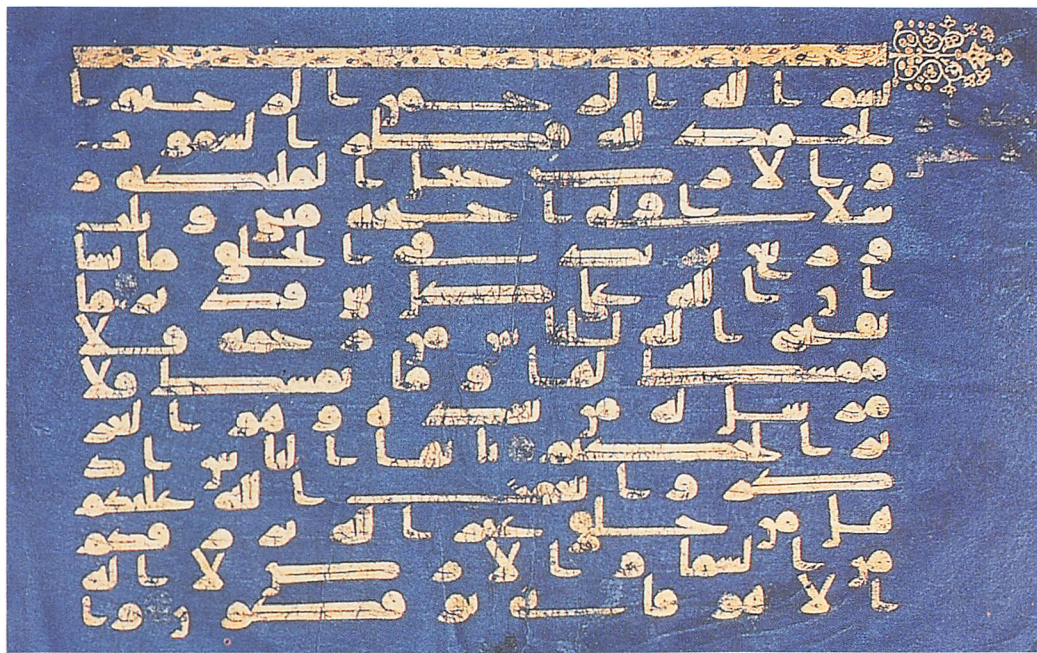
[151] إبريق مصنوع من النحاس، الارتفاع 22 سم. مجموعة ديفيد، كوبنهاغن

المنطقة التي يحكمها المسلمون.

تُعد السِّمة المُميزة للأواني النحاسية الوظيفية المتبقية من الأندلس اعتمادها على النماذج الملكية الأموية والعباسية. ولا يشكِّل الإبريق [151] استثناءً عن القاعدة؛ إذ يلفت انتباهنا شكله (بما فيه القَوْلَة الخشنة عند قاعدة العنق)، وعُرُوفه بعقبها على هيئة ورقة الأفنت، وهي تنتهي عند القاعدة على شكل رأس غزال تجريدي بامتياز. ونجد كثيراً من الشبه بين هذا الإبريق والأبريق المُبَكَّر في الأقاليم الإسلامية الوسطى التي كانت بدورها مُتأثرة كثيراً بشكل من أواني السِّقَلَة رائج في الإمبراطورية الرومانية الشرقية، خلال القرنين الرابع والخامس م؛ وهي أوان مشتقة من النسخ الرومانية الإمبراطورية التي كانت مُنتشرة في إيطاليا. أما الفوهة المُنتهِية على شكل رأس الديك فُذكِّرنا بذلك التي شاهدناها على ما يُسمى "إبريق مروان" [91]، وعلى مجموعة الأبريق التي ينتمي إليها هذا الأخير. بيد أنَّ الأسلوب المستخدم في نقش السُّتُور المُحاط بدائرة في جسم الإبريق، والجملة المُكرَّرة (الملك الله) المكتوبة بخط مزوي التي تُقْلِل الشريط عند أسفل العنق، وأسلوب رأس الديك كذلك، كلَّ ذلك أندلسي بامتياز.

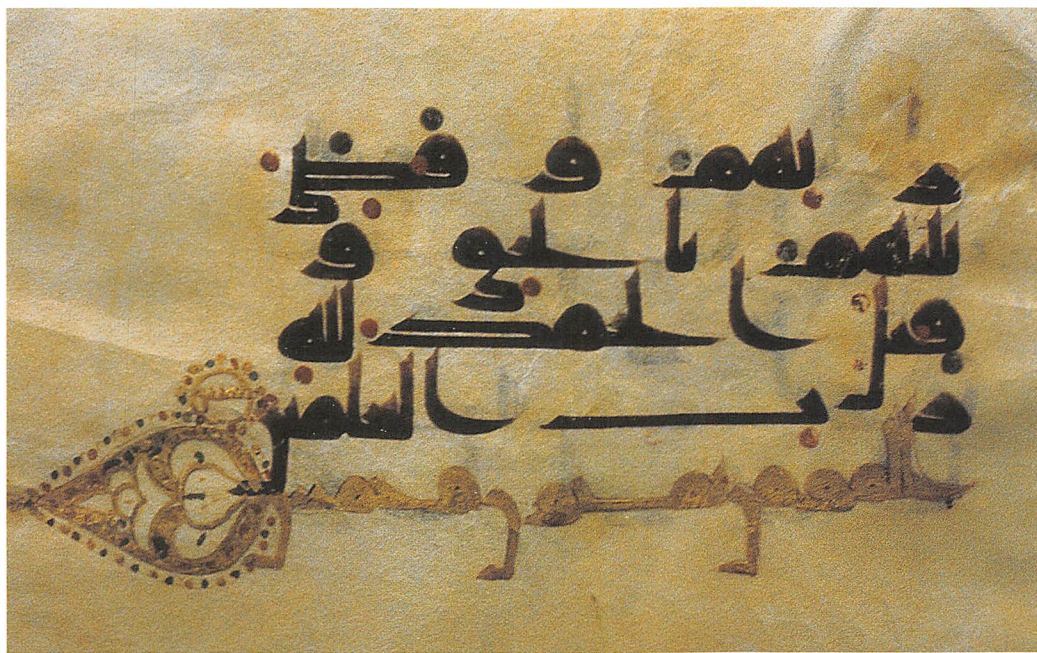
## فن الكتاب

يُعد ما يُطلق عليه نسخة "القرآن الأزرق" [152] أحد أفحى المخطوطات القرآنية التي



[152] ورقة من مخطوطه قرآنية، ذهب على ورق رق مصبوغ بالأزرق. حجم الورقة 41 سم X 31 سم. متحف الفن الإسلامي، القبروان

[153] ورقة من مخطوطه قرآنية. حبر، أصباغ وذهب على ورق الرق. يعود تاريخها إلى 907هـ / 16.7x10.5 سم. مكتبة الجامع الكبير، القبروان



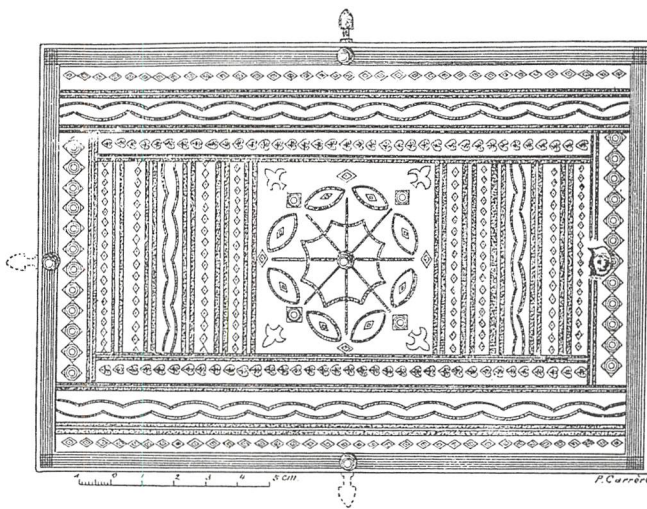
مواصلة استعماله للرق ولجوئه إلى الشكل الأفقى. بينما هذا التصنيف الأخير يتناسب أكثر مع الخط المزوي بحروفه المتداة يافراط بالتجاه أفقى. إن جرد عام 692هـ / 1293 م لكتبة الجامع الكبير بالقبروان -المشار إليه آنفاً- يشمل كذلك وصفاً لتفسير القرآن بالورق الرقى المدبوغ بالأزرق. ويقول لنا إنه كان "مسفراً بالحلل المزخرف باللوحات، ومبينا [...] بالحرير". وللأسف، لم يتبقَّ على ما ييدو أي تفسير لأي جزء من الأجزاء السبعة لهذا المخطوط المذهل، لكن نجت عدة أغلفة مسفلة للمخطوطات القرآنية التي كانت محفوظة طوال قرون في المكتبة ذاتها. وثمة اثنان منها يمكن تأريخهما بالتأكيد في الفترة التي ندرسها هنا، إذ وهما على سبيل الوقف للجامع.

ويبدو أن "الأسلوب الجديد" لهذا الصنف من المخطوطات تواصل في العالم الإسلامي حتى القرن السابع هـ / الثالث عشر م. أمّا في المنطقة المغاربية فلا يزال رائجاً حتى اليوم. وقد استخدم نساخو القرآن في بعض الأحيان خطّي الشكل "العباسي المبكر" المزوي، و"الأسلوب الجديد" في آن واحد (انظر في هذا الفصل ماذج من هذا الأخير في [152]). غير أن مجموعة الخطوط المنتمية إلى الأسلوب الجديد انتصرت آخر المطاف، وربما يعود السبب في ذلك إلى سهولة قراءتها وكتابتها، مقارنة بمختلف الخطوط المزوية. وتُعد هذه النسخة أول مخطوط قرآن يُعرف أنه كُتب في صقلية الإسلامية. وإذا أمكن اعتباره ريادياً في استخدامه "الأسلوب الجديد"، إلا أن مخطوطننا يُعدّ "متاخراً" في



[154] ورقة من مخطوطة قرآنية. حبر، أصباغ وذهب على ورق الرق. مدينة صقلية. يعود تاريخها إلى 372هـ / 982م. حجم الورقة 25x17.6 سم. مجموعة ناصر داود خليلي، لندن

[155] غلاف مخطوطة قرآنية مصنوع من الجلد. يعود تاريخها إلى ما قبل 378هـ / 988م، 19.9x13.8 سم. مكتبة الجامع الكبير، القيروان



حول النواحي التاريخية للفن الكلاسيكي، ومنها مثلاً: المصادر والأساليب والأشكال والمحاور والتعبير، وتُعد الأعمال المُنجزة في هذا المضمار قليلة نسبياً، لكن يمكن أن نقترح خلاصتين عريضتين:

الأولى: هي الجودة العالية للمفاهيم والتصاميم، والمهارة اليدوية الفائقة للحرفيين المعينين بتشييد المساجد، والقصور، والتحف الفنية كالاعاجيات، والمنسوجات. وهذه الحرفيّة العالية متوقعة جراء الرعاية السخية من بلاط الخلافة التي رعت جلّ الأعمال، ولجلّ ذلك في أفضل الحرفيين المتواوفرين في منطقة المتوسط، وبيزنطة وإيطاليا بوجه خاص، وكذلك في الشرق الإسلامي. ييد أن المصادر الخارجية قد لا تكفي لتفسير بعض السمات الأصلية، على غرار المستجدات في البنية الفوقيّة لجامع قرطبة، أو أصلع قباب مسجد طليطلة، أو صور الحيوانات على التحف والمعادن المنحوتة، أو التأليفات في العاجيات. ونستغرب بوجه خاص الظهور المفاجئ بهذه الدرجة من الجودة لفن التحف المنحوتة، ولا سيما العاجيات. ونعلم يقيناً أن بيزنطة لم تتخَّلّ عنها فن نقش العاج، وقد أحيا الملوك الكارولنجيون هذا الفن أثناء القرن الثالث هـ / التاسع م في الغرب المسيحي. لكن في عدد محدود من القطع الفنية المتميزة تمكّن الحرفيون الأنديسيون من استكشاف تفاصيل

ولم ينجُ المخطوط نفسه، لكن الغلاف المسفر الأقدم من بين الاثنين الناجيين يعود إلى العصر الأغليبي (296-809هـ / 909-183م)، وكان هبة قدّمتها إحدى أميرات السلالة الحاكمة وقتئذ. وهو يشبه الغلاف المسفر [120] - المعاصر له تقريباً - في الشكل (الذي كان رائجًا جدًا على ما يبدو، خلال هذه الحقبة). وهو على هيئة مساحة مستطيلة، يُعبّرُ عنها تصميم كبير من الضفائر الهندسية، تحيط بها سلسلة من الحواشي أو الشرائط الحارسة ذات الأساق الصغيرة المكررة. أما غلاف التسفيير [155] المصنوع حوالي 377هـ / 988م (أو زهاء قرن بعد النموذج الأغليبي) للجزء التاسع من مخطوطة قرآنٍ يتّألف من عشرة أجزاء فهو رائع في زخرفته، والأرجح أن هذين الغلافين المُسقّرين بشكّلهما الأفقي صُنعوا في القيروان.

وفيما يتعلّق بفن الكتاب بالأندلس خلال هذه الحقبة تذكر النصوص مكتبات عبد الرحمن الثاني (حكم 237هـ / 852-852هـ)، ومحمد الأول (272هـ / 852-886م)، والمكتبة الضخمة للحاكم الثاني (349-976هـ / 961-1096م)، لكن لم يصل إلينا إلا مخطوط يتيّم من المكتبة الأخيرة. زيادة على اهتمام هؤلاء الحكام بجمع المصنّفات القيمة يقول المقرئ - كاتب العصر الوسيط - إنَّ الحاكم شجع صناعة الكتب، وأمر ببناء ورشات للناسخين، والمسقّرين، والزخرفين في مدينة الزهراء، وللأسف باستثناء المخطوط المشار إليه أعلاه لم يتبق شيء من ذلك الإنتاج.

## الخاتمة

يمكن الإحاطة بالفن الإسلامي المبكر في شمال إفريقيا وإسبانيا من عدة أوجه، وإذا اعتمدنا التقسيم الجغرافي والتسلسل الزمني فإنَّ الأندلس - ولا سيما قرطبة وضواحيها في القرن الرابع هـ / العاشر م - تهيّن على هذه الحقبة. وباستثناء فن الكتاب فإنه توافر لدينا كل الوسائل تقريباً، وبكميات كبيرة لبعضها، كما هي الحال على سبيل المثال في العاجيات. ويُفترض أن يسمح هذا الكم الهائل من الأعمال الفنية بالتفكير، واستنتاج الخلاصات

ترتبط هذه المنشآت كما هي أكثر بالفن الأندلسي منطقياً؟ أو بفن السلالة الفاطمية؟ لقد دمجنا الوثائق المعنية ضمن فصول مختلفة، وهكذا اجتنبنا معالجة هذه المسائل الأوسع، في انتظار إيجاد حلول لها في المستقبل.

هناك طريقة أخرى للنظر في فن الأقاليم الإسلامية الغربية، عوضاً عن التركيز على الخصوصيات المحلية الداخلية، وتمثل في تعريف هويته الشكلية وتفسيرها، ثم تحديد شخصيتها الخصوصية. وتتضح لنا ثلاثة خيوط واضحة المعالم في تكوين هذه الأشكال؛ أولاً: المسرب الضخم للبناء، والزخرفة من العصور القديمة والقديمة المتأخرة التي كانت متواجدة في إسبانيا، وجّل شمال إفريقيا. ثانياً: الذاكرة، وأحياناً الحنين إلى العالم الأموي بسوريا، على الرغم من كون الأشكال السورية لا تتضمن بقدر ما تتضمن ذكرى هذه الأشكال نفسها. ويتجلى ذلك على سبيل المثال في الأسماء السورية التي أطلقت على المواقع والمنشآت الأندلسية. وما هو غائب هنا -مع أن المصادر المكتوبة تقول العكس- هو ممارسات بغداد في القرنين الثالث والرابع هـ/الناسع والعشر مـ، أو لعل العلماء لا يعرفون كيف يميزون السمات البغدادية، ضمن الكتلة المركزية لمنشآت القرن الرابع هـ/العاشر مـ في قرطبة. ثالثاً وأخيراً: هناك تأثيراتٌ مختلفة مناطق المجتمع المتوسطي للعصر الوسيط المبكر، ولم تبدأ مكوناته في الظهور إلا حديثاً.

تماشياً مع التوجهات الحالية حول هذه المسائل، قد يجدر بنا أن نجادل ببساطة بأن الخصوصيات الأيقونية، والبراعة الفنية الراقية للفن الأموي في إسبانيا كانت محلية، وهي نتاج مواد ومهارات متواجدة محلياً، وثروات ثبت محلياً، وتوافر بين التحف الفنية المملوكة للخواص، والعرض العام للمنشآت المعمارية، وحتى للمساجد التي أصبحت مزداناً بداخل فاخرة. لقد أسس مجتمع متميز وفريد من نوعه، يديره المسلمون العرب، والبربر المستعربون، والإسبان الذين اعتنقوا الإسلام، وهو مجتمع يشمل كذلك مكوناً مسيحياً نشطاً، له ارتباطات قوية، ومتواصلة مع الشمال المسيحي الإسباني. خلال القرنين الثالث والرابع هـ/الناسع والعشر مـ كان فـن إفريقيـة -بما فيها صقلية- يركب تدريجياً طرائق الخاصة ضمن المظلة العريضة للفن العباسي، ويدأت تظاهر في المغرب الخطوط الأولى ل الهندسة عمارية جديدة. وهذه جماعتها أماكن يمكن مؤرخ الفن أن يشاهد فيها تلك الظاهرة التي لا تتوافق إلا نادراً: هي عرف فني بقصد التكون. وهناك مثال مثير خارج عن المألوف نشاهد فيه تنوعاً محلياً لموضوعات عامة: البنايات، والزخرفة الجصبية في سدراتا التي هي مستوطنة صغيرة مستحدثة جنوب الجزائر، تعود إلى القرنين الثالث والرابع هـ/الناسع والعشر مـ، وقد بدأ عمليات درسها واستكشافها منذ قرن ونصف.

كل موضوع، ووضع شخصيات، أو حيوانات، بطريقة لم تشاهد منذ العصور القديمة المتأخرة. أما إن كانت هذه نهضة حقيقة -كما حاج بعضهم- أم إنجازات عن وعي تمت بتذكرة الممارسات الأموية في سوريا، أو بوصفها ممارسات إيبيرية محسنة، أم يجب النظر إليها بمفردات التجديد أكثر من النهضة، فهذه كلها مسائل مفتورة لنقاش وتحليل أكثر عمقاً. ومع ذلك فمن المهم أن نميز بين مفردات جامع قرطبة التي استمرت تأثيراتها على امتداد قرون، وبين عاجيات القرن الرابع هـ/العاشر مـ التي ظلت ظاهرة فريدة من نوعها. وما زلنا غير قادرین على تفسيرها من الناحية الأيقونية، ولا حتى من ناحية تصنيفها، على الرغم من ظهور بعد التوجهات الواصلة في الأونة الأخيرة. وهكذا نصل إلى الخلاصة الثانية المتعلقة بالفن الأموي في إسبانيا فقد تطور هذا الفن كثيراً في جميع ملامحه، لكن الإنجازات المتأخرة لشراح عريضة من السكان مثل الزخرفة العمارية ومارسات البناء، وتصسيم الأقصنة كانت لها تأثيرات مسترسلة. وعلى نقيض ذلك، فإن الإنجازات الفنية المحصورة داخل بلاط الخلفاء، وحتى بين أيدي أشخاص بعينهم في البلاط، قد تكون حملت رسائل أكثر ثراءً، إلا أنها لم تدع إلا آثاراً قليلة.

وإذا يكن تعريف الأندلس في القرن الرابع هـ/العاشر مـ من خلال مجموعة عريضة من التحف الفنية الرئيسية، إلا أن مناطق أخرى من الغرب الإسلامي قبل سنة 390هـ/1000 م لا تُعرف حالياً إلا ببعض القطع القليلة. ومن الواضح أنه كانت هناك أنشطة فنية أخرى خارج المدن الإسبانية كقرطبة وطليطلة، وخارج فاس شمال المغرب، وصقلية، لكن الأمثلة المعنية قليلة العدد، ولا تسمح بالتعيميات السهلة. أما حالة إفريقيـة فمختلفة تماماً؛ فقد تطورت هناك عمارة ذات شأن في القرن الثالث هـ/الناسع مـ (تناولناها بالدراسة في الفصل السابق)، وظهر في الفنون الأخرى أسلوب أغليبي خصوصي، ثم أصبح فعالاً. وظهرت تأثيرات هذا الأسلوب في أثناء القرن اللاحق، في عدد محدود من المعالم المعمارية، والتحف الفنية المرتبطة بالسلالة الفاطمية التي بدأ حكمها سنة 296هـ/909 م. وسوف نتناول في الفصل السادس من شأنهم المعالم القليلة في إفريقيـة مع جملة فنونهم الأخرى؛ لأن أهم من شأنهم أُنجزت في الأقاليم الإسلامية الوسطى، وجلها بعد سنة 390هـ/1000 م. لكن في هذا المقام، تجدر الملاحظة أن إحدى نوادي الظاهرة الفاطمية على خطى الأغلبية الأكثر احتشاماً هي أنها غيرت شمال إفريقيـة، ويسعـب حتى اليوم رصد هذا التغيير من ناحية المفردات البصرية. وتشكل ما يطلق عليها نسخ "القرآن الأزرق" نماذج رائعة لهذه الأعمال الفنية؛ إذ فيها يشتراك الاهتمام الإسلامي الشامل بالخط الجميل، مع الأغراض الأيديولوجية المرتبطة بحقيقة زمنية معينة، ووسائل تسمع بتقدیس نص وتشريف راع، وهذا كلـه جذور من العصور القديمة المتأخرة. لكن تبقى الأسئلة المطروحة للنقاش: هل كانت هناك سنة 390هـ/1000 م هوية بصرية شمال إفريقيـة، أو إفريقيـة (كي لا نقول تونسية، فلا نلتزم بالظهور الزمني للأسماء)؟ أو هل







## الفصل الرابع الأقاليم الإسلامية الشرقية

بسرعة السلالات التركية على أعقاب الغزنويين (581-977هـ / 1186-1236م) في أفغانستان، وشمال الهند. ثم بلغت أوجها مع السلجوقيين الذين استولوا على بغداد سنة 447هـ / 1056م. انتهت حقبة تكيف الإسلام مع إيران وتجربة أشكال وأغراض جديدة في العقود الأولى من القرن الخامس هـ / الحادي عشر م تقربياً. إن ذلك ارتبط أكثر فأكثر بالفن، والعمارة بالتغيرات اللاحقة التي سوف تتناولها في الفصل الخامس.

### العمارة والزخرفة

#### المساجد

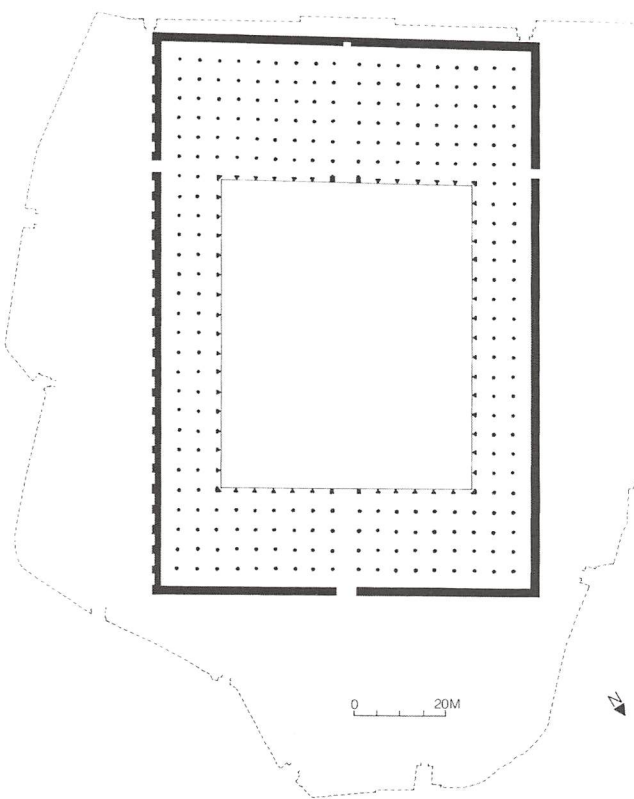
كانت كل المدن الكبرى مزودة بمساجد جامعية، ومع ذلك لا نعلم العدد منها مثل جوامع نيسابور، وبخارى، وقم، وشيراز، إلخ من خلال المراجع الأدبية. لقد سبق أن تعرضنا لجوامع سوسة وسيراف التي كشفتها الحفريات الأثرية - وتعتبر تقنياً في إيران - لأنها تتسمى جغرافياً للأقاليم الوسطى بالعراق. إنَّ حجم الجامع الكبير لأصفهان [156] وتعقيد التاريخ الحديث للبنية، وعدة نصوص غامضة، كل ذلك جعل إعادة تركيب هيئة الجامع في الحقبة الإسلامية المبكرة عسيراً جداً علينا. ويبدو واضحاً على أي حال أنه جرى بناء جامع

[156] أصفهان، الجامع الكبير، مخطط لما كان عليه في القرن العاشر الميلادي.

يصعب أن نرسم بإيجاز ووضوح تاريخ إيران وأسيا الوسطى وثقافتها خلال القرون الأولى للحكم الإسلامي. كانت هذه المنطقة الشاسعة تتالف اسمياً من عدة ولايات، على رأسها ولاة معينون في بغداد. لكن مع بداية القرن الثالث هـ / التاسع م أصبح الحكم الفعلى على مناطق شاسعة غير واضحة الحدود بين أيدي السلالات المتحدرة من الحكام، ومنهم العرب الطاهريون (821-873هـ / 259-305م)، والإيرانيون السامانيون (819-1005هـ / 395-520م)، المتحدون من سلالات نبلاء قبل الإسلام، ثم الصفاريون، وهو أكثر شعوبية (351-396هـ / 967-867م). لم توجد في إيران على امتداد معظم هذه الحقبة إلا بعض مدن إسلامية مهمة غرب إيران، كتلك التي ستتصبح أصفهان، أو قم، مع العلم بأنَّ هذه الأخيرة لم تكتسب إلا حديثاً ارتباطها بالمذهب الشيعي. كانت أهم المراكز الإسلامية في ولاية خراسان الشاسعة - بمدنه الأربع العظيمة: نيسابور، ومرود، وهرات، وبليخ -، وفي المنطقة الحدودية لبلاد ما وراء النهر، بمدن بخارى وسمرقند التي كانت قلب الثقافة السغدية قبل الإسلام. كما أينعت عدة سلالات محلية صغيرة في جبال شمال إيران، وانبعثت من إحداها السلالة البوهيية (453-453هـ / 932-1062م) التي احتلت بغداد نفسها سنة 333هـ / 945م، وجعلت من الخلفاء مجرد سادة صوريين. أدت مدينة الري دوراً حيوياً عند مفترق طرق كل هذه المناطق، وهي تقع قرب مدينة طهران الحديثة، وظلت لعدة قرون المركز الإداري والسياسي الرئيسي لإيران. وقد جرت تنقيبات أثرية على موقع مدينة الري، لكنها لم تُنشر أبداً.

هيمن على الحياة الثقافية تياراً متناقضان جزئياً، يقيا على امتداد قرون سميَّتين لإيران، أحدهما: الثقافة العربية الإسلامية الشاملة المرتبطة عن قرب ببغداد، وقد تحجلت في المراكز الفلسفية، والدينية، والعلمية الرئيسية بالشمال الشرقي، ومثلها مفكرون أجلاءً كانت لهم أهمية كونية مثل: الفارابي (توفي سنة 338هـ / 950م تقريباً)، والرازي (توفى سنة 312هـ / 925م أو 323هـ / 935م)، وابن سينا (توفى 428هـ / 1037م)، والبيروني (توفى 439هـ / 1048م)، والجرجاني (توفى 470هـ / 1078م). كان معظم هؤلاء العلماء مرتبطين بالبلاتطات المحلية، وينتقلون على غرار الكنوز الشمينة، من حاكم إلى الذي يخلفه. حرَّزوا مصنفاتهم أساساً بالعربية، وإن كانت الفارسية لغتهم الأم، وللغة التركية وسيلة التواصل مع الحكام في السلطة. أمَّا التيار الثقافي الثاني الذي ميز هذه الحقبة فهو إيراني محض؛ لأنَّ هذه المناطق ذاتها هي التي شهدت ولادة اللغة الفارسية الحديثة. ظهر عندئذ شعر فارسي جديد، وحرَّرت الملحم التقليدية الإيرانية في شهنامة الفردوسي (حوالي 390هـ / 1000م). والأرجح أنَّ كل المعاصرين قدمو إسهامات في التيارين مما خلق مزيجاً من الانتماء العرقي والولاء الإسلامي.

استمرَّ هذا المزيج الثقافي لعدة قرون، لكن مع بداية القرن الرابع هـ / العاشر م عرفت البنية الاجتماعية، والعرقية، والسياسية لشمال شرق إيران مزيداً من التعقيد، وقد حصل ذلك جراء هجرة أعداد كبيرة من القبائل التركمانية، والجنود الأتراك إلى إيران. صعدت



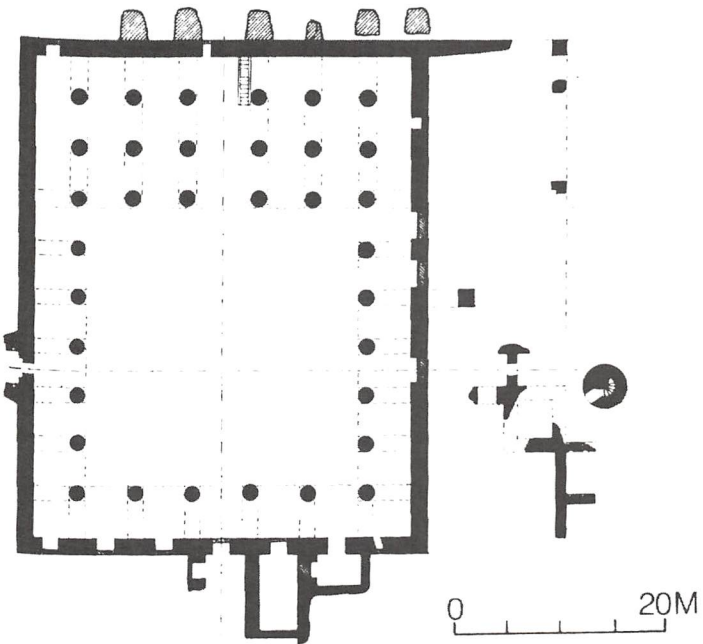


[157] دامغان، مسجد، صحن المسجد

[158] دامغان، مسجد، مخطيط

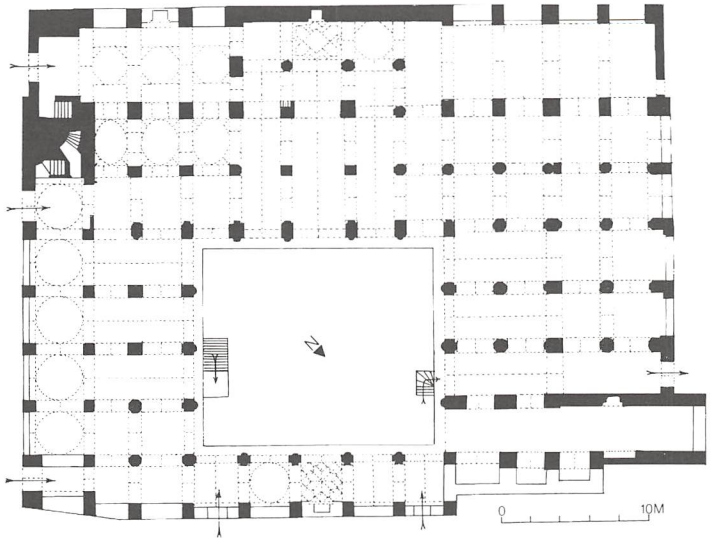
كبير ذي قاعة مغطاة مستطيلة قائمة على العمادات (نحو 90 X 90 متراً). والأرجح أن تاريخ البناء يعود إلى القرن الثالث هـ / التاسع م، ثم بُني تحت حكم البوهيميين في القرن الرابع هـ / العاشر م رواق إضافي حول الصحن. وقد رُتّب فيه لِبنات السواري لتُحول تصاميم هندسية بسيطة إلى اختلاف بارز بقوّة يُضفي عمقاً للمخطط المسطح.

يبدو أنه لم يكن من باب المصادفة أن يُضاف رواق شبيه لصحن جوامع مدن تجارية كبيرة كسيراف، ومركز سياسي مهم كأصفهان في القرن الثالث هـ / التاسع م، والرابع هـ / العاشر م على التوالي. وكما هي الحال في القironان المعاصرة، يُفسّر هذا في الاهتمام بالاستقلال البصري والجمالي للصحن. ويتمثل هذا الاهتمام وقىئذ أولى الخطوات التي قادت إلى أحد أهم إنجازات العمارة الإيرانية: وهو واجهة الصحن، ومع ذلك فقد كانت هناك بلا شك جوامع أخرى لا نعرفها إلا من خلال بقايا جزئية ومرمية كثيرةً على شكل قاعة

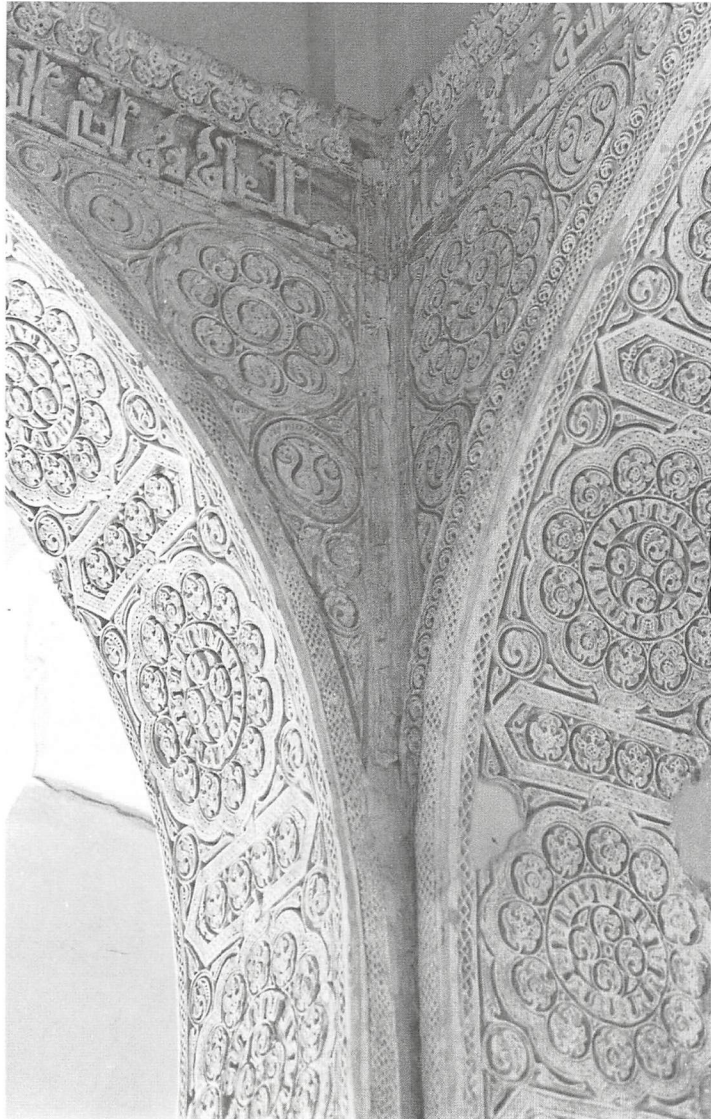




[161] نائين، مسجد، تفاصيل الأعمال الجصية



[160] نائين، مسجد، مخطط

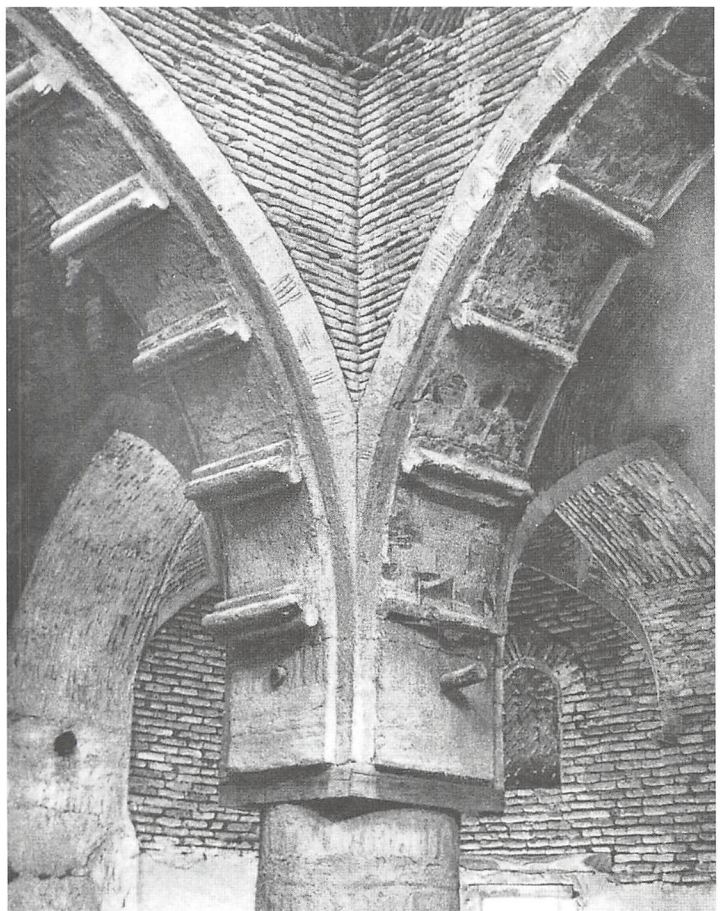
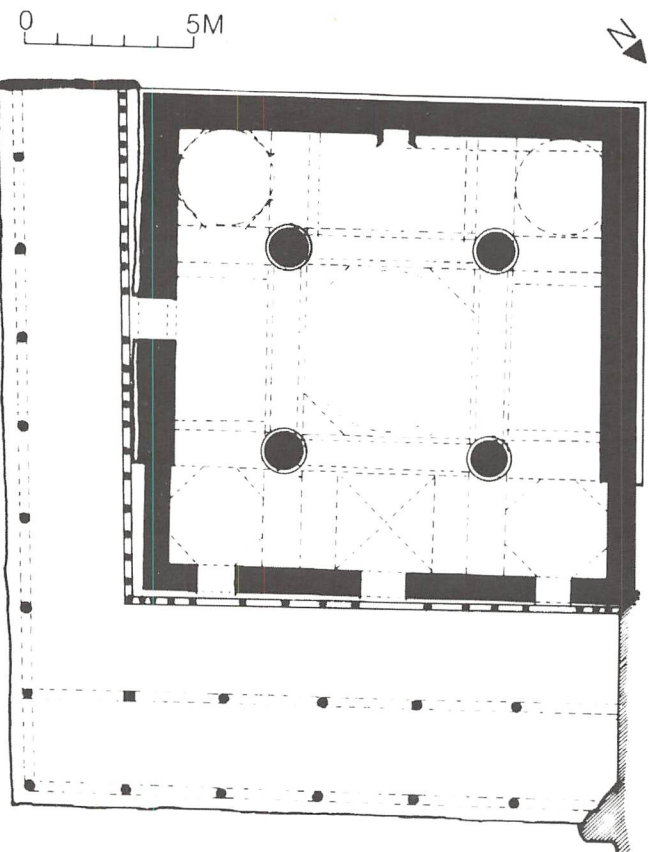


[162] نائين، مسجد، تفاصيل الأعمال الجصية

مغطاة مستطيلة قائمة على العمادات.

إن ما يصعب رؤيته هو طبيعة المشكلات التي تواجهه عملية إنشاء نوع جديد من البناء، وتطوير حلول تقنية، وغيرها. نجد بعض الإيحاءات للإجابة على السؤال الآنف في ثلاثة مساجد صغيرة عند المعرفات الإيرانية: دامغان [157، 158]، ونائين [159، 160]، وفهرج، وهي جميعها غير مؤرّخة، ومرمّمة بفراط. المسجدان الأولان على شكل قاعة مستطيلة قائمة على العمادات، لكنها مسقوفة بالقباب. والثالث مقسم إلى خمسة فضاءات مغطاة بعقود برميلية تشکل زوايا قائمة مع اتجاه القبلة. وقد استثنىت الفضاءات الثلاثة الوسطى، إذ بقيت قصيرة لتزود المسجد بصحن مفتوح. أما مسجد نائين فهو مزدان بثلاث قباب أمام المحراب تصور لنا هذه المساجد مشكلة تكيف عُرف عماري قائم على القباب البرميلية الطويلة - المدينة أحياناً - كي تُلبي الاحتياج إلى فضاء واسع بأقل عدد ممكن من العمادات. ويتمثل أحد الحلول في تشييد سوار ثقيلة، ومتقاربة، صعبة التنفيذ أحياناً ومختلفة الأشكال. وتُوظف فيها الزخرفة الجصية الثرية (على الأقل في نائين [161، 162]) لإخفاء اكتناف العمارة، ولإبراز اتجاه القبلة. وعلى الرغم من أهمية هذه البناءات في تاريخ العمارة، يصعب أن ننعتها بالملوقة بصرياً، أو وظيفياً.

ولا نعلم إنَّ كانت كل المساجد الجامحة في إيران على شكل قاعات مسقوفة قائمة على الأعمدة أم لا. هناك مسجد صغير في هزاره قرب بُخارى، له شكل عتيق، هذا إن لم يكن المسجد نفسه عتيقاً. وهو يتَّألف من بهو مربع تعلوه قبة مرکزية على عقود ركينة في الجوانب الأربع، وأربع قباب صغيرة في الزوايا. [164، 163] وترتَّب القباب والعقود على جدران سميكة، وأربع سوار ثقيلة من لِبنات الاجر، وأقواس غريبة الشكل. ويشبه المخطط المركزي مُخطَّط بعض معابد النار الإيرانية، وأعرافاً كاملة من العمارة المسيحية الشرقية. لكن لا يمكن إثبات أنَّ أيّاً منها اقتبس من هزاره. ويسمح لنا هذا المثال، وعدة بقايا ماثلة أخرى أظهرتها المنشورات حديثاً في آسيا الوسطى، بتوضيح مسألتين: هما الإجابات المحلية شديدة الإبداع لاحتياجات الجديدة، وعدم اكتمال الاستكشافات في

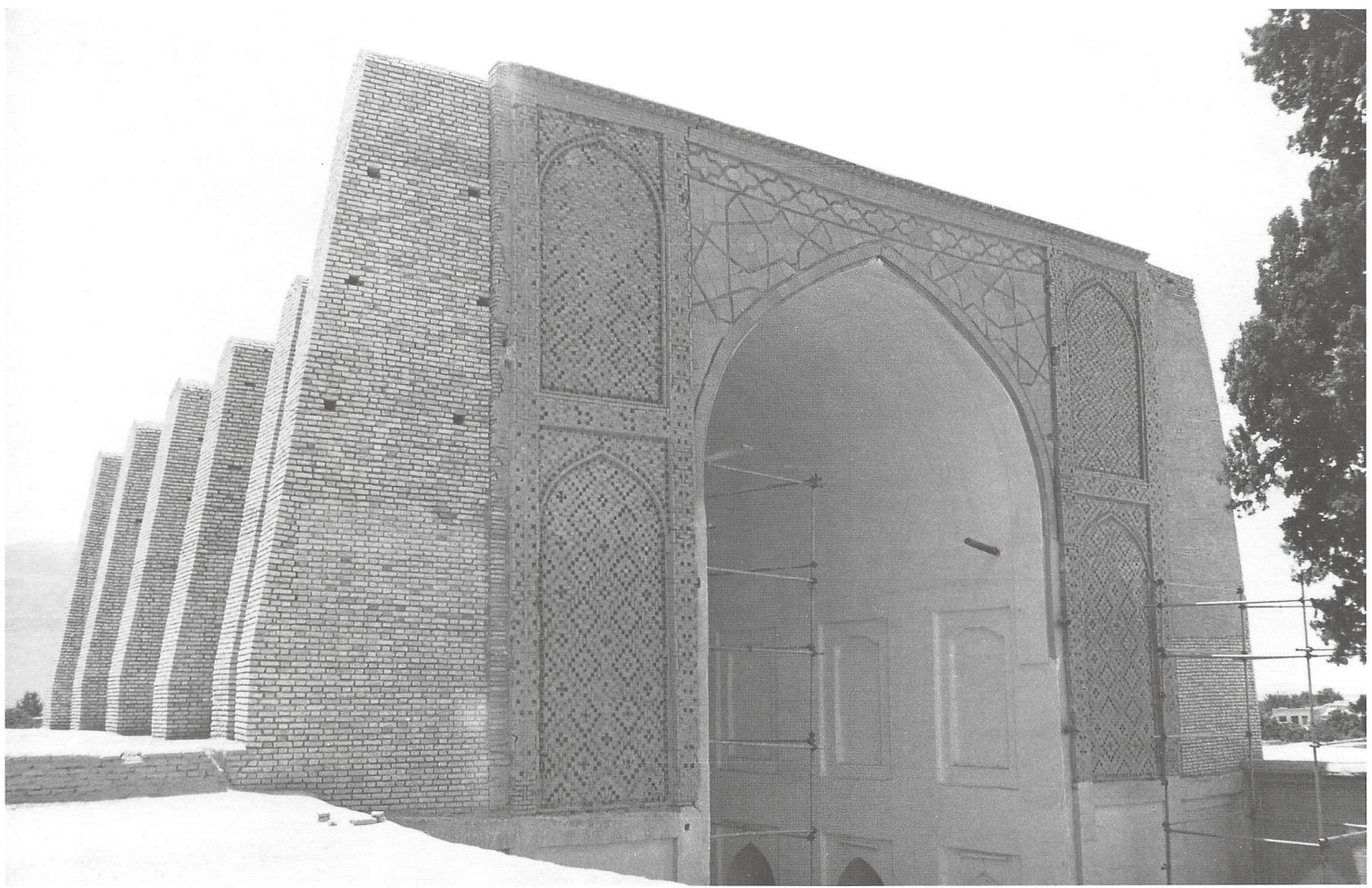


[163] هزاره، مسجد، منظر من الداخل

[164] هزاره، مسجد، مخطيط

[165] بلخ، مسجد أو ناء قبید





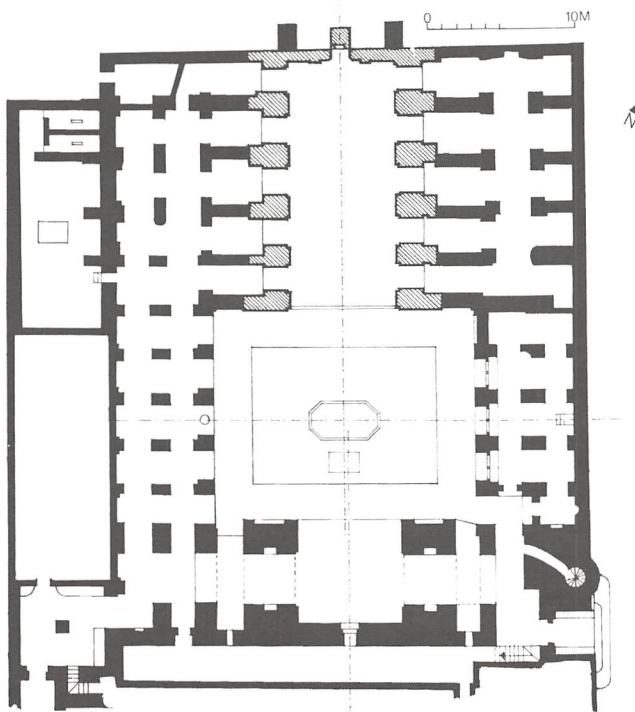
[166] تبريز، مسجد، إيران

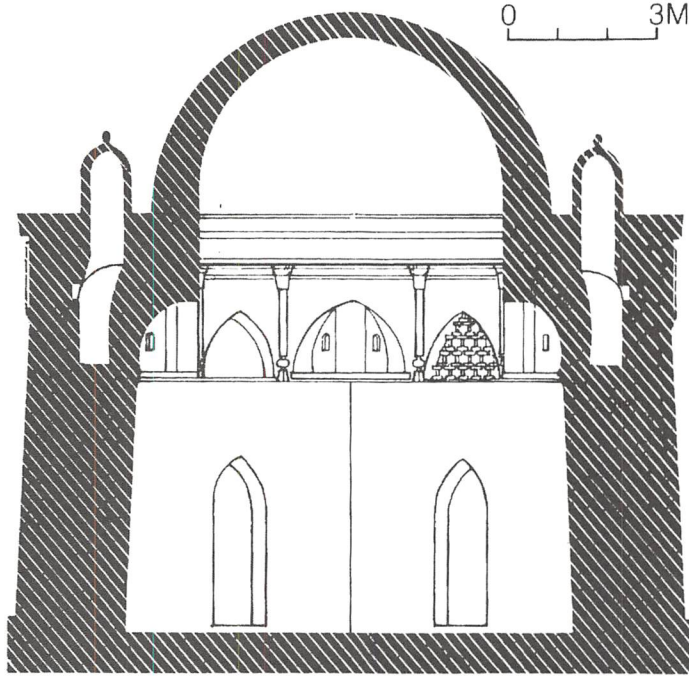
[167] تبريز، مسجد، مخطط

منطقة شاسعة يمكن أن تحمل لنا عدة مفاجآت.

يوجد بالقرب من بلخ مسجد صغير يُعرف بمسجد التاريخ [165] (أوناه قمبد - Masjid-i Nuh Gumbadh)، وقد حُفظ عليه بصورة أفضل. هذا يعود المسجد الذي تعلوه القباب إلى القرن الثالث هـ / التاسع مـ، ويُحتمل أن تكون له علاقة بنوع ثان من الأضرحة موجودة في مصر، والحجاز، وإسبانيا، سبق أن درسناها آنفًا، ويرجعُ أنهاً تعود إلى القرن الثالث هـ / التاسع مـ.

A. Godard في أواسط القرن الرابع عشرهـ / ثلاثينيات القرن العشرين أ. غودار - Godard بعض الفرضيات المهمة التي وجدت مكانها في العديد من التقارير العامة، وهي تعتمد على وجود غرفة كبيرة مقببة، في الجانب القبلي لعدة مساجد جامعية متاخرة (في أصفهان وأردستان وكابيakan وبرسيان)، تعود إلى فترة مختلفة عن البناء نفسها. وفي نيريز [166، 167] نجد بدأ القبة إيواناً يتد من الصحن إلى المحراب، ويحيط بباقي أنحاء المسجد. كما يوجد نص منقوش غامض يذكر أنّ أقدم بناء هناك تعود إلى سنة 362هـ / 973مـ. هكذا قدّم غودار أطروحته مُحاججاً أنه إضافة إلى عدد من المساجد المتكونة من قاعات مستطيلة مسقوفة قائمة على العمادات، كان في إيران المبكرة نوع آخر يتألف من غرفة واحدة مقببة شبيهة بمعابد النار، وحتى بالإيوان الفريدي. وكان الفضاء المفتوح في الأمام - المؤشر بطريقة بسيطة ربما - يستخدم مكان التجمع الرئيسي. لاحقاً - أي بعد القرن الخامس هـ / الحادي عشر مـ - شيدت بنيات أكثر تعقيداً واتصالاً، ولا يمكن حالياً قبول هذه الفرضية - وإن كانت جذابة في توفيرها - رابطاً بين استخدامات

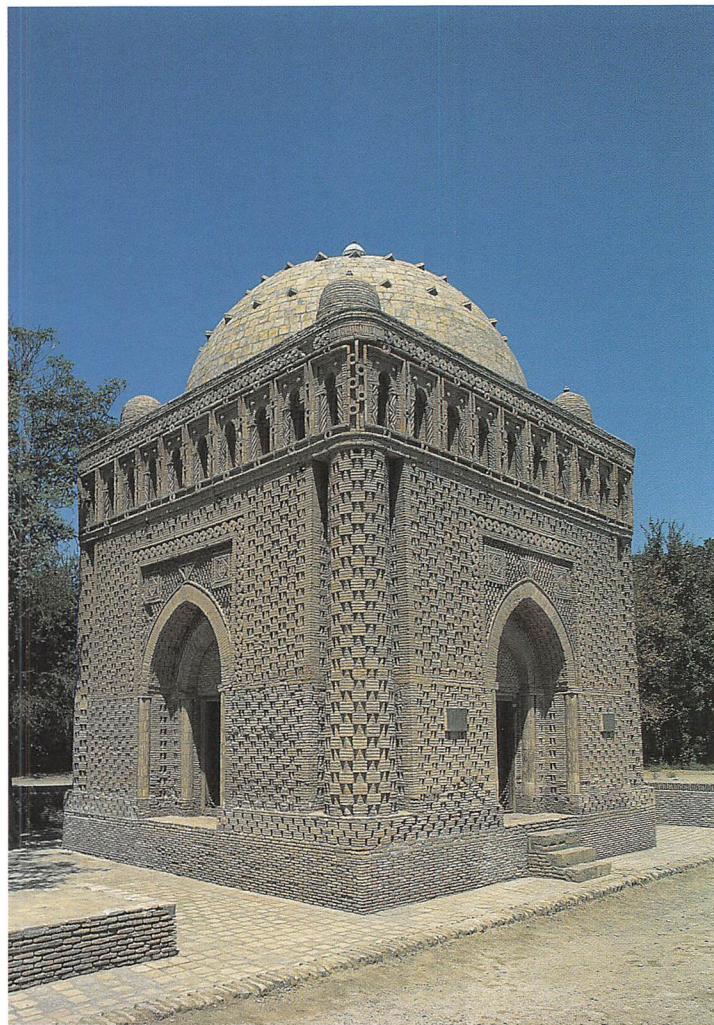




[168] بخاري، ضريح الساماني، رسم مقطعي

[169] بخاري، ضريح الساماني، منظر خارجي

[170] بخاري، ضريح الساماني، منظر داخلي



#### الفخمة.

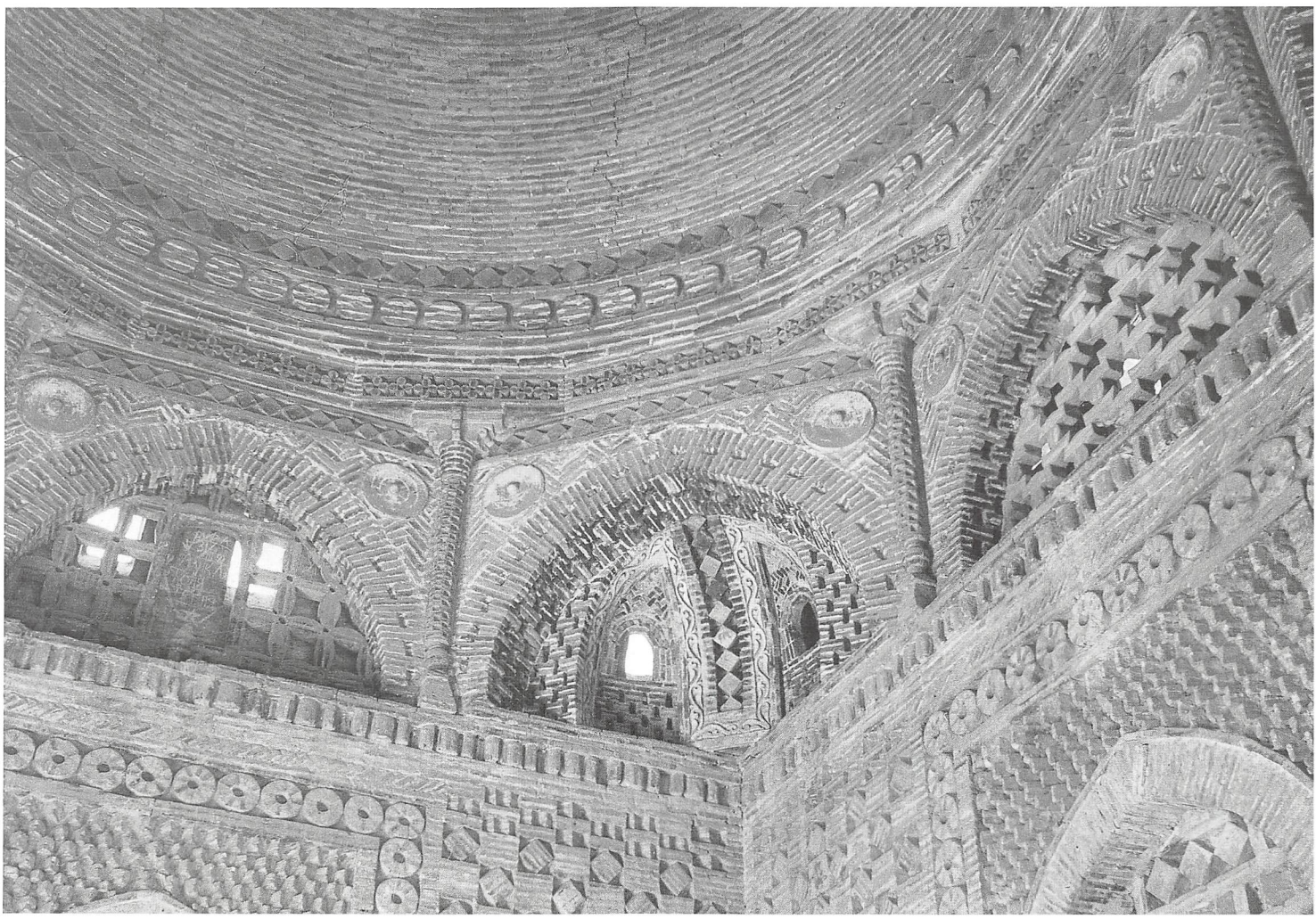
يُعد أحد النوعين المتبقين من الزوايا - والأول الذي ما زالت نماذج منه قائمة في العالم الإيراني - القبر المُسقَف، وهو مربع تعلوه قبة عادة ما يكون مفتوحة على جوانبه الأربع، وأمثلة هذا النوع: البناءات الأولى في النجف، وكرلاء، فوق قبور علي كرم الله وجهه، وذرّيته. يُحتمل أن يعود بعض هذه المشاهد إلى القرن الرابع هـ / العاشر م، لكننا لا نقدر

على تقديم تاريخ مؤكّد إلا لاثنين منها هما من ناحية أخرى منشآت معمارية بدعة. توحي الأدلة الكتابية، والأدبية، والأثرية، التي اكتُشفت حديثاً، بأنّ ضريح إسماعيل الساماني في بخاري استُخدم لأكثر من أمير، وأنه شُيد في وقت لاحق مقارنة بما كنا نعتقد، وقد يكون ذلك حصل تحت حكم الأمير الساماني نصر (حكم ما بين 301-331 هـ / 914-943 م) ينافر جانب هذا المكتوب المستدق ببعض الشيء العشرة أمّارات، وهو مبني كله من لِبنات الطوب المشوي، وتُغطيه قبة مرکزية مزدانت في زواياها الأربع بأربع قباب صغيرة [168، 169]. يتَوَسَّط كل جانب مدخل عقدي فخم يتكلّم على إطار مستطيل. تُلْطِف الزوايا الأربع سوار ممتلئة شبه والجة مدورة الشكل، وهي تُضفي حركة تصاعدية على البناءة بأكملها. ويجري روّاق في الجزء الداخلي للحائط، على الرغم من غياب أي مدخل إليه. أمّا في الداخل فتَبَقَّى السمة المدهشة في طريقة العبور من المربع إلى القبة؛ إذ يحيط بالأركان مثمن من العقود المستقيمة القائمة على سوار قصيرة من لِبنات

القباب وأوّاين المنشآت المعمارية في الفترة الفاصلة بين ما قبل الإسلام والعصر السلاجوقى المتأخر. ومع ذلك تُقْعِن هذه الفرضية فيما يتعلق بعض الحالات المبكرة النادرة، مثلما هي الحال في يزد خوسٍت، حيث حُول ضريح يعود إلى ما قبل الإسلام إلى مسجد. لكن لا يوجد مثال واحد من القباب المذكورة يمكن تأريخه بما قبل القرن الخامس هـ / الحادي عشر م، ولا يمكن بأي حال إقرار أنّ قبة سبقت زمنياً القاعة المغطاة الحالية. ومن الأبسط أن تستخرج في الوقت الراهن، أنّ المسجد الجامع بقاعته المغطاة القائمة على العمادات كُيِّف مع تقنيات البناء الفارسية، وأنّ الأنواع الأخرى تتّسّي - بطريقه لا نفهمها بعد - إلى مجموعة من التغييرات المحلية المعروفة في أماكن أخرى من العالم الإسلامي.

#### الزوايا

لم يتَضَع تماماً لماذا ظهرت أقدام مجموعة مهتمة من الزوايا الإسلامية في أثناء القرن الرابع هـ / العاشر م في إيران. يبدو أنّ عدة ظواهر أدّت دورها: تفاخر السلالات الحاكمة، والحركات البدعية التي قدّست مواطن دفن ذرية علي كرم الله وجهه، ومحاولات إضفاء دلالات إسلامية على أماكن مقدّسة تعود إلى ما قبل الإسلام. ويُحتمل أنّ الظاهرة انطلقت غرباً من إيران (حيث رسخت)، ولا سيما باتجاه مصر الفاطمية. أو لعلّ الأمثلة المبكرة التي يُحتمل أنها كانت في العراق، وفي الحجاز، دُمِّرت جراء المعارضة اللاحقة لبناء الأضرحة



الخارج - إحساساً بمساحة منسوجة كأنها رقعة شطرنج يقسم الظل والنور مربعتها. أما في الداخل، وفي منطقة العبور، فإن التنوع الكبير للموئفات يخلق كثافة زخرفية أعمق من دون أن يغّير من طبيعة المادة، ولا التقنية المستخدمة.

والخاصية الثالثة لضريح السامانيين هي جودته الجمالية، فقد أُنجزت أجزاءه المتباينة وغير المنطقية عموماً من خلال تصاميم مرسومة بعناية. وإن تشابه الجدران الأربع للبنية يُوحى بأنها مُصممة لتشاهد - أو أُريد لها أن تُشاهد - من الجهات الأربع، في إطار حديقة ربّا! ويمكن أن نتصوّرها بالفعل بوصفها ضريحاً في مقبرة، أو جناحاً في قصر.

وعلى الرغم من إمكانية ربط المحاور والموئفات الفردية لضريح بخاري بجوانب من فن ما قبل الإسلام، إلا أن السبب وراء اجتماعها بعضها مع بعض هنا في هذا الوقت لم يتضح حتى الساعة. أما المخطط الذي يعتبره البعض مألوفاً فهو لا يشبه تماماً مخطط أي معبد نار معروف. يُحتمل أن يكون مشتقاً من المشاهد martyria العائدة إلى الصور القديمة المتأخرة (الأضرحة التي تخلّد ذكرى رجال، أو أحداث مقدّسة)، لكن يصعب تحديد أي أشكال ذات أصول متوضّطة قد تكون وصلت إلى آسيا الوسطى. كما لا نجد هذا المخطط ضمن أعراف الأضرحة الإيرانية المتأخرة. وعلى الرغم من أنه لم يتبقّ أي واحد منها إلا أن الأجنحة المقبة كانت مألوفة في عمارة القصور الإسلامية. ونشاهد في متحف برلين بناء من هذا القبيل، لها عدة سمات مماثلة، على طبق شهير يعود إلى العصر الساساني أو

الأجر، ثم يكون العبور بلطف إلى قاعدة القبة بواسطة منطقة ضيقة ذات ستة عشر جانبًا. ويتألف الركن ذاته من عقدين متوازيين، يدعمهما نصف عقد متعامد معهما - يكاد يكون ضلعًا - ومتاخم للرواق. يسمح هذا الترتيب بفتح المساحات الموجودة على كل جانب في العقد النصفي، وبإضاءة البناء كلها. ويمكن أن نستخدم العبارة الصائبة لشودر E. Schroeder، الذي وصف ذلك قائلاً إن الجزء الأكبر من القبة يعتمد على نوع من الحامل ثلاثي القوائم.

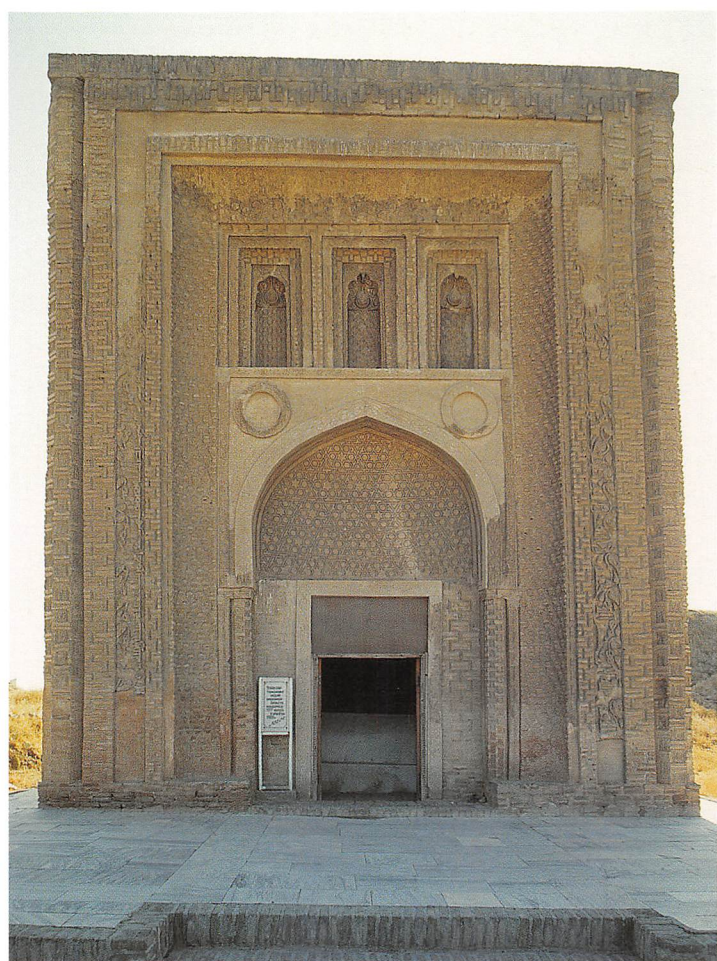
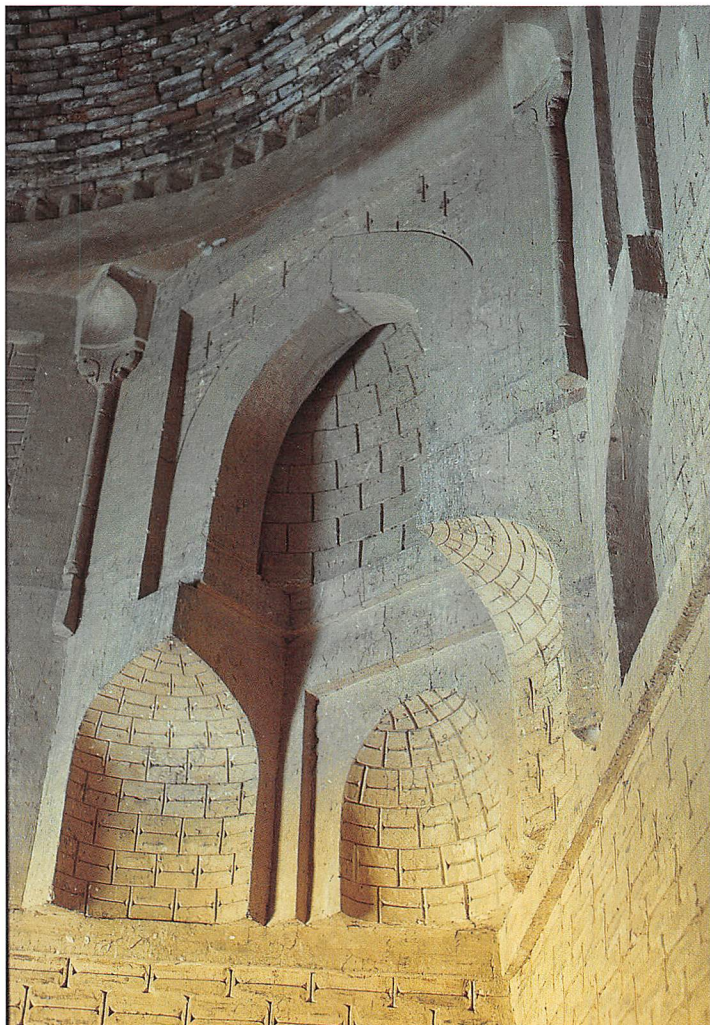
تكتسي هذه البناء ثلاثة خصوصيات، أولاً: السواري الركينة والرواق والقباب الصغيرة التي لا يربط بعضها ببعض هيكلية، على الرغم من إدراكنا أنها عناصر في الترتيب الزخرفي للواجهة أو للسقف. ويمكن قول الشيء نفسه فيما يتعلق بتعدد السمات التي تعلّم العبور من المرّبع إلى القبة، وفيما يتعلق بعدم وجود علاقة بين الأشكال الداخلية والخارجية. ولا نستطيع تفسير هذه التجارب الظاهرة إلا من خلال كونها انعكاسات لأعراف معمارية متعددة أدت فيها السمات المذكورة دوراً جزئياً. وهي تعبّر عن تحيز العماري لترتيب المساحات بدل وضوح البناء.

والخصوصية الثانية لضريح بخاري هي الاستخدام غير المعتمد للأجر، وتکاد تكون أي لبنة آجر مرئية عنصراً في البناء، أو جزءاً من التصميم الزخرفي. تنوع التصاميم؛ فعلى مساحات الجدران الرئيسية يُعطي النوعان المستخدمان - واحد في الداخل والآخر في

الإسلامي المبكر. والاحتمال الآخر هو أنّ البناء مشتقة من تحف فنية صغيرة محمولة، ذات شكل مقبّب كالنحوش أو التوابيت. ويظهر بعضها على الرسوم الجدارية السغدية في بيانجيكنت Pyangikent حيث تبرز بوضوح دلالتها المأثبة.

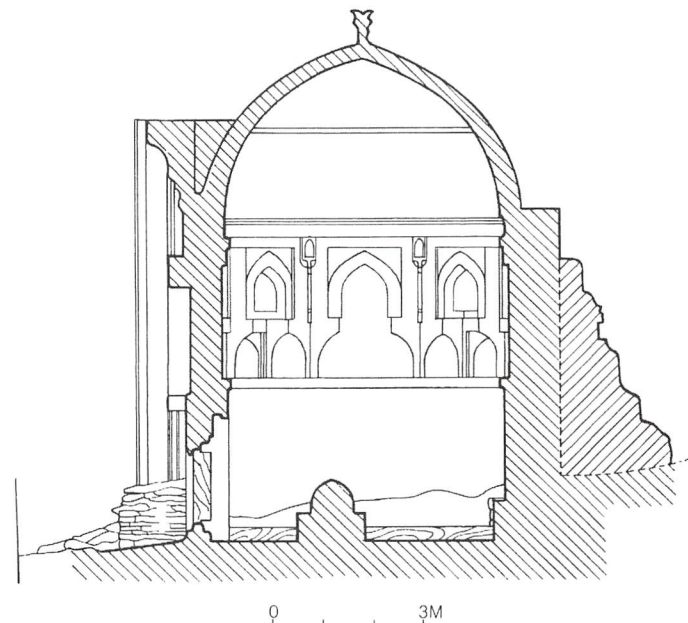
هناك زاوية مسقوفة ثانية تكتسي مزيداً من الأهمية لتأريخ العمارة: هي مزار الأب العربي (عرب آتا) في تيم بنطقة سمرقند [171، 172]، العائد إلى سنة 367هـ / 977-978م، تَتَحَذَّزْ هذه الزاوية شكلاً مربعاً في الداخل (5.60 أمتار للضلع)، بينما تَمتدْ في الخارج (8.70 X 8.70) على هيئة واجهة فردية باهرة ومكتملة. وقد ساد الظن لأمد طويل أنَّ هذه السمة المعمارية لم تظهر إلا في القرن اللاحق. هناك تباين بين المساحات الجرداء المبنية بالطوب، والشراء الزخرفي لهذه الواجهة. بل نجد قرابة بين محاور الزخرفة هنا - كالعقود الثلاثة المتراجعة - وتلك الواردة على الواجهات الخارجية للضريح الساماني. ويُتَضَّحُ التوجّه ذاته في الترتيب العام للبنياتين، غير أنَّ استخدام الجص لأغراض زخرفية بين صنوف الأجر يُعدُّ مؤشراً لتقنيات القرن اللاحق. وأخيراً يحمل ضريح تيم تقنية جديدة للعبور من المربيع إلى القبة سيكون مصيرها النجاح الباهر في العمارة الإيرانية المتأخرة، ويمكن أن نُسَمِّيَها "الرَّكْنُ الْمُفَصلُ" [173]. حيث يتخلص الرَّكْنُ نفسه، بينما يُؤْطِرُه مقطوعان من القباب، واحد في كُلِّ جانب، وعقد عالٍ من فوق. ويَتَبَعُ عن ذلك

[173] تيم، ضريح، الإنقال إلى القبة



[171] تيم، ضريح، الواجهة

[172] تيم، ضريح، رسم مقطعي





مظهر خصوصي، يُكرّر على هيئة عقد مستقيم بين الأركان، مما يعطي لمساحة العبور المتمثّلة مظهراً موحداً ومتناقضاً. أمّا السارية المتبقية في كل زاوية، والتي لا غاية من ورائها، والتأثير الآخر لهذه الوسيلة الجديدة داخل المستويات، والقليل العام للنظام، فكل ذلك يوحي بأنّ المنظومة ترتبط بال النوع القديم لترتيب الركن الذي نجده في بخاري. وقد غير هذا الترتيب إشكال تقني، سمعود إليه عمّا قريب. ويُعدّ ضريح تمّ أحسن الأضرحة التي حُفظت عليها، لكنه ليس الوحيد الذي طور وجهات أو نوعاً جديداً من الركن؛ فالمثال الآخر بابا خاتون -غير موجود- ولا يبعد كثيراً عن بخاري.

بقيت كذلك عدة أضرحة أبراج، وأكثرها إدھالاً ضريح قابوس [174، 175] الذي شيده أمير بنى زياد قابوس بن وشمكير سنة 397هـ / 1006-1007 م قرب جرجان، جنوب شرق بحر قزوين. يُشرف البرج على المنظر العام، وهو دائري من الداخل، وعلى شكل نجمة بعشرة أضلع من الخارج. لم يُعثر على أثر أي قبر بداخله، والأرجح أنّ التابت كان معلقاً، كما ذكر مؤرخ من العصر الوسيط. وتتميز صنعة تصفييف الأجر المترافق هنا عن تلك التي شاهدناها في الضريح الساماني بصفاء خطوطها الشديد، وبأشغالها. ولا يفرق كتلة الأجر الصلبة إلا نصسان منقوشان، وحاشية زخرفية صغيرة تحت السقف. ولدينا هنا جمالية مختلفة تماماً. لكنّ الأصول التي يعود إليها ضريح قابوس ليست واضحة، وهي حال ضريح بخاري كذلك. وقد شيد هذا الضريح عضواً من عائلة أصلها زرادشتية حديثة العهد بالإسلام، وما زالت مرتبطة بعادات الجاهلية (كما يشير إلى ذلك استخدام التقريم الشمسي، والقمرى في آنٍ واحد، على النصوص المنقوشة). ولعلنا نجده فنتصرح أنّ أصل هذا الضريح قد يعود إلى بعض البناءات التذكارية الزرادشتية، أو إلى ملجاً وقتي كالخيمة، تحول إلى بناء دائمة.



[174] ضريح قابوس

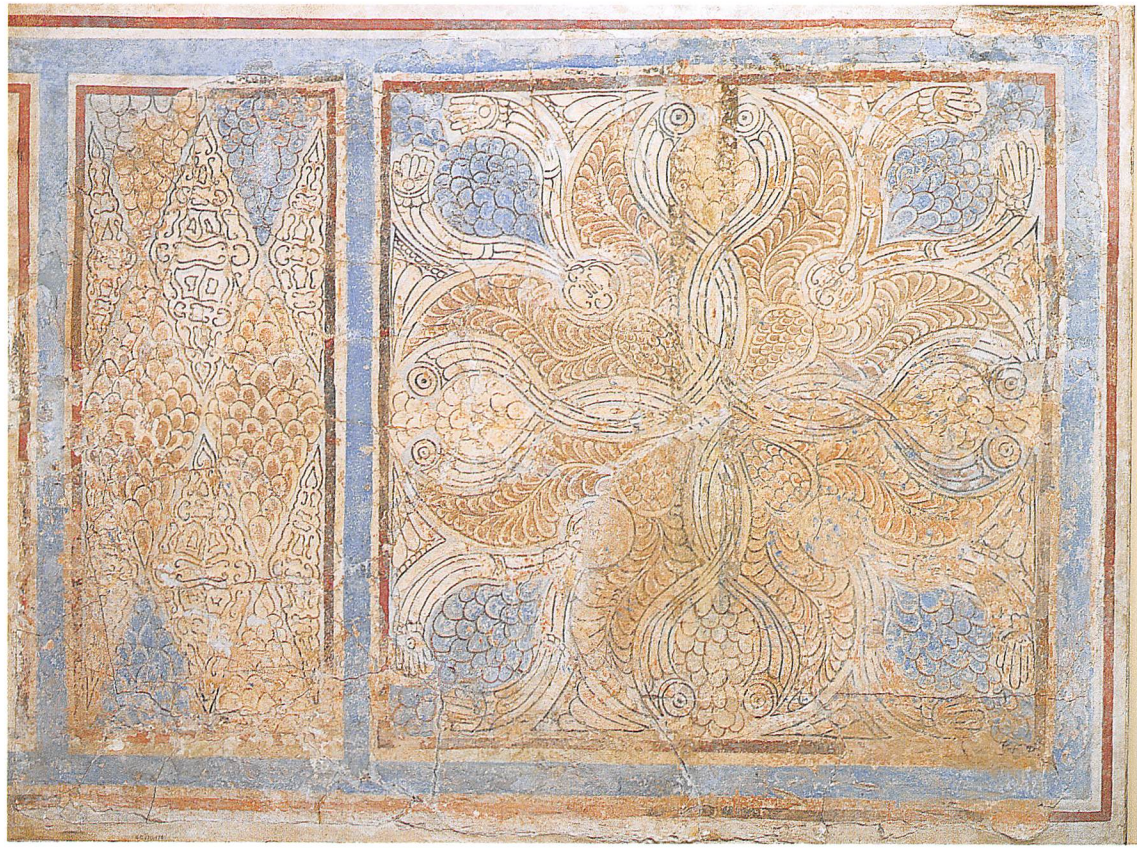
[175] ضريح قابوس، تفاصيل



[176] مقرنص على شكل محراب من نيسبور،  
متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك

[177] لوحة جداري مطلي من الجص مع رسوم  
لعيون وأيدي، نيسبور، متحف المتروبوليتان،  
نيويورك

[178] مقرنص على شكل محراب مزخرف  
بألوان متعددة مع رسوم عيون وأشكال نباتية،  
إيران، متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك



كان يُعطي انطباعاً بأنَّ المرأة يلْجِ متحفَّاً باهراً للزخارف، وإن كان فيها بعض الإفراط. هناك عدة عناصر تربط بين هذه الزخرفة الجصية الإيرانية، والأسلوب "ب" في سامراء، ومنها: تقسيم مساحة الجدار إلى مناطق محددة هندسياً، وزخرفة مجمل المساحة تقريباً، والزخرفة النباتية المائلة داخل الأطر الهندسية، وتنعيم الأوراق والأزهار بالتفتيت والتسلين، غير أنَّنا نجد هنا أحياناً نصارة وحيوية نشطة تختلف عن الأسلوب العباسي المترافق، بينما تقدم بعض الأمثلة تركيبات هندسية محضبة، أو زخارف شاملة غير معروفة حتى هذه الحقبة. وإلى أن تُنشر كل الأبحاث المتعلقة بهذه القطع، أو يُعثر على أخرى مؤرخة بوضوح، يستحيل الجزم إن كانت هذه تشير إلى حيوية في التنوع التجريبي لفن سامراء، أم أنَّنا أمام تطورٍ مستقلٍ لنماذج سابقة.

وهكذا نرى أنَّ فن العمارة الإيرانية في القرنين الثالث والرابع هـ / التاسع والعشر م يبقى مُراوغاً ممتهناً، وليس لدينا إلا أن نستخلص استنتاجات تعتمد على بعض البناءات، ويستحيل تقويم أهميتها المعاصرة، ولا حتى شكلها الأصلي أحياناً. ولا شيء يُصوّر هذه الشكوك أفضل مما يُطلق عليه "جامع جرجير" في أصفهان؛ فقد تعرَّف الخبراء على الواجهة المتراجعة الرائعة [181] لبنيان ذات زخرفة معقدة بالأجر والجص. وبعد فترة وجيزة من اكتشافها -الذي حدث مصادفة- نسبوها إلى مسجد بوبيهي تذكره المراجع الكتائية. ومع أنَّ النسب البوبيهي مؤكَّد تاريخياً بلا ريب نظراً لأسباب أسلوبية وشكلية، إلا أنَّنا لا نجد مبررات مقنعة لاعتبار الواجهة مدخل مسجد. وإلى أن نحصل على مزيد من المعلومات الأثرية أو النصية فإنَّ وظيفة هذه البناء المدهشة دلالتها تبقى محلَّ نظر. يمكن إسناد ابتكارين جديدين لهذه الحقبة من فن العمارة الإيرانية. الأول: الضريح الذي يُضفي ثوذاً عماراتياً مهماً إلى العالم الإسلامي. والثاني: استخدام الأجر المشوي بالتزامن مع التقنية التقليدية للبنات الطوب المغطاة بالجبس. وبقي كلاهما وسائل بناء معيارية في فن العمارة الإيرانية. إنَّ الاستخدام الواسع للأجر حمل بدوره إدراكاً لقدراته البنائية والزخرفية، وهو ما يفسّر أنَّ نجد في أقل من قرن مبني متباينة على غرار ضريح



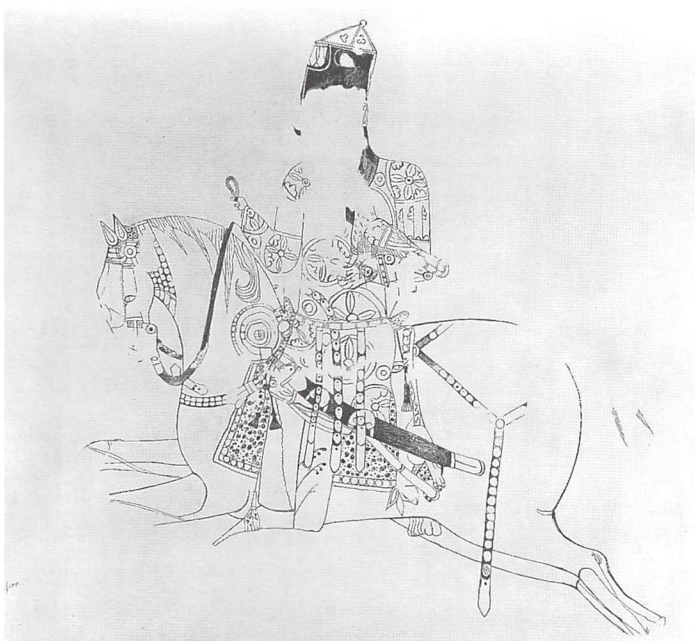
[179] لوحة جدارية مطلية من الجص مع رسوم روؤس بشريّة، نيسابور، متحف الميتروبوليتان، نيويورك

### العمارة المدنية

لا تُعرف جلَّ القصور الفخمة والمنشآت العامة لإيران في هذه الحقبة إلا من خلال النصوص، وكان لكلَّ من السامانيين والبوهيميين منشآت فاخرة، بحدائقها، ومسابحها، وأجنحتها. ويُحتمل أنَّ البعثة الأمريكية في نيسابور قد كشفت أجزاءً مهمة من المدينة، لكن المعلومات تقتصر -فيما يتعلق بتاريخ الفن- على أجزاء من البناءات، ومسجد صغير، وحمام، وعدد كبير من العناصر المعمارية كالسسواري، أو الجدران. وقد عُثر في إحدى البناءات على لوحات جصية ملوونة، وعلى شكل مشكّوات. وُيمكن ترتيب هذه اللوحات ضمن مجموعات تشكّل مساحات جدارية ثلاثة الأبعاد اُعرفت لاحقاً باسم "المقرنص" [176]. كما أنَّ الأبحاث الأثرية الروسية في المناطق التي يُعتقد بأنَّ المغول دمروها في القرن السابع هـ / الثالث عشر م، والتي هُجرت منذ ذلك الوقت، كشفت عدداً لا يُأس به من القصور الصغيرة، وهي شبيهة في أغراضها بالقصور الأموية، ونجحت من غواص الدهر بالمصادفات نفسها. وكانت هذه القصور مقرَّ إقامة الأرستقراطية الإقطاعية، أي الدهاقنة مالكي جل الأراضي ومستغلّيها. وهي تبدو بمظهر البروج المحصنة العظيمة: فيتألف الجزء الأعلى من أسوارها من سلسلة حصون نصف دائريَّة شبيهة بالصوامع ، كان لبعضها بابات مركبة تحيط بها الأجنحة السكنية، ولبعضها الآخر غرفة مركبة تُعطّلها قبة، مع أبهاء مقيبة على الجوانب. وكانت القباب والعقود المنظورة جداً في كل الحالات، كما أنَّ البناءين رصفوا البناءات الأجر أحياناً ليخلقاً انطباعاً بأنَّ المساحة منقوشة.

كانت جلَّ البناءات المشيدة بلبنات الطوب مكسوّة بالجص المزخرف، وقد أظهرت للنور التفاصيل في نيسابور، والري، ومواقع أخرى، والاكتشافات العَرَبِية أيضًا عدداً قطع من الرسوم الجدارية، والجص المنقوش [177-180]. ويعود أغلبها إلى القرن الرابع هـ / العاشر م، كما هي حال بعض الأعمدة وجزء من حائط القبلة في جامع نائين بإيران. أما في أفراسياب (آثار ما قبل المغول في سمرقند) فقد أعيد بناء الجص الذي يُغطي الجزء الأكبر من الغرفة المقيبة التي يبدو أنها كانت أحد مكونات قصر ساماني. والأرجح أنَّ الداخ

[180] لوحة جدارية مطلية من الجص مع رسم لصياد يستعين باليزا (نسخة)، طهران، إيران، متحف إيران باستان



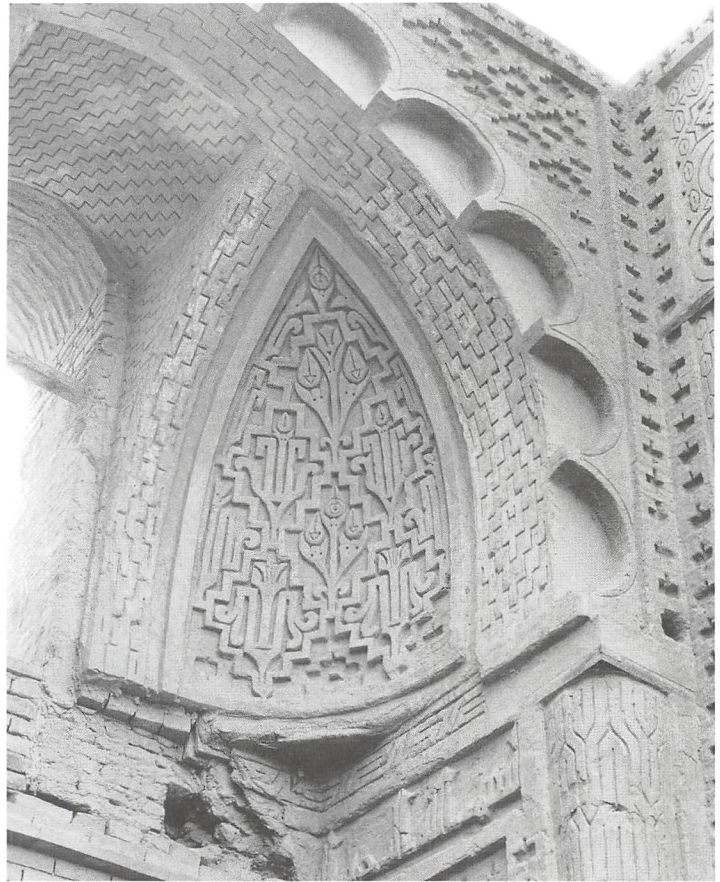
وراء النهر، وعسكري بازار وغزني في أفغانستان، وسيراف على ساحل الخليج العربي. بل حتى الأبحاث المتعلقة بهذه المواقع القليلة لم تنشر إلا جزئياً، ومع ذلك فقد حصلت اكتشافات في عدة أماكن أخرى هي اليوم: طاجيكستان، وتركمانستان، وأوزبكستان، وأفغانستان. وأُسندت جل التحف إلى الواقع التي عُثر عليها فيها، أو يُدعى ذلك، بأعداد كبيرة، لكن يجب أن تظل في أذهاننا إمكانية استيراد تلك التحف من أماكن أخرى. وعلى الرغم من كثرة الزخرفة بالكتابات المنقوشة، فلا تُذكر أسماء المدن، أو المناطق الأصلية على التحف ذاتها إلا في حالات قليلة، إلا أن النقوش الكتابية على الأقمشة تسمح في بعض الحالات باستقراء مواطن الإنتاج.

وكما كانت الحال في الأقاليم الإسلامية الوسطى والغربية فإن المرحلة التكوبينية في الأقاليم الشرقية للعالم الإسلامي مزجت أساساً الأعراف الفنية الراسخة بالجديدة التي جرى تبنيها، ثم تكيفها - بعد فترة تحريرية - للمتطلبات الجديدة. لكن هذه المتطلبات اختلفت بالتأكيد، من واسطة إلى أخرى وفق قوّة تقليد كل واحدة منها، وبحسب الظروف الجديدة التي كان عليها أن تُتبّعها، ومن أجل فهم جيد لهذا البحث عن الإمكانيات الفنية الجديدة ستتناول الوسائل بطريقة تسلسليّة، حتى تتضمن الإنجازات الخصوصية لكل واحدة منها على حدة.

من بين المقطتين الكبيرتين لشرق إيران وغربها، يبدو أن الأولى كانت أغزر إبداعاً، سواء في التصصيمات أو في أبعاد الإنتاج الفني. وقد شكلت الفخاريات هناك أكثر التحف الفنية انتشاراً، وربما أبرزها تميّزاً من الناحية الفنية. وكانت سمرقند أهم مركز؛ فقد عُثر في الحي القديم المعروف اليوم باسم أفراسياب منذ 1332هـ / 1914 م على أعداد كبيرة من الأواني الكاملة، وكميّات لا تُحصى من الشظايا والشقف. أمّا الأواني التي عُثر عليها في نيسابور فلا تقل قيمة عنها، بل في أربعينات وخمسينات القرن الرابع عشر هـ / ثلاثينيات وأربعينيات القرن العشرين تشكّل المتبّون في علم الآثار التابعون لمحفظة المتروبوليتان بنيويورك من استرداد قرن جديد في تاريخ الفخاريات الإسلامية. كما أن غزني (التي يُطلق عليها غزني حالياً)، وعسكري بازار قرب قلعة بست - وكلاهما في أفغانستان الآن - قدّمتا قطعاً فنيّة بدورهما، غير أن التحف العائدة إلى نهاية القرن الرابع هـ / العاشر ميلادي وبذابة القرن الخامس هـ / الحادي عشر م لا تشير إلى أكثر من تغييرات محلية أساساً في أواني سمرقند ونيسابور.

لا نعرف كيف انطلق هذا الإنتاج الضخم، ولا المراحل الدقيقة لتطوره، وتشير التحف ذاتها إلى ثلاثة مصادر. ولدى تكييفهم التصاميم والتقنيات مع الروح الجديدة، ومع المواد المحلية، أبْجزَ الفنانون في كثير من الأحيان تأثيرات جمالية مختلفة جداً.

شكل العراق العباسي أحد هذه المصادر، ولا سيما ذلك النوع من الفخاريات الذي تعرّضنا له آنفاً، ويبدو حصرياً ببغداد. وحاول صناع الفخاريات الخراسانيون كمعاصريهم من المغرب العربي [141، 142]، محاكاة الفخاريات المزججة البيضاء العتممة الرا杰حة جداً. وكانت مزداناً بال تصاميم الهندسية والحرافية المطلية بالأزرق الكوبالي والأخضر الناتي النحاسي [103]. ولم يشكّل اللون الأخضر صعوبة تُذكر، لكن عدم توافر الكوبالت على ما يبدو شرق إيران في العصر الوسيط دفع الصناع إلى استبداله بالبنفسجي المغنيزي، مما أعطى انطباعاً مختلفاً كلياً [182]. عشر الباحثون في نيسابور على أوان من هذا النوع مستوردة من العراق، عليها الأصناف الثلاثة من الزينة. ومع ذلك يظهر أن الصناع المحليين لم يقلدوا إلا التي عليها زخارف حروفية، لكن الكتابات المنقوشة على هذه النسخ تبدو بمهمة وغير مقرّوءة.



[181] أصفهان، جامع جرجير، تفاصيل من الواجهة

بخاري، وبرج قابوس. وعلى نقىض ذلك يظهر في بنایات دامغان، ونائين، وبخاري ميل إلى الأساليب العتيقة، وإدراك للإمكانات الزخرفية التي تتيحها الأشكال المعمارية المميزة للأندلس المعاصرة. وقد أضفت جصوص نيسابور، وضريح تيم سمات جديدة تطورت في القرون اللاحقة، غير أن مدى التطوير المذكور، وأصوله، ودلالاته المعاصرة ما زالت تستعصي على التفسير. ونذكر من بين هذه السمات: المقرنص؛ ذلك الشكل المعماري والزخرفي المستحدث الذي خطأ خطواته الأولى شمال شرق إيران، وتطور لاحقاً في العراق، وشمال إفريقيا، ومصر. وسوف نتناول دلالاته في الفصل القادم. وفي الختام تشهد هذه السمات قبل أي شيء على خسارتنا الكبيرة وجهلنا المدقع، كما تدل على الحيوية المتنامية لفن العمارة الإيرانية، ولا سيما الشمالي الشرقي قبل القرن الخامس هـ / الحادي عشر م.

## التحف الفنية

رغم قلة عدد المنشآت المعمارية العائدة إلى هذه الحقبة، والمتبقية في إيران، إلا أن الحظ يحالفنا أكثر فيما يتعلق بالتحف الفنية. لا يمكن فيأغلب الأحيان إلا تقديم توارييخ تقريبية للت�향. وباستثناء بعض أنواع الفخاريات فإن تحديد أماكن تصنيعها داخل إيران الكبرى ليس سوى محاولة، فجل التحف الفنية تنتهي إلى القرن الرابع هـ / العاشر م. وعلى هذا الأساس فهي تمثل أساساً الإنتاج الحاصل تحت حكم السلالتين السامانية والبوهيمية. ولم تُجرِ حفريات علمية إلا في بعض المواقع الكبيرة في نيسابور شرق إيران، ومرة في ما

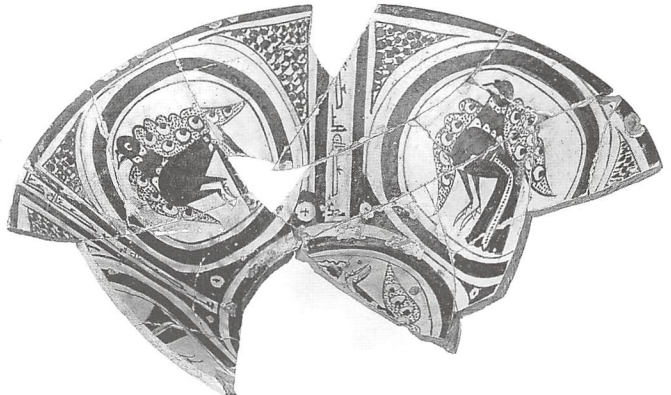


[184] تقليد حلقة خزفية مطلية بطلاء لامع ، القطر 24 سم. متحف الميتروبولitan للفنون، نيويورك



[182] حلقة خزفية مطلية بطلاء غير لامع ، القطر 32 سم. متحف الميتروبولitan للفنون، نيويورك

[183] تقليد حلقة خزفية مطلية بطلاء لامع ، القطر 33.5 سم. متحف إيران باستان، طهران



بالدهان البنفسجي المغنىزي، ثموجاً شاماً على المساحة كلها، ويرد الموتيف علىخلفية منقطة، ويُبرّزه الطلاء الفوقي الأصفر المائل إلى البنّي.

شكلت الصين مصدر الإلهام الثاني. وكما كانت الحال في العراق، ومصر، وسوريا المعاصرة فقد سعى صناع الفخاريات شرق إيران وما وراء النهر إلىمحاكاة الأواني ثلاثة الألوان "سنكاي" sancai لسلالة طنug Tang. وتميّز سنكاي بنقاطها وبعثها الحضراء، والبنية المائلة للأصفر، والأرجوانية علىخلفية بيضاء، وقد جمع فنانو الأقاليم الإسلامية الشرقية بين التأثيرات التلوينية للفخاريات الأصلية، ونماذج الخرشات الكامنة تحتها [185]، وقد تميّز إنتاج نيسابور برقّة تصاميمه الزهرية.

أما مصدر الإلهام الأخير - وهو قطعاً لا يقل أهمية - فكان فن إيران الساسانية، وحيث تنتهي مجموعة كبيرة من الأواني إلى هذه الفتة التي ظهرت حضريّاً في نيسابور، واستلهمت من الفن الساساني الملكي، ولا سيّما تصاميمها علىالأطباق الفضية. ونذكر من بين هذه الفتة رسوم المحاربين الشرفاء، سواء وحدهم، أو مع صديق، أو في كوكبة من الرفاق. ويفظرون عادة ركباتاً ذاهبين للصيد، وحاملين سيفهم ودروعهم [186].

ينجز هذا التصميم عادة بدهان فخاري أرجواني منغنىزي على طلاء خلفي أبيض، ثم يُزجّج بصبغة صفراء وخضراء، بل يُدمج فيه أحياناً دهان أحمر. غير أن تفاصيل التصميم المشار إليه لا تُظهر شيئاً من ذلك التقانى في رسم الموضوع الملكي الذي يميّز القطع الأصلية؛ فلا شيء يشير إلى الحماسة في أثناء صيد الحيوان، ولا وجود لأثر ملحمي في الحركة البطولية. وتتألّف الموتيفات من رسوم بشريّة وحيوانية، وكذلك من عناصر زهرية وبعض الحروف. وكما ت عليه "كرابية الفراغ" horror vacui تراكمت الموتيفات ضمن تصاميم شاملة كثيفة غير منسقة أحياناً، ولم يتبق إلا ما يكفي من الخلفية كي يسمح بتمييز العناصر الفردية.

كما سعى صناع الفخاريات الإيرانيون الشرقيون إلىمحاكاة أواني البصرة المزجّجة البيضاء المعتمة المزخرفة بالأكسيد المعدني، وقد حاولوا ذلك سواء مع النسخة متعددة الألوان، أو أحاديث الألوان البسيطة. وتمثل هذه الأخيرة النماذج العراقية الأكثر رواجاً، بصورها الظلية المحاطة بدواتٍ بيضاء علىخلفية منقطة بكثافة، أو صلبة، بينما تؤطر الحواف المزينة الإناء كله. ونسخت جميع الموتيفات عن كثب - ولا سيما رسوم العصافير والأزهار - بدهان فخاري بنّي مستحضر على طلاء خلفي أبيض، ونجم عن ذلك انطباع تلويني عام شبيه بما نراه على الأواني المطلية بالأكسيد المعدني [183]، على الرغم من غياب اللمعان المعدني، أمّا لدى زخرفة النسخ السامانية من التحف متعددة الألوان ذات البريق المعدني فقد انتقى الصناع نماذج الزخارف المشورة الثانوية، واكتفوا بها زينة وحدها، وبهذه الطريقة يَظهر على سبيل المثال [184] موتيف عين الطاووس المرسوم



[187] حلة خزفية مصقوله، القطر 27.3 سم. متحف إيران باستان، طهران



[185] حلة خزفية مزججة بالوان ومن غير ألوان، القطر 26 سم. متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك

[186] حلة خزفية مصقوله، القطر 38 سم. متحف إيران باستان، طهران

أن الفخاريات أصبحت الواسطة المفضلة لدى الطبقات المتوسطة، والسفلى كذلك، التي كانت مولعة بالزخرفة، وحتى بالعقد منها، كما يوحى بانتشار الملويفات النبيلة ذات الأصول الملكية، وقد تدنت إلى درجة أصبحت تُستخدم فيها بصورة أقل انتقائية، وإن كانت أكثر ظهوراً.

يشهد على أصلية جرقي الفخاريات الخراسانيين وخيالهم في أثناء القرن الرابع هـ / العاشر م تكيفهم الفعلى، وتحويلهم - فنياً وتقنياً - للتأثيرات الأجنبية والمحلية. ولذلك لا يستغرب المرء أن يكونوا قد طوروا عدة أنواع من الفخاريات، لا تدين بشيء للنماذج القادمة من الخارج، وأكثرها جاذبية من بين هذا الإنتاج المحلي الصخون والصالح العريضة المزخرفة حصرياً بكتابات بالخط العربي المزوي الذي يتميز بالوضوح، حيث تُتجزئ غالباً بدهان فخاري بنفسجي منغزي على طلاء خلفي أبيض، يوضع عادة على شكل دائري حول الجزء العلوي للوعاء، ويعيّز هذا الأسلوب الشكلي أواني سمرقند، بينما يبدو الأسلوب الخطمي لنیسابور أكثر جرياناً، وأقل أناقة. وتشمل هذه الكتابات عدة أمثل، وأقوال مأثورة مثل: "الحلم مرّ في بدايته، وحلّ كالعسل في النهاية"، و"الهدر يورث الزلل"، و"التفكير قبل العمل يحميك من الندم"، و"التواضع من شيم الكرام"، و"من أيقن بالخلاف جاد، وكيف ما عودت النفس تعتاد" [188]، وغيرها من الحكم والمواعظ. وتعكس هذه النقوش في الغالب حكمًا دينوية عملية تُوحِي بأننا أمام فن مدنٍ موّجه أساساً إلى عمالة في بيئه حضرية. نظرًا إلى جودة الصنعة، وإلى الحجم الكبير عموماً لهذه الأواني، فربما تكون قد صُنعت لعمالة متميزين و المتعلمين على الأرجح من الطبقة الوسطى على غرار التجار الأثرياء. ولدينا في هذه الأمثلة أول ظهور في الفن للجهاد الأدبي المعاصر؛ لأن مجموعة الحكم والأقوال المأثورة تعود إلى أداء القرن الثاني هـ / الثامن م والقرنون اللاحقة، وتُعد هذه الأواني بالفعل أقدم "المخطوطات" المتبقية من



ولهذه الأواني جانب آخر غير متوقع يتمثل في استخدام موتيف مسيحي، وهو في غالب الأحيان صليب، لكن توجد أيضًا على صحن معرض في المتحف الوطني الإيراني، [187] نقوش دينية إضافية بالسريانية. كانت هذه الأواني المسيحية المتواضعة في أحجامها، والعاديّة في وظائفها، تُصنَع للناس البسطاء. إضافة إلى هذه الحقيقة فقد توافر عدد كبير من التحف الجميلة، على الرغم من بساطتها الفنية. وقد يشير ذلك إلى



[188] صحن خزفي مزجج مطلي بطلاء الفخار مع نقوش، القطر 46.8 سم. معرض فريبير للفنون، واشنطن

وهذا ظهور مبكر؛ لأن هذا الصنف من الكتابات لن يظهر من جديد إلا بعد قرنين، أي خلال الازدهار الكبير للفنون المدنية في المراكز الحضرية إبان القرن السادس وبداية السابع / الثاني عشر وبداية الثالث عشر م، بل إن ذلك حصل أيضاً بدرجة محدودة، وكان انعكاساً لتطورات مماثلة في أوروبا. هناك مجموعة صغيرة أخرى تتبع إلى هذا الصنف من الأواني المطلي بالدهان الفخاري تُعد رياضية في تقنيتها، على الرغم من أن زيتها متاخرة إن صح القول. ويظهر عليها عدد محدود جداً من الموتيفات تشبه إيكليلاً من القلوب [190]، أو توليفة من ثلاث نقاط، وهي موتيفات استُخدمت قبل الإسلام زينة للحواشي، أو عناصر زخرفية على الأقمشة والتحف المعدنية. والغريب أن هناك نوعاً آخر من التصاميم لم يستخدم البته من قبل في الفخاريات، على

هذا الصنف من الكتابة. تسعى الزخرفة في بعض التحف إلى الحصول على تأثير تراكمي باللجوء إلى الزينة الإضافية في الوسط، وهي لا تتعدي في بعض الحالات نقطة بسيطة، لكنها تتخذ في الحالات القصوى الأخرى قياسات كبيرة، إلى درجة أنها تُعطي على النص المنقوش [189]. لكن لوحة الألوان تَسع في كلتا الحالتين، ولا سيما بإضافة طبقة من الدهان الفخاري الأحمر المغاير. وقد ظهر هذا الدهان الأحمر لأول مرة في الفخاريات الإسلامية خلال هذه الفترة.

تُحول بين الفينة والأخرى حروف هذه الكتابات المزوية المحشمة والملطفة - دون إفراط في الزينة - إلى أشكال حيوانية، ولا سيما الطيور المائية طويلة المنقار والعنق، وهي أول نقوش حيوانية تظهر في الأقاليم الإسلامية، مما يبرز مجدداً الطبيعة المدنية لهذه المنتجات.

[189] حلة خزفية من جمة مطلية بطلاء الفخار مع نقوش،  
القطر 39.3 سم. معرض فرير للفنون، واسنطون



التحف التي يمكن إخضاعها للاختبار حتى الآن ليست كبيرة بما يكفي كي نحصل على أدلة واضحة. وأخيراً لا توجد أي قطع إيرانية مؤرخة، ويتبين من هذا أن جميع الاستنتاجات التي يقدمها الباحثون تعتمد على الأسلوب، وعلى التجانس مع وسائل نعلم تاريخها بصورة أفضل، وعلى بعض الارتباطات القليلة الأخرى التي يمكن تأريخها. ويوحى أحد هذه الارتباطات بأنه جائز جداً أن يكون الإناء الكوبالي المستخرج في نيسابور [193] قد صُنع في الأقاليم الإسلامية الشرقية قبل عام 260هـ / 874م. لأن الإمبراطور التاغي، كسيزنغ، وضع في ضريح بوذى في معبد فامن بالصين، في تلك السنة ست أوان شديدة الشبه، بل هي شبيهة بالأنية العائد للمركز الخراساني، إلى درجة أنها جميماً صُنعت بالتأكيد في مكان وزمان واحد. كما أن تقنية النقش بدورها متبناة من السجل الإمبراطوري الروماني. لكن حرفتي الزجاج في العصر الإسلامي المبكر كانوا يجتذبون البنفسجي المغنيزي الملوّن بالمعدن ومختلف تدرجات الأزرق على الصنف الشفاف الذي يُفضله الرومان. كانت التقنية نفسها تبدي الألوان كأنها بيضاء. ييد أن معارفنا الحالية لا تسمح لنا بالجزم بزمن استخدام هذه التقنية لأول مرة لتزيين الزجاجيات الإسلامية. لكن يمكن أن نؤكد بوثيق نسبي - كما أسلفنا - أن هذه التحفة الفنية صُنعت قبل الرابع الأخير من القرن الثالث هـ / التاسع م.

رغم من انتشاره الواسع على وسائل أخرى، وهو المقصود ذلك التشكيل الذي أبدع من أنصف سعفات النخيل، ومن السعفات الكاملة المعروفة تحت مسمى الأرايسك، وهو ما ميز الأسلوب مائل الحواف الذي شاع كثيراً في سامراء وظهر الآن على الأووعية المصنعة في سمرقند [191].

ظهر في هذه الفترة - ولا سيما في المنطقة الواقعة جنوب القزوين - صنف جديد من الفخاريات مزدان بنوع جديد من التصاميم: عصافير مرسومة بطريقة مقتضبة بالأحمر والبني والأخضر علىخلفية بيضاء [192]، أو سيقان زهرية بالأسلوب ذاته. ومع أن هذه القطع التي تغلب عليها الجلافة لا تُنافس بأي حال المعاير الراقية للنماذج الإيرانية الشرقية، إلا أنها تشير على الأقل إلى أن منتجات الزينة المنزلية أصبحت اعتيادية لدى الطبقات الدنيا من المجتمع، حتى في المناطق الحدودية.

أما فيما يتعلق بانتاج الزجاجيات في الأقاليم الإسلامية الشرقية فتعترضنا صعوبات جمة في مجال الإسناد. وعلى الرغم من اكتشاف كميات كبيرة من التحف الفنية - ولا سيما في السنوات الأخيرة - لا تُعطينا بيانات تسمح بربطها خصيصاً ببلاد معينة، فما بالك بمدينة عينها؟ حتى عندما نعلم مصدر هذه التحف لا شيء يضمن أنها صُنعت في المكان الذي اكتُشفت فيه. والأرجح أن الفحص العلمي قد يقودنا إلى قدر أكبر من اليقين. إن كمية



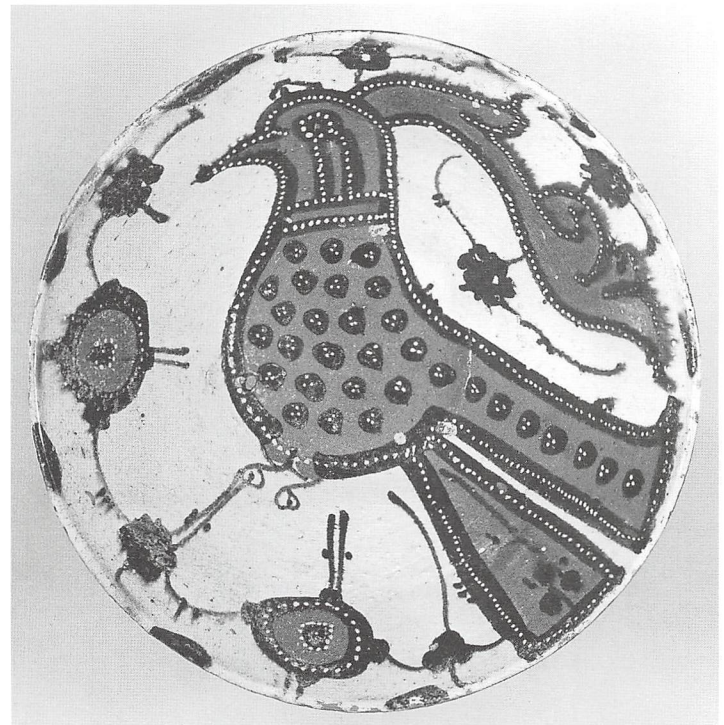
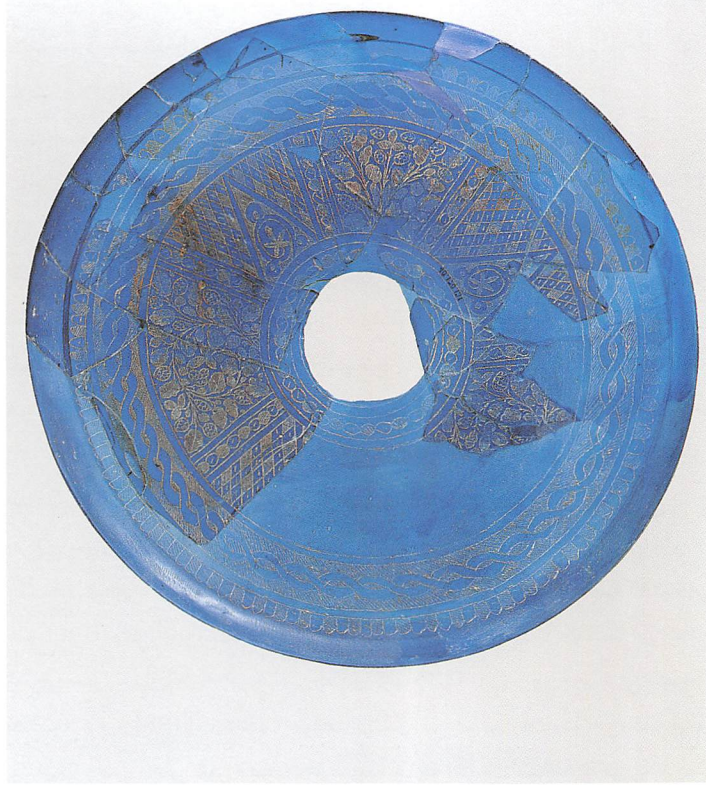
[190] حلة خزفية مزججة مطلية بطلاء الفخار، القطر 12 سم. متحف إيران باستان، طهران

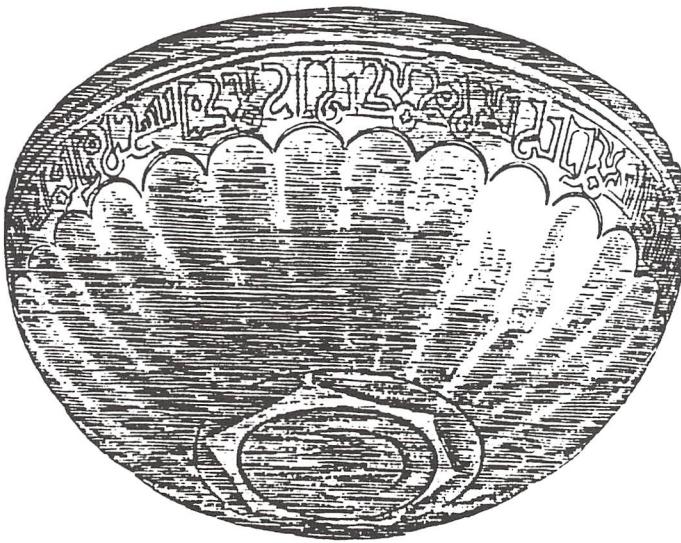
[191] حلة خزفية مزججة مطلية بطلاء الفخار، القطر 26.7 سم. متحف الميتروبولitan للفنون، نيويورك

[192] حلة خزفية مزججة مطلية بطلاء الفخار، القطر 19.7 سم. متحف الميتروبولitan للفنون، نيويورك

[193] جزء من صحن زجاجي متقوش، يعود تأريخها إلى ما قبل 874 م، القطر 28 سم. متحف الميتروبولitan للفنون،

نيويورك





[195] قِلَّة مصنوعة من النحاس، القطر 26 سم. متحف لويس أنجلوس كاونتي



[196] قِلَّة ضحلة مصنوعة من الفضة ومذهبية مع نقوش النيلو، القطر 10.3 سم. هيرمنج، سينت بيترسبرغ

[197] دُعاء فضي مذهب، الإرتفاع 15.2 سم. هيرمنج، سان بطرسبرغ



لا توجد كمية كافية من التحف الإيرانية المصنعة بالمعادن الثمينة، أو البسيطة، العائدة إلى العصر الإسلامي المبكر كي تتمكن من إسنادها زمنياً ومكانياً بدقة، لكن التحف المتوافرة لنا مهمة، لا لخلالها الضمنية فحسب، بل لأنها تشكل كذلك أساساً للإنتاج الكبير لهذه المنطقة خلال العصر الوسيط المتأخر.

هناك صنف من التحف المعدنية المنتجة في إيران الكبرى إبان هذه الحقبة يشي بتأثيرات ساسانية قوية. وفي عملية تكيف الخصائص الأيقونية، والتصاميم العائدة إلى ما قبل الإسلام، أعيدت صياغة كثير من السمات المذكورة ثم تبسيطها تدريجياً. ويتبين هذا التوجه خاصة في التحف الفضية. ولا تزال هناك أمثلة على الأيقونة "الملكة" من التقليد القديمة، لكن - وكما رأينا في الفخاريات - يقتصر السجل عادة على موتيفات ساسانية غير ذات بال. هكذا نشاهد أن الصحفة الصغيرة [194] مُزخرفة بمشهد ساساني مأثور: هو حاكم على عرشه، وخادمان واقفان على جانبيه. لكن قطع الملابس على غرار العمامة المزودة بقرينين، ونوع الأحذية التي كانت رائجة في العصر الغزنووي، وملامح الوجوه التركمانية، كما الحاكم نفسه، وتفاصيل أخرى في التصميم، تشير كلها إلى تاريخ إنتاج ينتمي بين نهاية القرن الرابع هـ / العاشر م، ونحو القرن الخامس هـ / الحادي عشر م. يظهر كذلك تبني، وتكيف التقلييد الفني لما قبل الإسلام في الأواني النحاسية العائدة إلى هذه الفترة، وهي عادة ما تكون أبسط في زيتها من الأواني الفضية وتنحصر على نماذج زخرفية حيوانية، أو زهرية. وينكشف مصدر الإلهام الساساني بوجه خاص، في الصحفة نصف الكروية [195]. وتتألف زخرفتها الرئيسية من مشهد ملك متوج، وعليه حاله، بينما يطارد صيده على ظهر حصان. تحيط بهذه الزينة المتأخرة كتابة عربية مزوية عريضة



[198] صينية فضية مذهبة، القطر 35.8 سم. متحف الفن الإسلامي، برلين

الساسانية، لكن تقسيم هذا التصميم **المبسط** والمُؤلف من الخطوط إلى خانات، وإيقاعه المتكرر يعكسان موقفاً جمالياً مختلفاً. ونشاهد مقاربة مختلفة بعض الشيء في الشكل [197] عندما خُفِّف شكل الإبريق - رغم تشابه خطوطه الرئيسية - وتَنَوَّعَت الزخرفة، وأضيف له مقبس وثلاثة قوائم. كما يظهر انقطاع في الصورة الظلية للإناء بسبب رؤوس الطيور النائمة، وشديدة التجريد. وتبَرَّز هنا تفرقة جديدة للتصميم: هي زُخرفة العنق بطيور مختلفة، تَنَوَّعتَتْ وضعياتها، داخل خانات متعرجة مشتقة من أشكال الحروف، بينما يُعطي الجسم عنصراً نباتياً شامل يحيط بالطيور النائمة. وكما هي حال إناء الزينة [196] يحمل هذا الإناء بدوره اسم مالكه على شفير قاعدة العنق بخط عربي مزوي. تجتمع مهارة هذه العناصر الزخرفية المشتقة من مصادر متنوعة جداً، وتعُد الوسوم التي تملأ الخلفية مستجدًا آخر كذلك.

تُعَطِّي الزخارف المقوشة والتجريدية أكثر فأكثر تحفة فضية ثلاثة تعود إلى القرن الرابع هـ / العاشر م: هي الطبق المسطح مثمن الشكل [198]. وتتألّى رسوم العنقاء مع العناصر النباتية ضمن شرائط متعرجة، وتلتَف حول طائر أسطوري آخر في الوسط، له رأس أسد. ونلاحظ مرة أخرى أن الموبفات تميل إلى النماذج الساسانية، بيد أن التصميم أكثر صلابة وتشنجاً من تصميم الإناء [196] مما يوحى بورشة تصنيع أخرى، يُحتمل أن تكون في منطقة مختلفة.

مجموعة الأواني الفضية المزخرفة حصرياً بشرائط مُطَوَّقة من الكتابات العربية بالخط المُورق المزین بترصيع النيالو niello تنتهي بالتأكيد إلى الطريقة الإسلامية الجديدة، وعلى عكس فخاريات نيسابور أو سمرقند [188] لا تورد هذه الكتابات مواطنَ وحكاماً دنيوية، بل هي تتولّ الرحمة الإلهية لماكها الشريف الذي تذكر اسمه وألقابه الأميرية [199]. هكذا أعطت الرسوم التشخيصية الراسخة منذ آماد في التقاليد الملكية الساسانية تعبيراً لنظرة للطموحات الأميرية. تُظهر هذه الأطباق الفضية -على الرغم من كونها

تدور حول الحافة الداخلية، بينما تُؤْطِر كتابة ماثلة الحافة الخارجية للصحافة وتشير إلى أن الصانع فنان أصيل من سistan المقاطعة الإيرانية الجنوبيّة الشرقية. ويُعد هذا التلميح العابر أول إشارة إلى المنطقة التي يُحتمل أن تكون هذه الصحف - من النوع الساساني - قد صُنِّعت فيها، مما لا ينفي إمكانية وجود مراكز أخرى كذلك.

هناك صنف ثان من التحف المعدنية أُنتجت في إيران الكبرى خلال العصر الإسلامي المبكر. ويُعدّ لنا الصنف المذكور دلالات على أنه إضافة إلى مجموعة التحف التي تلتف إلى الماضي هناك أخرى تشير إلى تشكّل توجّه إسلامي جديد في الفن الإيراني، وقد انتشر هذا التوجّه بعد فترة وجيزة في كل أنحاء العالم الإسلامي. ويمكن تتبع سير هذه العملية بوضوح مع تنوعاتها التجريبية من خلال سلسلة من الأواني الفضية التي تحمل رسوم حيوانات، وطيور، ونباتات. ونجد في إناء الزينة [196] نقطة انطلاق ملائمة؛ فقد استُخدم شكله لاحقاً في المصايبع الزجاجية للمساجد. تتألّف الزخرفة المقوشة من كتابة عربية مزوية على كتف الإناء تحمل اسم المالك، ومن طيور متشابهة تبدو كأنها طواويس على جسم الإناء وعنقه. ويسك كل طير ورقة بمنقاره، وتحيط به زينة بالشرائط المتعرجة. وقد استمرّت العناصر مرسومة علىخلفية خالية من الزينة كما كانت الحال في الحقبة

[197] إبريق فضي، الإرتفاع 18 سم. هيرمنج، سان بطرسبورغ



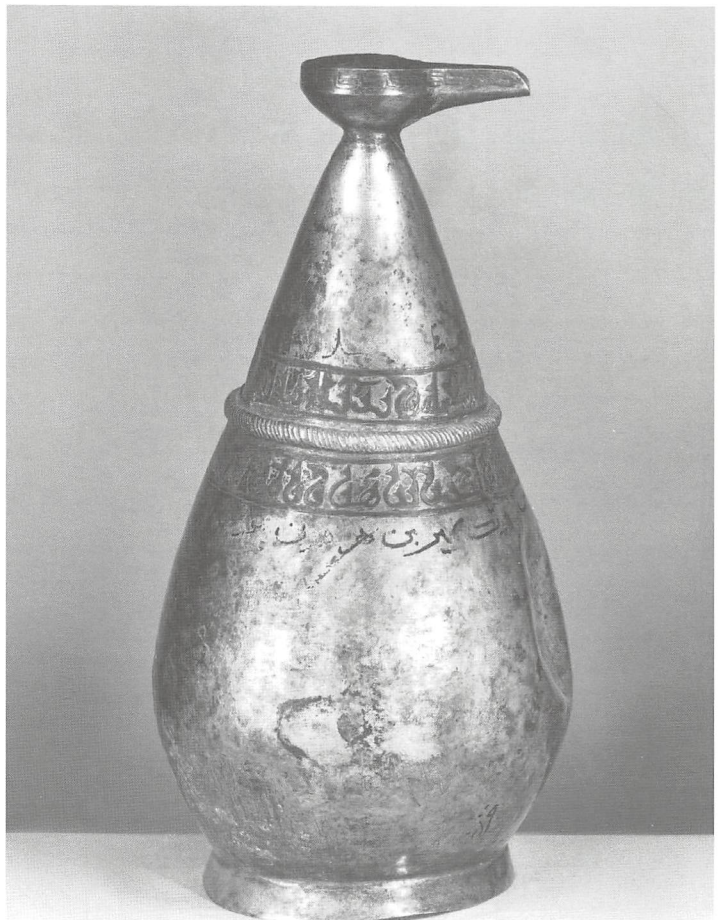
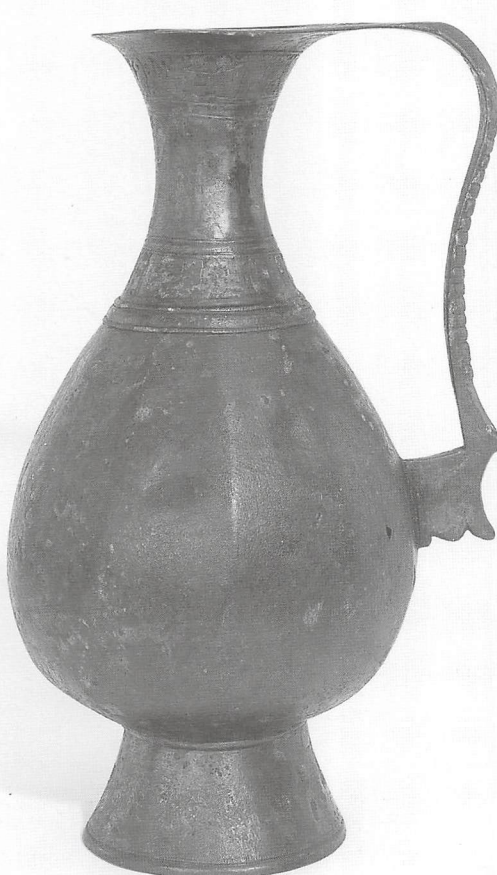
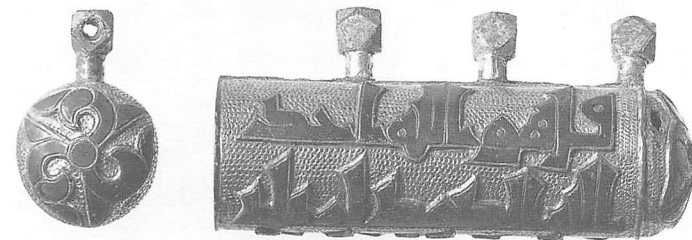
مدنية. أثر الكلمة المُوحَّى بها، وتبدي بوجه خاص الملامح الأدبية للحضارة الإسلامية، والمكانة شديدة الأهمية التي تحتلها اللغة فيها. ولا نعرف للأسف مالك هذه المجموعة من الأواني، لكن اسمه غير المأثور يظهر في أواخر القرن الرابع هـ / العاشر م شمال غرب إيران، مما يوحي بأنه كان اسمًا متواترًا هناك، أما لقبه الذي يرد كذلك على الإناء [196] فقد أصبح غير مستخدَم في أواسط القرن الرابع هـ / العاشر م، ويُقدم لنا ذلك حدًّا زمنيًّا أقصى لتاريخ هاتين التحفتين.

تُعدّ الحاملة الفضية للتعويذات [200] التي استُخرجت من آثار نيسابور أقدم تحفة متبقيَّة من جملة الأكسسوارات الشخصية التي يمكن وضعها في إطار تاريخي، نُقشت على الحاملة سورة الإخلاص: «قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ، اللَّهُ الصَّمَدُ، لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُوْلَدْ، وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُواً أَحَدٌ» (1-3) بخط مزوي جميل مطعم بمعدن النيلو على خلفية منقطة. وُلِاحظ أنَّ هذا النوع من الأكسسوارات يصلح لزيينة الرجل، أو المرأة على السواء. وتوجد وجوه شبه بين هذا الأكسسوار الفريد من نوعه والإبريق المعاصر المتفرد بدوره [197] من ناحية، والتابوت [147] المُصنَّع في الأندلس قبل سنة 365 هـ / 976 م من ناحية أخرى. وهو ما يجعلنا نتساءل إذا ما كان ثلاثةً من إحياء ثروة عباسي - أو ثماذج - كان رائجًا لكتمه مفقود اليوم. وقد سبق أن رأينا أكثر من مرة كيف كان الولاة في الأقاليم الإسلامية

[200] حافظة أحجية فضية مرصعة بالنيلو، الطول 7.3 سم. متحف إيران باستان، طهران

[201] إبريق مصنوع من النحاس المخلوط، الارتفاع 31.7 سم. متحف فيكتوريا وألبرت، لندن

[199] وعاء فضي لسكب المسوائل مرصع بالنيلو، الارتفاع 25.5 سم. متحف قصر قائمستان، طهران



[202] تفاصيل من ققطان حريري مبطن بالغرو، الطول الكامل حوالي 140 سم. هيرميتاج، سان بطرسبرغ



طويلة، طية تلتف إلى اليسار، وأقواف تشبه الجديلة - عن الملابس التي يرتديها الأشخاص الثلاثة على الصفحة الصغيرة [194] ، ولا عن تلك الموسومة على قطعة الحرير [204] . استمرّ التأثير القوي للفن السعدي، أو الساساني حاضرًا في أقمصة (أواخر القرن الرابع هـ / العاشر م) الأقاليم الإسلامية الشرقية. ويُتّضح جليًّا - كما هي الحال في جميع الوسائل التي ذكرناها سابقًا - أن النماذج المبكرة كُيّفت لتُناسب ذوق العصر. وقد أسممت المتطلبات التقنية للصنعة بدورها في تأكيد هذا التحول الشكلي. وأصبحت كل الزخارف أكثر صرامة، وظهرت التصاميم مُتناظرةً على جانبي محور مركزي حقيقي، أو متخيّل. وتراكم العناصر الواحد فوق الآخر بهدف ملء أي فراغ. وعلى الرغم من كون النماذج المتبقية مُصصّنة في مناطق مختلفة فإنها تعكس دون استثناء هذه التوجهات، ولا تختلف إلَّا في طريقة توليف أجزاء التصميم بعضها مع بعض.

أمّا قماش الكفن الشهير لكنيسة القديس جوس قرب كان Caen [203] فيعكس زخرفة موتياته وترتيبها الشكل المزوي. ويمتدّ هذا التوجّه الأسلوبي حتى إلى العناصر المؤثّرة التي تتّخذ كلّها أشكالاً مستطيلة. ولا تشي بالاشتقاق الساساني إلَّا الطواويس في زوايا المربعات، والحاشية الموسومة بالقلوب، والأوشحة الطويلة المتدرّلة من عنق الجمال. يُفترض أن تصفيي قافلة الإبل بعض الحركة، غير أنّ شكلها جامد إلى درجة أنها لا تختلف

الغربيّة والشرقيّة كذلك يلتقطون إلى بغداد وأسلوب الحياة فيها، بحثًا عن الاستلهام الفنّي والثقافي. ولدينا مثال آخر على ذلك في الإبريق النحاسي [201] . حيث يدلّنا شكله - مثلما هي حال الإبريق الأندلسي المعاصر [151] - على عملية التبني والتكييف للنماذج الملكية الأموية [92] والعباسية.

وحين نلتفت إلى إنتاج النسيج والأقمشة في الأقاليم الإسلامية الوسطى، فلا شك في أن الققطان الحريري المبطن بالغرواء [202] يُعدّ من أروع القطع المتبقية. وقد اكُشف (في أواخر سبعينيات القرن الرابع عشر هـ / ستينيات القرن العشرين م) داخل قبر شمال القوقاز. واعتمادًا على الأدلة الأثرية والأيقونية والأسلوبية يُسند هذا الققطان إلى إيران، ويؤرّخ في القرن الثاني هـ / الثامن م، أو الثالث هـ / التاسع م. وهو قطعة من التوبل أو الساميّ المنسوج على وجهه، ويحمل تصمييّمًا زخرفيًّا يُعطيه كلية، ويتكوّن من صفوّ دوائر متّجاورة ومتّباعدة، ومحاطة باللؤلؤ. وتزدان كل دائرة بعنقاء تُشاهد من جانبها الأيمن. أمّا الفراگات فهي محسوّة بزخرف نباتي متّباعدة. ونجده منسوجات أخرى مزخرفة برسوم هذا الطائر الأسطوري ذي رأس الأسد في الموقع الساساني المتأخر المسماي طاق بستان، وكذلك في أفراسياپ في الفترة التالية للعصر الساساني. وعلى هذا الأساس يمكن الجزم قطعًا بوجود أنموذج محلّي لهذا الققطان الحريري، ولا يختلف شكله - أكمام



[203] تفاصيل من أجزاء من قماش حريري. يعود تاريخها إلى ما قبل 961. أكبر جزء 52x94 سم. متحف اللوفر، باريس

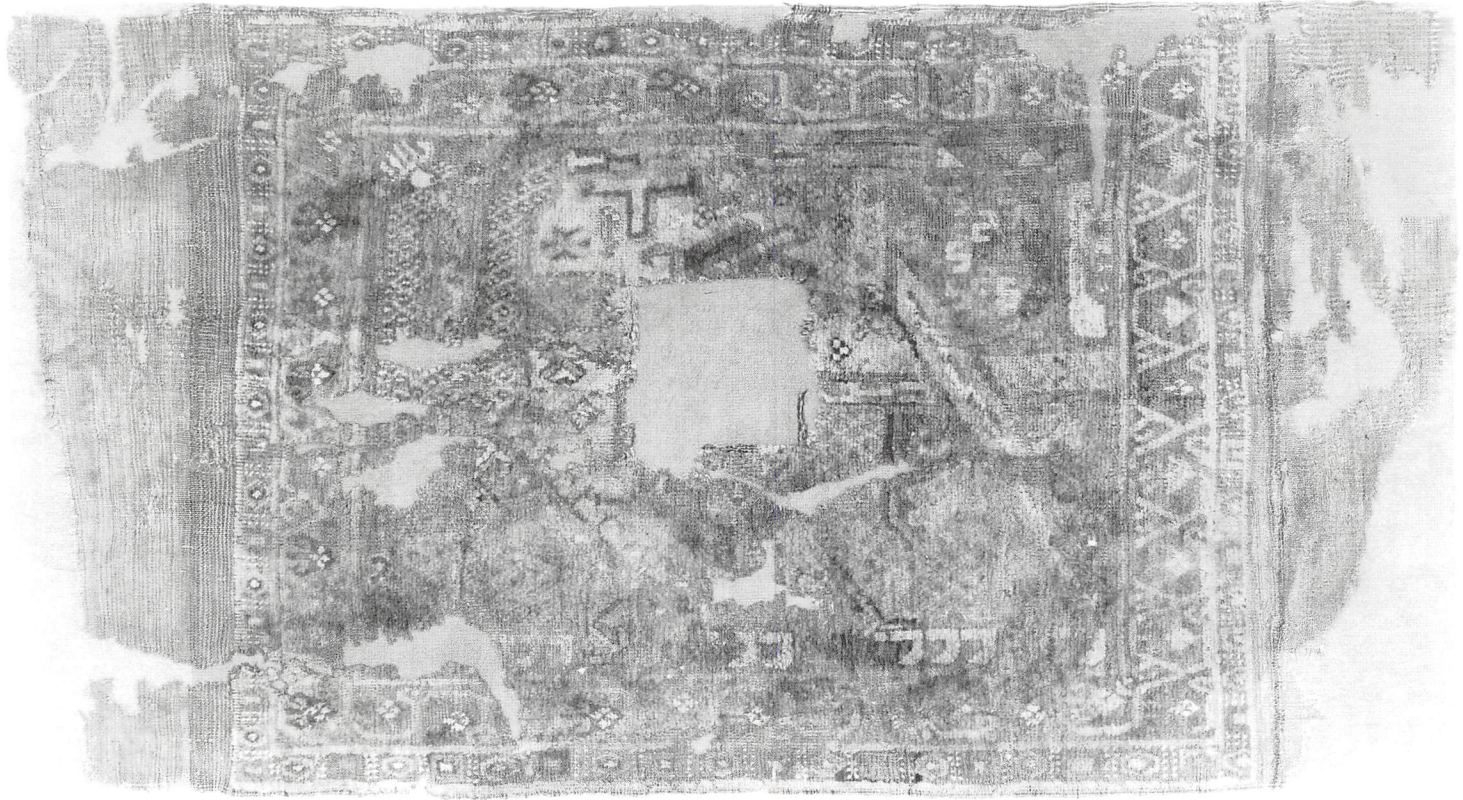
كثيراً في ثباتها عن الفيلة التي تشغّل مساحة كبيرة. وكان العُرف يتمثّل في إبراد خاتَم الخليفة، وبيانات تاريخية أخرى في "الطراز" لذلك كانت الأقمشة المنسوجة في الأقاليم الإسلامية الشرقية - والتي رأيناها آنفاً في مناطق أخرى من العالم الإسلامي - تحمل كتابات تساعدنا على تأريخها ومعرفة مواطن تصنيعها. أما الحد التأريخي الأقصى لهذه القطعة فبني على اسم أمير خراساني هو القائد أبو منصور بختكين (ت 349 هـ / 961 م) المذكور على شريطي الكتابة.

يتضُّح مزيد من الطموح في المحور الرئيسي لقطعة قماش [204] محفوظة في متحف النسيج بالعاصمة الأمريكية واشنطن، وفي معهد درويت للفنون، حيث نشاهد على جانبي شجرة بيازرة على خيولهم، يرتدون عمامات، وتحيط بهم شرائط من الأطواق الهندسية. ويُعدّ هذا التصميِّم لافتًا للنظر بسبِّب غياب السمات الزخرفية المضحة، مقارنة بغيره من مشاهد الصيد الأكثر حيوية، والمستوحاة من السجل الساساني. ووفق الكتابة الواردة عليها، صُنعت هذه القطعة لـ "أصفهاباد" وهو شخص مجهول، ولكنه لقب تحمله الأسر الأميرية جنوب بحر قزوين، في منطقة تعزّلها الجبال المرتفعة عن باقي إيران. مما يُسر لها الاحتفاظ جيداً بعورتها الساساني. وإضافة إلى الأسلوب التَّنميقي فإن الإطار المحيط المستحدث ولباس البيازرة وبعض التفاصيل كركاب السرج، كلها توحِّي بأنَّ القطعة تعود إلى القرن الرابع هـ / العاشر م.

تُسند أقدم زربية كاملة متبقيَّة من الفترة الإسلامية [205] إلى القرن الثاني هـ / الثامن م، أو الثالث هـ / التاسع م، وقد وُجدت في محيط مقبرة بالفسطاط في مصر. تتميز هذه

[204] أجزاء من قطعة قماش حريرية، 34.5x58.5 سم. متحف النسيجات، واشنطن

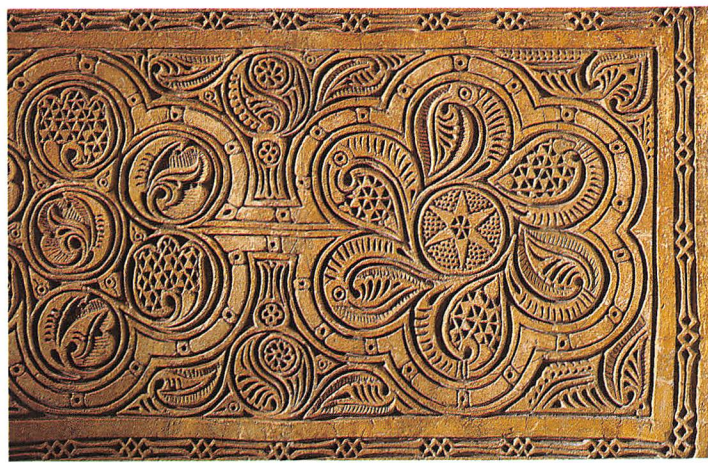




[205] سجاده من زغب الصوف، 98x166 سم. متحف سان فرانسيسكو للفنون، سان فرانسيسكو

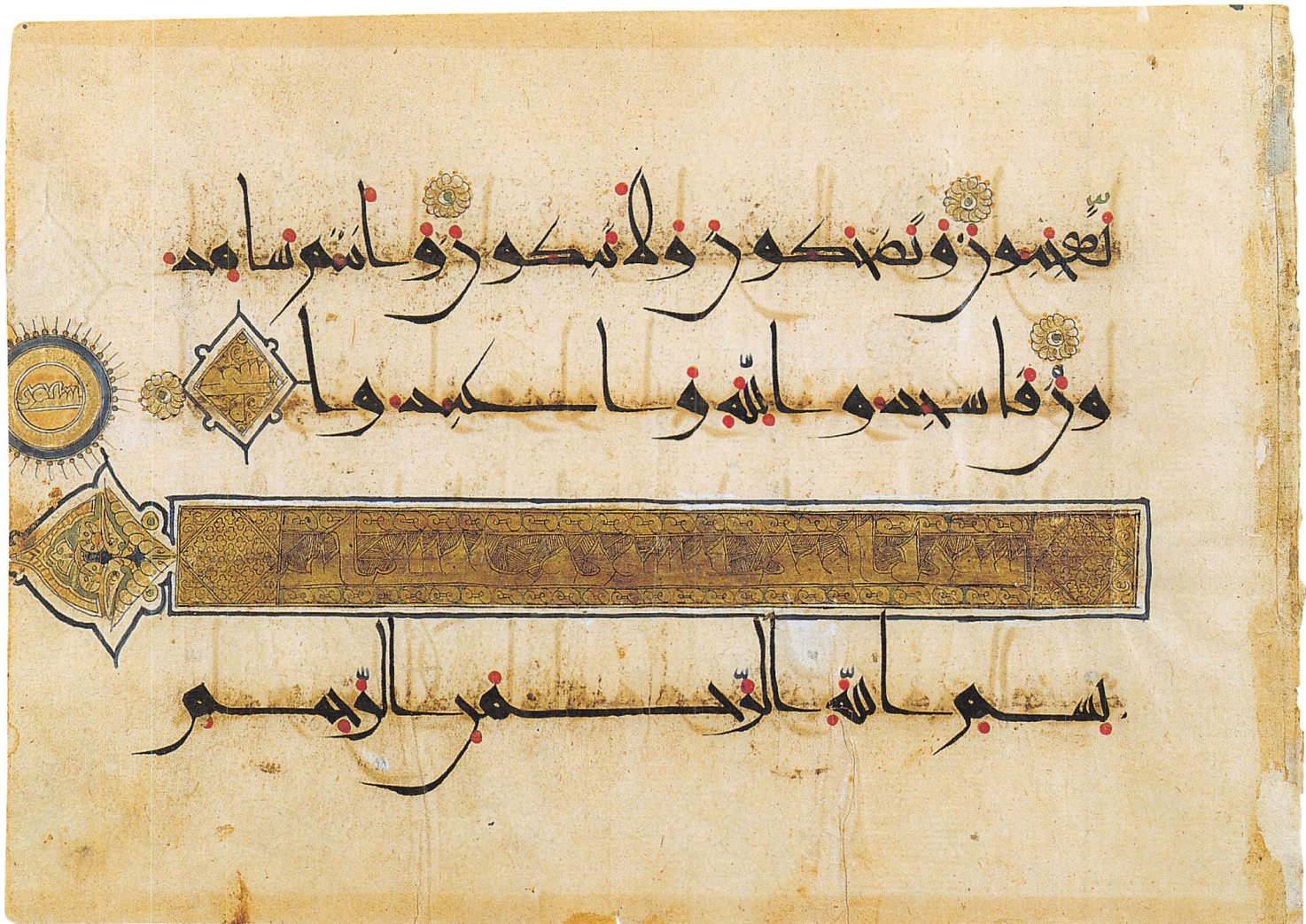
هـ / التاسع مـ. في بغداد العباسية، ومصر الطولونية. لكن زينة اللوحة المستخرجة في نيسابور [206] إذ تذكّرنا بالأسلوب "بـ" لسامراء تميّز بتسطيع للتصميم النباتي، وُتضمّن على سمات هندسية لا يُمجدها في النماذج الأولى، زيادة على ذلك أصبحت بعض الورقات تنتهي الآن على شكل رؤوس طيور؛ وهو توسيع مرح رأيناه سابقاً في اللوحة الخشبية [99] من مصر، وسيشهد مزيداً من التطوير في الفترة اللاحقة.

[206] تفاصيل من لوحة جصي، 95.3x234.6 سم. متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك



الزربية بهيكل منسوج بخيوط الصوف الغليظة المعقوفة، ويتصميّم من الحواشي المتعددة المحيكة بعنصر زخرفي يُعطي المساحة الوسطى. ونجد هذه السمات في أقدم الزرابي المعروفة التي اكتُشفت تحت الجليد في بازيريك بسيبيريا، والعائد إلى ألف سنة قبل تاريخ تصنيع هذه الزربية، كما نجدها في البسط الإسلامية التي صُنعت لاحقاً. وهي تشتمل على أول مجموعة كبيرة متبقة (والسمّاء زرابي قونية) التي تتعدي دراستها إطار هذا الكتاب. وتُعدّ الزربية الأرضية موضوع دراستنا قطعة فريدة في الوضع الراهن للمعارف المتعلقة بتاريخ الأنسجة الإسلامية، وهي مُخرفة برسم أسد شديد التنميق، ذي مخالف شرسة. يُحتمل أنها كانت واحدة من مجموعة كبيرة من الزرابي التي صُنعت خلال الفترة الإسلامية المبكرة. وتشير الخصائص الفنية إلى أنّ هذا النموذج الوحيد لصناعة الزرابي في أثناء ذلك العصر التكوفي جُلب إلى مصر، والأرجح أنّ الزربية صُنعت في إيران الكبرى، وبشكل أكثر تحديداً، في أرمينيا الحالية.

يبدو أنّ الزخرفة الجصّية في الأقاليم الشرقيّة للعالم الإسلامي، اتبعت في الحقبة الأخيرة للعصر الإسلامي المبكر الدورة التنموية ذاتها، التي نشاهدها في المناطق الأخرى إبان هذه المرحلة التكوفية. والنماذج المستخدمة للعديد من الموتيفات المنتشرة بكثرة داخل المسجد الصغير في نائين [150، 161، 162] مستخدمة كذلك على مختلف الوسائل في الأقاليم الإسلامية الوسطى في أثناء القرنين الثاني والثالث هـ / الثامن والتاسع مـ. كما أنّ الموتيفات التي تزيّن واجهة جامع جرجير في أصفهان [181] تذكّرنا بشدة بالأسلوب مائل الحواف المستخدم في الخشب، والجلص، والحجارة، الذي ظهر إبان القرن الثالث



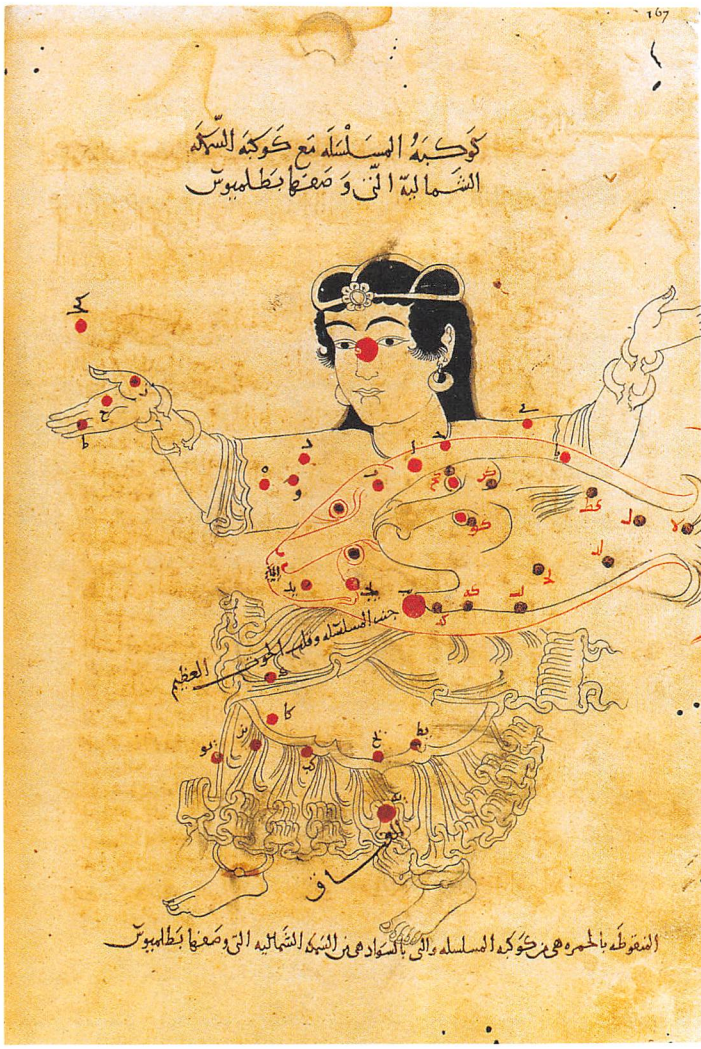
[207] ورقة من مخطوطة قرآنية، حبر، أصياغ وذهب على ورق. أصفهان، يعود تاريخها إلى 383هـ / 993م. حجم الورقة 33.8x23.9 سم. مجموعة ناصر داود خليلي من الفنون الإسلامية، لندن

### فن الكتاب

لكن من الطبيعي أن يكون الخطاطون محافظين أكثر لدى اختيارهم الوسائل التي يكتبون عليها كلام الله، لذلك لم تُنجز أول نسخة ورقية من القرآن إلا سنة 361هـ / 972م، أي ما يفوق مئة سنة بعد صدور أول الكتب الورقية الدنيوية المؤرخة حتى الآن. وتكتسي النسخة التي يُطلق عليها "قرآن أصفهان" أهمية انتقالية، وتكون هذه الأهمية في أن النسخة رיאدية من ناحية أنها تنظر إلى المستقبل من خلال استخدامها الورق، وتتجأ إلى ما سماه دوروش Deroche "النمط الجديد" للخط العربي، ثم إنها "متاخرة" من ناحية أخرى في احتفاظها بالشكل والنوع المستطيلين وفق النظام القديم لرسم الحركات. وتظهر ترويسات الصور على هيئة لوحات كتابية منقوشة مُحاطة بتعشيقية زخرفية، وتنقسم الزينة إلى ثلاثة أجزاء. وهاتان السمتان موروثتان عن الزخرفة السابقة زمنياً، ويحمل المقطع المركزي الأكبر لهذه الترويسة اسم السورة وعدد الآيات. وقد استخدم خط مزوي جاء الذهب علىخلفية مذهبة، عليها عنصر زخرفي يشبه الخيوط المنسوجة. أمّا المقطوعان المربّعان الأصغر حجماً فيعمّرهما تصميم نباتي مذهب ذو سمات هندسية. وقد احتفظت التعشيقية نفسها بشكل السعفة الراجح على امتداد الزمن.

هناك على الأقل مخطوط واحد، يتناول موضوعات دنيوية يمكن ربطه بهذه الفترة

حصل في القرن الرابع هـ / العاشر م ما أطلق عليه "تطور كثيف" يتعلق بفن الكتاب عموماً، وفن الخطوط بشكل خاص، وتصور لنا هذا التطور مخطوطات من القرآن يرد عليهما تاريخ تصنيعهما، وأسماء المدينتين اللتين صُنعتا فيهما. وتمثل المخطوطات موجة التجديد والمحافظة اللتين سمتا -في وقت واحد- فن الكتاب عند نهاية العصر الإسلامي المبكر. وقد تناولنا سابقاً في الفصل الثاني إحدى المخطوطتين وهي المعرفة بنسخة القرآن لابن البار، أمّا الثانية فتألفت من أربعة أجزاء، أُنجزت في أصفهان سنة 383هـ / 993م محمد بن أحمد بن ياسين [207]. ومثلما هي حال المخطوطة الأخرى التي أُنجزت بعدها بسبعين سنة فقد كُتبت على الورق عوضاً عن الرق، وقد أخذ سر صناعة الورق من الأسرى الصينيين الذين قُبض عليهم في تركستان في أثناء الانتصار العربي الخامس سنة 133هـ / 751م. وبسرعة أصبحت صناعة الورق مهمة في العالم الإسلامي، واستبدل البردي والرق بالورق الذي أصبحي المادة الرئيسية للكتابة. وكان الورق مستخدماً منذ باكير القرن الثاني هـ / الثامن م في ديوان الخليفة. وتوجد منذ القرن الثالث هـ / التاسع م إشارات إلى كتب ورقية حرر أقدمها سنة 251هـ / 866م وفق الاكتشافات المتوافرة لنا.



[208] ورقة رقم 165 من كتاب الصوفي "صور الكواكب الشامية والأربعين". يعود تاريخها إلى 10-1009م، طول الرسم 21 سم. مكتبة بودين، أوسفورود

ما أطلق عليه "العالم المُسْجَف" للفن الإسلامي. كما أن المernص الذي لم يُبدع على الأرجح في خراسان أصبح في تلك الولاية تقنية هندسية جديدة مستخدمة بكثرة، وإذ يجمع بين عنصر البناء والعنصر الزخرفي عَرَف المِرْنَص لاحقاً مستقبلاً باهراً، ضمن فن العمارة الإسلامية في كل مكان. وبفضل بعض التقنيات المراقبة بجدية نسبية في نيسابور وضاحية سمرقند المعروفة باسم أفراسياس والعديد من التقنيات غير القانونية توافر تشكيلة عريضة من الزجاجيات، والخزفيات، وحتى التحف المعدنية. وتُظهر هذه التحف تصاميم زخرفية جديدة تتم عن خيال خصب. وإلى الفترة نفسها تعود أكثر قطعة قماش حريرية توقيّاً إلى خراسان كذلك. إن معظم التقنيات المستخدمة جديدة، ولا سيما في الخزفيات، وإن الأغليبية الكبرى من التصاميم تبدو مستجدات بصريّة أكثر مما هي موصلة للممارسات السعديّة السابقة. ومن المنطقي - ربما - أن نختتم قائلين: لقد تطور العديد من الأدوات المستقلة في هذه التخوم الشامية الشرقيّة للعالم الإسلامي.

لكن في المقابل، فغرب إيران وشرقيها غير معروفين جيداً، وقد أعيد النظر في صحة إسناد عدّة تحف فنية إلى هذه المناطق. ويصعب بالفعل رسم صورة متجانسة للفنون التي سادت هناك. حتى وإن كان في مثل هذه الاستنتاجات بعض المجازفة، يبدو أنَّ فن

الزمنية، إنه مؤلف "صور الكواكب الثابتة" الذي طلب السلطان البويمي عضد الدولة من أستاذه عبد الرحمن الصوفي من الريّ أن يؤلّفه سنة 353هـ / 965م تقريباً. تواصل في هذا المؤلف الأبحاث الفلكية للقرن الثالث هـ / التاسع م التي اعتمدت بدورها على المؤلفات الكلاسيكية، ولا سيما "الكتاب الماجستي" لبطليموس. وتشير الكواكب في كل هذه النسخ وفق أشكال تُيسّر تذكرها وحفظها، وهي مشتقة عادة من الأساطير الكلاسيكية أو من عالم الحيوانات. تعتمد الرسوم الأساسية على "صور الكواكب الثابتة" لصوفي. وكان ابن هذا الفلكي قد حرّر نسخة مؤرّخة حوالي 399هـ / 1009م تُعدّ من أقدم المخطوطات المتوفّرة اليوم، ونقلها عن المخطوط الأصلي لأبيه. ويعكس أسلوب الرسوم الخطّي حقيقة أنَّ هذه الأشكال أُنجزت وفق تصاميم رسمت إثر مشاهدة القبة السماوية. كما تشيّر صور الكواكب بأصولها العلمية ولا سيما في تركيزها على التنجوم التي يُشار إليها بالنقاط وبالتعريفات المكتوبة، وهو منهج فلكي مقصود كثيراً ما فقد في الرسوم الكلاسيكية المتأخرة. وتمثل الأشكال نفسها إعادة تأويلات لمسائل كلاسيكية أصبحت غير مفهومة في ذلك العصر. كما أُعطيت ملامح إسلامية أكثر؛ فهكذا لم تُعد أفروديت نصف عارية، أو مرتدية القفطان الإغريقي القديم chiton، عارية الزندين ومغلولة بالسلاسل في الصخور من جانبيها، بل أصبحت راقصة مزدادة بحلتها، ترتدي سروالاً وتنورة الفنّانات. لقد اتّخذت دوراً يتلاءم مع الأيدي المطلقة، كما يتطلّب ذلك موقع النجوم [208]. إنَّ هذا النوع من الجمال، والزينة، وطريقة رسم العيّات لها علاقة برسوم سامراء. وعلى الرغم من أنَّ أسلوب سامراء تباطأ على امتداد القرن السادس هـ / الثاني عشر في المناطق الخدوذية (চচ্ছায় এবং সামৰায়) إلا أنَّ الصور المرسومة لمؤلف الصوفي بقيت حية لمدة أطول. فالمخطوطات المكتوبة إلى حدود القرن الحادي عشر هـ / السابع عشر، استمرّت في اتّباع الأعراف الراسخة، سواء في الملامح الإسلامية لأشكال الكواكب، أو في معالجتها بالأسلوب الخطّي. وتماماً مثلماً بقيت المخطوطات القرآنية محافظة بسبب طبيعتها المقدّسة فقد كان مخطوط الصوفي - وغيره من النصوص العلمية - يبيل إلى العتيق والثابت. وكان التوجّه فيها هو اتّباع النماذج "الصحيحة" لتسهيل معرفة ظواهر طبيعية معينة. وقد أشرنا آنفاً إلى الندرة الشديدة لقطع المجوهرات، المتبقية من العصر الإسلامي المبكر في أنحاء العالم الإسلامي، غير أنَّ هذا المخطوط أثبت جدواه، وفادته - كما سنرى في الفصل القادم - في مساعدتنا على توثيق، الموجات المعاصرة للمجوهرات واستنتاجها.

## الخاتمة

مثلاًما كانت الحال في الغرب الإسلامي يمكن فهمُ فنون الأقاليم الشرقية للعالم الإسلامي الوليد، جغرافياً، وزميناً، وشكلياً. كانت المدن الشريطة الأكبر نشاطاً خلال هذه القرون: بما في ذلك إيران، وتركمانستان، وطاجيكستان، وأفغانستان - ثم بلاد ما وراء النهر، خلف نهر الهاكسوس (جيحون) إلى الحدود المتقلبة والتّفوهـة بين العالم الإيراني القديم والباري الشمالي لآسيا وجبل التّاي وغرب الصين التي كانت وقتئذ بوذيةً بالأساس. لم يبقَ إلا القليل من البناءات الكبيرة للمنطقة على غرار المساجد أو القصور، وقد حاول فريق من العلماء الروس إعادة تشكيل نسيجها العماني، لكن العمل مبني على الافتراضات. ييد أنه بفضل تقانة الأجر المشوي الجديدة - التي يُحتمل أنها تطورت محلياً - اكتسب تشييد البناءات الصغيرة وزخرفها تشابكاً هندسياً لم يكن معروفاً حتى ذاك الحين، ويُصوّر ذلك مرة أخرى

والأرجح أنَّ المصدر الثاني لرعاية الفنون ومساندتها كان وراءه الإقطاعيون والتجار أصليلو حواضر شمال إيران، مثل نيسابور، أو بلخ، أو هيرات، أو مرُّو، أو سمرقند، أو بخارى. ونعرف كثيراً عن البنية الاجتماعية لبعض هذه المدن بعريتها من العرب والفرس الغربيين الفاريين من الفتح الإسلامي، والسعديين، وعدة أجناس من الأتراك، واليهود، واليعقوبيين، أو المسيحيين النسطوريين من سوريا. كانت المدن إسلامية أساساً، والأرجح أنَّ العربية كانت اللغة المشتركة المسيطرة، وهو ما يفسِّر غياب الفارسية عن التحف العائدة إلى ذلك الزمن. وفي العادة، كان الأُمراء – وهم تركمان في الغالب – يَمْهُون الازدهار الفكري والعلمي الذي شمل كلَّ المجالات المعرفية تقريباً. غير أنَّ المفكرين والعلماء والفالسفه أنفسهم قدموها من المزيج الحضري للمنطقة، وأضفوا نكهة ثقافية إسلامية على البلاطات. هناك مدرسة فكرية من أواخر القرن العشرين تطورت في طشقند، تُنسب إلى قوس قزح الفكري اللامع هذا تكوين نظام متناسب من المبادئ الهندسية للعمارة ونموها، والأرجح لفنون أخرى كذلك. وهي تظهر بشكل مستفيض في أعمال س. Khnelmitski خلimentiiski. بقيَ أن نرى ما الذي سيحدث لهذه النظريات بعد التمحص ومزيد من البحث. غير أنَّه من المعقول أنَّ نجاحَ أنَّ شمال شرق إيران نافس بغداد ووسط العراق في التألق والأصالة. ومع ذلك كانت المعارف العراقية مركزة في عددٍ صغير من المدن القريبة نسبياً بعضها من بعض، بينما كانت المسافات بين المدن شاسعة شمال شرق إيران. ويبقى صعباً في المرحلة الراهنة لمعارفنا التاريخية أن نتصور آليات التواصل الفكري والاجتماعي، ومن ثمة الاتصالات الفنية. ربما كان في هذه الفنون مزيد من الخصوصيات المحلية التي لستا قادرین على فك رموزها بل إنَّ ذلك بدأ يظهر للنور من خلال التنوُّعات في استخدام الخزفيات التي عُثر عليها في مدن مختلفة وإنماجاً.

العمارة والتحف الفنية – ولا سيما المعدنية – حافظت على الممارسات والموئليات ما قبل الإسلامية، والساسانية. ويتأكد ذلك بوجه خاص إذا قبلنا التاريخ المتأخر الذي اقترحه Sarvistan، أو أعدنا هذا التاريخ إلى الواجهة. بل يجوز أن تستخلص ذلك من الاهتمام الذي أبداه البوهيميون للأطلال الضخمة لمدينة برسبيوليس- Persepolis. لقد ربطوا هذه المدينة بالنبي سليمان عليه السلام، وكذلك بالحاكم الإيراني الأسطوري جمشيد.

بقي التناقض قائماً على امتداد قرون بين هاتين المعتقدتين الأساسيةتين في العالم الإيراني، بل إنَّ كلَّ منطقة جدت فيها تقسيمات إضافية ناجمة عن ثاذج استيطانية جديدة وتوسيع حضري، زيادة إلى الهيكل السياسي المُعدل. وسوف تنتشر لاحقاً باتجاه الغرب، إلى كلَّ إيران العديد من المستجدات التي أبدِعَت في شمال شرق إيران، وسيظهر ذلك بوجه خاص في فن العمارة، كما في ملامح من فن الخطف كاستخدام الكتابة للزخرفة. ومن المحتمل جداً أن تكون بعض هذه المستجدات مشتقة من الإنجازات العباسية في العراق. لكنَّ الغريب في الأمر، أنَّ تقنية الطلاء المعدني – على الفخار على سبيل المثال – قدِلت شرق إيران لكنَّها لم تُستنسخن بحذافيرها.

ما الذي أدى إلى هذه التطورات المدهشة؟ قد يكون أحد الاحتمالات مساندة الحكم السامانيين للفنون عندما كانوا يسيطرون سياسياً على الأقاليم الإسلامية الشرقية إبان القرن الرابع هـ / العاشر مـ. كان هؤلاء الحكم مستقلين إلى حدٍ كبير عن بغداد، وغير معنِّين نسبياً بالسياسات العباسية. وقد تراكمت ثروتهم نتيجة موقعهم في مفترق التجارة الآسيوية، كما كانت لهم اتصالات امتدت طوال الطريق التي بلغت إسكندينافيا، حيث اكتُشفت كميات كبيرة من التقدُّم المعدنية السامانية. ويبدو أنَّ السامانيين نفَّعوا لإحياء الأدب الفارسي، كما ساندوا الشعراء الفرس، والترجمات من العربية والستنسكرينية. وما زلنا لا ندرك جيداً الطريقة العملية في مساندتهم للفنون، غير أنَّ عادات جمع التحف الفنية واضحة في جرد الكنوز والتُّحف الشمينة التي يُروى أنَّ الحاكم نصر بن أحمد طلبها حوالي سنة 328هـ / 940م للتباهي أمام المؤمنين الصينيين، وقد عُرضت التُّحف الفريدة والكميات المدهشة من القطع الشمينة من كلَّ نوع بمجادلة الحيوانات المروضة والبرية.

الجزء الثاني:

## الفن والعمارة الإسلامية في العصر الوسيط

(390هـ / 1000م تقريباً - 647هـ / 1250م)



## المشهد التاريخي والثقافي

السلطة المركزية تتهاوى، ومع ذلك لم تتضح بعد طبيعة، ولا دلالة المؤسسات الجديدة ذات العلاقة المباشرة بهذه التغيرات الاجتماعية.

استمرّت المدن بطبقاتها الأرستقراطية في النمو، وفي القرن الخامس هـ / الحادي عشر م التحقت القاهرة ببغداد، وأصبحت قرطبة مركزاً للثراء، وإن لم تبلغ بعد درجة المركز الثقافي الفكري. لكننا أيضًا في العصر الذي انهارت فيه التوليفة الأموية والعباسية التي جمعت بين عقيدة الوحي وأنظمتها في الحياة والشرق الأدنى الهلينيستي القديم، ولعلّ أفضل رمز يمثل ذلك العصر هو الشاعر المليء بالشكوك والتشاؤم: أبو العلاء العربي (المتوفى سنة 448هـ / 1057م). الذي ندد بالانحلال الأخلاقي، وفساد عصره، وأحسن أن الطبيعة البشرية لا تستحق أفضل من ذلك.

بعد فترة وجيزة أضيف إلى هذه الصعوبات الداخلية خطير الغزو القادم من العالم المسيحي الذي بدأ يشتدّ، والذي كان واعيًا بشدة خسارته للأرض المقدسة في أثناء القرن الأول هـ / السابع م. منذ النصف الثاني من القرن الرابع هـ / العاشر م وكانت لبيزنطة اليد العليا في الحرب الحدودية التي لم توقف، واستولت على أنطاكية سنة 358هـ / 969م، لكن الخط الأكبر قدم من الغرب المسيحي في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م عندما ازداد الضغط على الأنجلوسaxon قبل البارونات الإسبان المحليين، على الرغم من أنهم لم يُنظموا صفوهم بعد فاستولى النورمان على صقلية، ثم سقطت القدس سنة 492هـ / 1099م، وتأسست المملكة اللاتينية في سوريا وفلسطين.

انتفض العالم الإسلامي بقوة في القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر م ورد بنجاح - وإن كان بطرق وفي أوقات مختلفة - على هذه التهديدات الخارجية، والانقسامات، والاضطرابات الداخلية، فظهرت بوضوح حركة الأفكار، وانتقال الممارسات من منطقة إلى الأخرى. ويمكن التعرّف إلى برامج إصلاحية منسقة بين كل الأقاليم الإسلامية تقريبًا، تُسمّى هذه الفترة أحياناً بالسلجوقيّة استناداً إلى السلالة الظاهرية المُميزة لحكمهم إسبانيا الإسلامية طوال قرن تلك الثقافة الفنية باللغة الرفيعة التي رافقت التاريخ السياسي المُنقسم.

باختصار: من إسبانيا إلى آسيا الوسطى تفتّت التسلسل الهرمي للسلطة - التي كانت مقبولة بدرجات متفاوتة - لتنشاً عشرات من مراكز السلطة المنفصلة بعضها عن بعض، والمستقلة في غالب الأحيان.

يتعلّق أول عنصر من عناصر التغيير بالتركيبة العرقية للعالم الإسلامي، فعلى امتداد القرنين السادس والسابع هـ / الثاني عشر والثالث عشر م كانت السلطة بيد "البرابرة الهاشميين" - كما كان يُطلق عليهم سابقاً -، وأهمّهم الأتراك. كانوا أعني

لم يبدأ المؤرخون إلا حديثاً في تتبع الغوره الهائلة التي عرفها العالم الإسلامي في المجالات السياسية، والاجتماعية، واللغوية، والدينية، والفكريّة في أثناء القرن الخامس هـ / الحادي عشر م. فقد انطلقت التغييرات منذ القرون السابقة، لكن لم تبلور فترة جديدة في الحضارة الإسلامية إلا بعد سنة 390هـ / 1000م، وهي لم تظهر بالتزامن في كل أجزاء العالم الإسلامي، بل هناك تباينات كبيرة تُميّز كل منطقة على حدة. وسوف نسعى فيما يلي إلى تعريف تلك التغييرات التي تبدو مهمّة لفهم الفنون، ثم سُنُّتم ونفسّر الترتيب الذي تتناول به - في الفصول القادمة - المناطق الرئيسية الثلاث للحضارة الإسلامية.

شهد العالم الإسلامي في أثناء العقود الأولى للقرن الخامس هـ / الحادي عشر م اضطرابات سياسية، وضغوطاً اجتماعية وثقافية. وقد ضعفت المملكة الأرستقراطية للسامعين شرق إيران بسبب الصعوبات الداخلية، والضغط المتامي للموجات الجديدة من القبائل التركمانية على الحدود، وبسبب طموحات علوج التركمان في صفوف الجيش. أمّا في غرب إيران، وفي العراق، والجزيرة الفراتية (المقاطعة الكبرى حول السهليّن الأوسط والشمالي لدجلة والفرات، المتقارنة اليوم بين سوريا وتركيا والعراق) فكانت عدة سلالات صغيرة - شيعية في أغلبها - تتناحر في ظل خلافة سُنية، لا حول لها ولا قوة. وكانت سوريا لا تكاد تكون قادرة على مقاومة ضغط بيزنطة المنتعشة في الثلث الأخير من القرن الرابع هـ / العاشر م. وصحّيّ أن مصر كانت مزدهرة تحت حكم الفاطميين الشيعة، لكن أزمة سياسية واقتصادية حادة حطّمت النفوذ الفاطمي في منتصف القرن الخامس هـ / الحادي عشر م، وخرجت جزءاً كبيراً من شمال إفريقيا. وقد استقرّت في هذه المنطقة سلالات صغيرة على طول المدن الساحلية وفي المرتفعات الداخلية، وانهارت مبكراً خلافة الأمويين في إسبانيا، ثم آلت السلطة إلى سلالات عسكرية محلية تُعرف بمسماً "ملوك الطوائف" استقرّت في مدن مستقلة، وقد بلغ عدد هذه السلالات ستّاً وثلاثين، وكانت الظاهرة المُميزة لحكمهم إسبانيا الإسلامية طوال قرن تلك الثقافة الفنية باللغة الرفيعة التي رافقت التاريخ السياسي المُنقسم.

كانت هناك أيضاً تغييرات دينية؛ فقد تحولت العقيدة السنية المُعتمدة إلى قوانين رسمية وتعایشت معها عدة مذاهب شيعية، وترافق أتباع الحركات الصوفية الباحثون عن طرائق بديلة للتعبير عن تقوّاهم، وُعرفت هذه التيارات تحت اسمها الجامع: التصوّف، وتُميّز هذا المذهب بتفاعل رابع بين التجربة الشخصية العميقية، والحس بالمسؤولية، والتنظيم الاجتماعي. إن اجتماع كل هذه المذاهب قوّض الوحدة القاعدة للعقيدة الإسلامية.

كان الوضع أقلّ وضوحاً من الناحية الاجتماعية، والاقتصادية، فقد شكلَ ثُمّ نظام "الإقطاعيات" مرادفاً في غرب آسيا، يوازي الإقطاعية الأوروبيّة الغربية، وهكذا كان دخل الأرضي الزراعي يُحوّل إلى الأفراد، عوضاً عن تحويل ملكية الأرضي نفسها. وبالتزامن مع ذلك اكتسبت طبقة التجار والحرفيّين في المدن مزيداً من النفوذ لما كانت

والفارابي وعمر الخيام وأنورى ونظام الملك، وازدهروا تحت الحكم التركمانى، وقد حرّر نظام الملك الوزير الإيراني للأمير السلاجقى "سياستنامه" (أو سير الملوك) الذى يُعدّ البيان الأيدىولوجى لتلك الحقبة. كان الأتراك أينما قادتهم غزواتهم - أو أمراؤهم على الأقل - يحملون ثقافة وأفكاراً فارسية في أغلبها، بل حملوا معهم حتى اللغة الفارسية نفسها كما عاش الشاعر الفارسي الصوفى العظيم جلال الدين الرومى في قونية وسط الأناضول، وفيها حرر مؤلفاته.

لم يكن للغة العربية ولا للعرب، التأثير الثقافى ذاته في النخبة العسكرية الجديدة؛ ففي الغرب، انبع سريعاً البربر المخشوّشون من سلالتى المراديين والموحدين أصيلى الجبال بالعادات المذهبة للبلطات الملكية الأندلسية. كما أصبح الأكراد الأيوبيون أبطال رعاياهم والذين جُلّهم عرب. وبقيت الأعمال الفكرية والمصنفات الدينية مُحرّرة عموماً - بالعربية على امتداد العالم الإسلامي. لكن في الجملة، كان الأدب العربي المعاصر أقل تأثيراً من نظيره الفارسي. وكانت الحكايات التي تُسمى "المقامات" أكثر الإنتاجات انتشاراً، أما أشهرها، وهي مقامات الحريري، فقد أضيّفت إليها لاحقاً رسوم، غير أنّ الحكايات نفسها لا ترقى إلى المستوى العویص للشكل اللغوي، والبراعة النحوية، المُتحدين حسراً للقراء ذوي الثقافة الراقية. لقد ظهرت المقامات بالتزامن مع عدة مؤلفات تتناول تاريخ المدن، وهي بذلك تشهد على انطواء العالم الناطق بالعربية على نفسه، ولا سيما إذا ما قارناه بالنمو الهائل للغة الفارسية وانتشارها. وهكذا فإنّ أهم التغيرات في هذه القرون لا تتعلق فقط ببروز القادمين الجدد من حدود العالم الإسلامي، بل هي تتصل كذلك بعلاقة جديدة تتسّم بالبهبة والأهمية بين المجموعتين اللغويتين والعرقيتين اللتين كانتا جزءاً من النظام الإسلامي منذ بداياته، تقريباً.

إنّ القائمة الجزئية لسلالات القرون الخامس، والسادس، والسابع هـ / الحادى عشر، والثانية عشر، والثالث عشر، تهّب لتناول التحول المهم الثاني الذي حصل في ذلك الزمن. فقد رُثِّت السلطة عن الخليفة، ثم اشتركت معه مباشرة - على الأقل في البداية - سلطان. وكانت ثمة سلسلة معقدة من الولاءات الشخصية والعائلية التي تصل في مستوىها الأدنى إلى الحاكم المحلى. ونتيجة لذلك تضاعف عدد البلطات الملكية، ولم يكن هناك إحياء للسلطة والنفوذ في مراكز قدية مثل مرو وأصفهان ودمشق فحسب، بل حُولَت كذلك مدن صغيرة أو مهجورة إلى حواضر. وكانت هذه العواسم أحياناً سريعة الزوال، مثلما هي حال دنيصir (تُسمى حالياً تل أرمن، وتقع جنوب تركيا)، فكانت كلها مراكز تحويلية، ومخازن تجارية للسلع العابرة، وأسوق على المنتجات الموردة. واعتمد الأمراء على مساندة التجار، والحرفيين الذين كانوا يتّمدون غالباً إلى بعض الهيئات الرسمية، أو غير الرسمية. وبالتوالى مع الطبقة الرسمية للأستقراطيين العسكريين تزايدت المبادرات التجارية بين المناطق برياً وبحرياً، واستشرت القوافل التجارية أكثر من الحكام العسكريين الذين كانوا يوفّرون لها الحماية. وقد أتّاح هذا الازدهار التجاري مساندة المنشآت المعمارية والتحف الفنية ورعايتها. كما أسهمت في ظهور أنواع جديدة من الصرح المعمارية (الإقامات المعروفة تحت مسمى "الخان"، والبازارات، والفنادق، والطرق، والجسور، وغيرها)، وتشكلت عريضة جداً من الأدوات في مجال التحف الفنية. تتعلق آخر التحولات بالبيئة العقادية؛ فقد كان الفاتحون الجدد في كل الحالات - الأكراد والأتراك والبربر - سُتيّن يتبعون مذهب أبي حنيفة، وقد شعروا أنّ من واجبهم اقتلاع البدع، وإعادة ثبيت الإجماع السُّنّي؛ فأبطلوا المذهب الشيعي بقوة السلاح من جانب، وبالمعنى المنتظم من جانب آخر إلى تكوين التّخب الدينية من خلال تأسيس المدارس،

قوة عسكرية غرب آسيا منذ القرن الثالث هـ / التاسع م، وبعد اعتناقهم الإسلام أصبحوا الحكام الرسميين للعديد من الأقاليم الإسلامية الوسطى والشرقية، ووسعوا دار الإسلام بفضل غزواتهم، وتأسّست سلالتهم الكبيرة الأولى - الغزنوية (581-962 هـ / 1186 م) - تحت جناح السامانيين، واستقرّت في العاصمة غزنة التابعة لأفغانستان اليوم. واستولى الغزنويون على جزء كبير من شمال الهند، وحكموا معظم شرق إيران. لكن السلاجقة كانوا أكبر شأنًا منهم (551-1157 هـ / 428-1037 م)، وقد ظهرت سلالتهم شمال شرق إيران، ثم تحجّلوا باتجاه الغرب، واستولوا على بغداد سنة 446 هـ / 1055 م، ومن ثمة طردوا البوهيميين الشيعة من العراق، وساندوا غزو الأناضول إثر معركة ملاذك (463 هـ / 1071 م)، وأخيراً فرضوا سلطتهم على شمال سوريا. ييد أنه أصبح من الصعب التحكّم سياسياً في منطقة شاسعة بهذه القدر، ولا سيما بعد وفاة سنجر (551 هـ / 1157 م) آخر سليل مباشر لهذه الأسرة الحاكمة. وهكذا تعاقبت سلالات تركمانية أخرى: أفراد من العائلة السلاجقية في الأناضول وجنوب جبال منطقة الفرات والزنكيون شمال بلاد ما بين النهرين، ثم سوريا؛ والأرتقيون في جبال منطقة الفرات العليا وغورها؛ والخوارزميون شمال شرق إيران. ووفّرت القبائل التركمانية قادة الجيش والإقطاعيين، إضافة إلى مواصلتها - أو افتتاحها - عملية التّريك الكامل أوالجزئي لآسيا الوسطى الإيرانية وأذربيجان والأناضول.

ظهر الأتراك في كل مكان شرقي مصر، لكنّ ثمة مجموعات عرقية هامشية أيضاً ومحليّة دخلت التاريخ الإسلامي في تلك الحقبة؛ فقد قدم الغوريون من جبال أفغانستان، وما تزال أصولهم العرقية موضع جدال، وقد حكموا المنطقة المتداة من هيرات إلى الهند. أمّا الأكراد فقد غادروا جبلهم المقسّمة اليوم بين تركيا، وإيران، والعراق، وانضمّوا إلى خدمة أسيادهم التركمان، قبل أن يؤسّسو آخر المطاف سلالتهم الأيوبيّة، وكان صلاح الدين (المتوفى سنة 588 هـ / 1193 م) أعظم أمرائهم. واستقرّ الأيوبيون في سوريا، ثم في مصر، ونجحوا أخيراً في الإطاحة بالخلافة الفاطمية الخارجى عن الإجماع سنة 566 هـ / 1171 م، وانتصروا سنة 582 هـ / 1187 م على الصليبيين الذين كانوا مسيطرين على القدس. وعرف العالم الفاطمي قبل ذلك انتعاشة في الجزء الأخير من القرن الخامس هـ / الحادى عشر م بفضل إنجازات بدر الجمالي الأرمني البارز الذي اعتنق الإسلام. كما كان بدر الدين لؤلؤ الأرمني الآخر الذي اعتنق الإسلام أميراً متميّزاً حكم الموصل في أواسط القرن السادس هـ / الثالث عشر م. أمّا في الأقاليم الإسلامية الغربية فقد ظهرت سلالتان ببريتان: المراديون (541-667 هـ / 1062-1147 م)، والموحدون (667-1269 هـ / 1130-524 م)، انبثقت السلالتان من جبال المغرب الأقصى لتطهير الحضور الإسلامي في إسبانيا، وإنعاشه، إلا أنّهما أخفقا آخر المطاف في تطبيق المسيحيين زمن حروب الاسترداد reconquista.

صُدّ الغزاة في آسيا، واتسعت الحدود الإسلامية بمساعدة القادة العسكريين والسياسيين التركمان والغوريين والأكراد والأرمن والبربر. ظهر لقب جديد يرمز إلى هذا النفوذ: السلطان (وهي مفردة مشتقة من السلطة). والذي كان في البدء مختصاً حصرياً لأقرب الحكام إلى الخليفة، ثم امتدّ سريعاً ليشمل أيّ أمير تقريباً، لكن استلامهم السلطة لم يكن يعني استحوذ الثقافات المذكورة - التي كانت أجنبية حتى ذلك الوقت - على كل المنطقة، بل على العكس تبّنى الأمراء الجدد الأعراف المحلية الفارسية، والعربية، ودعموها وطورواها. وهكذا خصّص الفردوسي - على سبيل المثال - ملحّنته الوطنية الإيرانية: "الشنّامه" بالغزنوي ترك محمود. وكذا عاش كبار العلماء والشعراء الفرس كابن سينا

والمتعلقة بهذه المناطق الغنية جداً بالآثار. واستُطاعت في الماضي بصورة أفضل مصر والأناضول والهلال الخصيب. وحتى في هذه المناطق - ولا سيما بفضل العلماء الأتراك في الأناضول، وبفضل الاهتمام المتزايد ببلاد الشام الإسلامية زمن الحروب الصليبية - فإن حجم التأويلات الجديدة والبيانات الحديثة ضخم جداً.

ثمة صعوبتان إضافيتان تزيدان في تعقيد المسائل، وكلاهما ذات طبيعة منهجية؛ تتمثل الخصوصية الساحرة لهذه الفترة الثرية في أن معارفنا حولها تعتمد على تشكيلة متعددة جداً من المصادر ومن المحاصل المعرفية الحديثة، بحيث إن أي تعميم، يصبح قابلاً للتغيير من قبل الأبحاث التي تليه. وتشمل المصادر المذكورة آنفًا: روایات رحالة القرن الثالث عشر هـ / التاسع عشر م، والاستطلاعات الأثرية الشاملة، والروايات الوصفية الجزئية، وعمليات إعادة التشكيل غير الموثقة، والترميمات الحديثة؛ وتكون الصعوبة الثانية في أن الأدبيات الثانوية ليست ميسّرة، ويعود السبب في أنها مُخبأة غالباً في الدوريات والسلسلات النادرة من ناحية، ولأنها محربة بعدة لغات، لكل واحدة منها مفرداتها المتخصصة، من ناحية أخرى. ثم إن المصادر الكتابية المتعددة درست بصورة غير متساوية فيما يخص علاقتها بالفنون؛ فهي معروفة بما يكفي فيما يتصل بالعالم العربي، ويوجه خاص في سوريا، وبعداء، لكن هذه المصادر ما زالت عندها من جهة إيران، والأناضول. بل إن النصوص المنشورة نفسها ليست متوازنة بدرجة كافية، مقارنة بالعصور الإسلامية المبكرة. أخيراً، لا شك في أنه ستكون هناك توارييخ منفصلة لكل مقاطعة، بل لكل مدينة على حدة في أثناء هذين القرنين والنصف. وتتوافر بالفعل بعض الدراسات، وببعضها الآخر بقصد الإنجاز. وفي هذه الأثناء قررنا أن نطلق من آسيا الوسطى، وإيران (وتشمل تلك الدراسات القليلة المتعلقة بالهند)؛ لأن التحولات الكبيرة هناك سبقت تلك التي حصلت في غرب جبال زاغروس. كما يمكن إثبات أن الأفكار والتقنيات انتقلت - في حالات كثيرة - من الشرق إلى الغرب. ثم يتبع استطلاع الأقاليم الإسلامية الشرقية، دراسة اللب المركزي، أي بالأساس السلالات الإقطاعية ذات الأصول التركمانية والكردية، ويشمل ذلك أيضًا التوقف عند الخلافة العباسية الضعيفة في بغداد التي شهدت انتعاشة ثقافية مدهنة في النصف الأول من القرن السابع هـ / الثالث عشر م. غير أننا فرزاً فصلاً لتناول بصورة مستفيضة الفن الفاطمي مع التركيز على مصر، رغم أنه قد انطلق بالفعل في العصر السابق. وثمة سببان وراء هذا القرار، أولهما: أنه من غير المنطق تقسيم التاريخ والثقافة المتماضكين لهذه السلالة إلى فترتين بسبب تغيرات مهمة حصلت في أماكن أخرى. وثانيهما أن هناك تطورات كثيرة في الفن الفاطمي سبقت التطورات التي حصلت في مناطق أخرى؛ حتى وإن ظل الرابط بين المستجدات الفاطمية الظاهرة وما يشابهها في المنطقة الشرقية - عندما توافر - يُرواغنا حتى الساعة ويتملّص من هذا التصنيف. أمّا الغرب الإسلامي المنعزل جزئياً عن التغيرات المعاصرة في الأقاليم الإسلامية الشرقية فقد واصل - في عدة أوجه - طريقه الخاص المستقلّ.

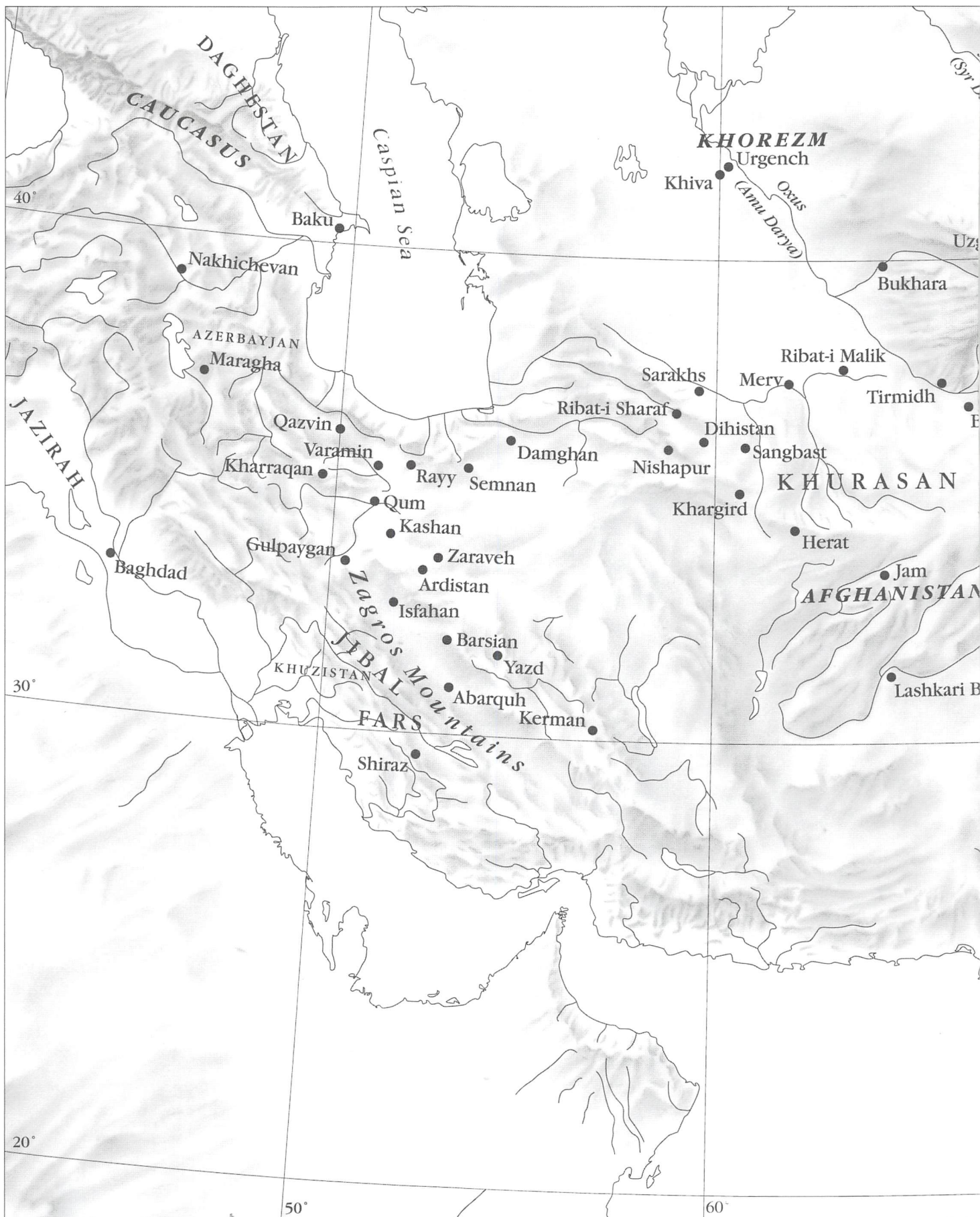
ووحد المذهب الشيعي من جديد داخل المدارس، وأدمجت فيه بعض التيارات الدينية الجديدة مثل الصوفية، وأصبح المصدر الأول للتعليم الديني هو إسلام تحدّد شبابه بقدر كبير، وله عدة تنوعات تحت مظلة مشتركة.

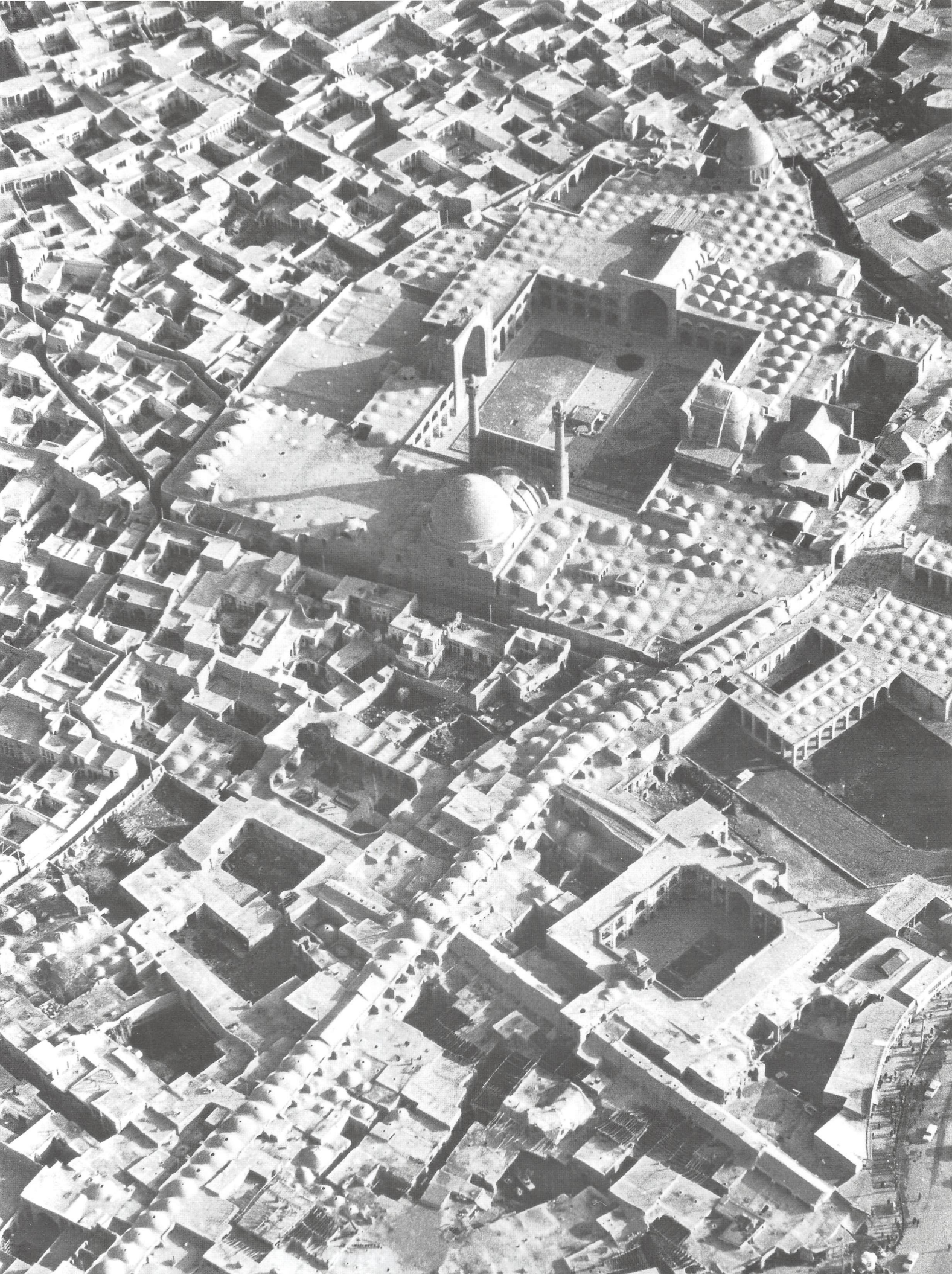
في الخلاصة، تميّزت القرون الخامسة، والسادس، والسابع هـ / الحادي عشر، والثانية عشر، والثالث عشر م بثلاث سمات أساسية، كان لها تأثير في تطور الفنون: هي توازن جديد بين المجموعات العرقية واللغوية، ثم انشطار السلطة السياسية الذي تتجزء عنه ثوابٌ هائل للمراكز والأنشطة الحضرية، دون التخلّي عن فكرة الخلافة التي وحدت الجميع. وأخيراً، إحياء المذهب الشيعي الذي كان من مسؤوليات الدولة والفرد، مع حفاظ الطراقي الصوفية - في الهاشم - على جاذبية قوية لدى الأفراد والهيئات الاجتماعية. إن تحديد نهاية هذه الحقبة أسهل بكثير من تحديد بدايتها، فقد حصلت الاجتياحات المغولية العنيفة شرق إيران في العقد الثاني من القرن السابع هـ / الثالث عشر م، فتقدّم المغول غرباً ودمّروا بغداد والخلافة العباسية عام 656 هـ / 1258 م، ولم يوقف زحفهم إلاّ مالك مصر سنة 658 هـ / 1260 م في جنوب سوريا. كان المالك يشكلون القوة الصاعدة الجديدة إثر انهيار الأيوبيين. واستمر الحكم السلجوقي في الأناضول حتى نهاية القرن السابع هـ / الثالث عشر م. وانطلقت في هذا العصر الأخير فترة انقسامات سياسية، انبعثت منها القوة الهائلة للعثمانيين. أمّا في الغرب، وبعد كارثة لاس نافاساس دي تولوزا عام 608 هـ / 1212 م بيد تحالف من الأمراء المسيحيين، فقد أفلت سلطة الموحدين، وحلت مكانها سلالات محلية صغيرة في شمال إفريقيا والأندلس.

على العموم، اختفت هذه الحقبة اللامعة بطريقة وحشية، التي تزامنت مع التيارين الرومندي والقوطي المبكر في الغرب، ومع الأباطرة سونغ في الصين. وباستثناء إسبانيا وصقلية فقد نجح هذا العالم في رفع التحديات الداخلية والخارجية، إذ أدرك كيف يستخرج خلاصات جديدة وهادفة من السمات العديدة التي شكلت العالم الإسلامي المعاصر. وكان العالم الإسلامي وقتئذ يُعد نفسه وحدة متكاملة، أمّا في القرون اللاحقة فقد طُرِّرَ الغرب الإسلامي، والشرق الأدنى العربي، والأتراك، وإيران، والهند المسلمة مصائر منفصلة، كلاً حسابة.

لقد قسمتنا تقديم فنون هذه الأزمان وفق المناطق الجغرافية ذاتها المستخدمة في الجزء الأول من الكتاب، لكن الترتيب يتغيّر. وقبل أن نقدم الأسباب التي دفعتنا لذلك، من المهم أن نلاحظ أن هذه الفترة الزمنية قد تأثرت - أكثر من الأولى بكثير - بالاتجاهات العلمية، والمواد البيلويografية التي نجد فيها درجة كبيرة من التخصص، فعلى سبيل المثال، حصلت ثورة في معارفنا حول إيران، وأفغانستان، وهي تعود إلى الاستكشافات والتنقيبات الأثرية الواسعة التي تمت في ثمانينات و تسعينات القرن الرابع عشر هـ / ستينات، وبسبعينات القرن العشرين م. وكثير من هذه النتائج لم يُنشر قط. إن الاستطلاعات والتنقيبات التي نظمتها المؤسسات السوفياتية من طشقند، أو باكو، أو موسكو، في مجلـل الأقاليم الآسيوية الإسلامية، والقوفاز أو أذربيجان قد حورت بالفعل القراءات الممكنة،







# الفصل الخامس الأقاليم الإسلامية الشرقية

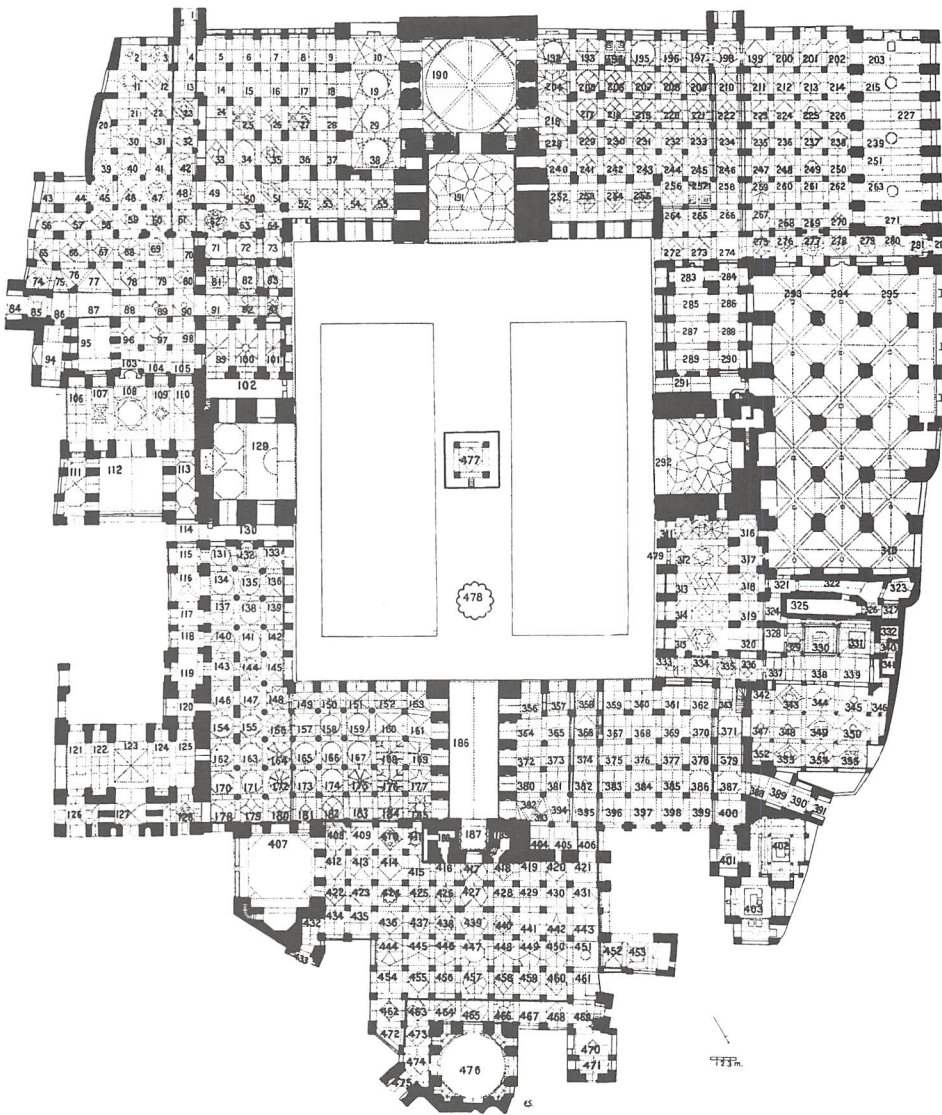
## فن العمارة والزخرفة

تتدّن المنطقة موضوع دراستنا الراهنة من سهول بلاد ما بين النهرين، وجبال شرق الأناضول أو القوقاز، إلى حوض تارım غرب الصين، أو السهول الخصبة شمال شرق الهند. وهي منطقة شاسعة، تتّنّوّع مذاقاتها، وأنشطتها المعمارية، واتجاهاتها التجديدية. وسوف نقدّم هذه المنطقة على شكل مقاطعات فردية على غرار فارس، أو جبال في غرب إيران، أو واحة بخارى في الشرق. وقد سبق أن قمنا بمحاولات في هذا الاتجاه ولا سيما في ما يتعلّق بأذربيجان وآسيا الوسطى، ومع ذلك فمن المعقّل أن نحاجّ أن تتمّ قواسم مشتركة كافية بين البناءات التي شُيّدت في أثناء هذين القرنين في الأقاليم الإسلامية الشرقية، كي نحدّد بشيء من الدقة خصائصها المشتركة. ويتطّلّب القيام بهذا العمل معرفة ولماماً ببناءات معروفة بدرجات متفاوتة، ولهذه الأسباب، فإن تقديم هذه المنشآت المعمارية ياشكالاتها

### المنشآت المعمارية

#### المساجد

ثمة على أطراف الصحراء الإيرانية، وسط البلاد وغربها، مجموعة متميّزة ومتناهية من المساجد شُيّدت في الفترة نفسها تقريباً: في أصفهان، وأردستان، وبرسيان، وكلياكان، وزواره، وبروجرد، ثم قزوين، وقروه بالجهة الشمال. زيادة على ذلك، وفي المنطقة ذاتها عموماً، في يزد، وكُرمان، وشيراز، وربما في الري كذلك، شُيّدت عدّة مساجد أخرى، أو



[209] أصفهان، الجامع الكبير (مسجد جامع)، القرن الثامن-القرن السابع عشر، منظر جوي

[210] أصفهان، الجامع الكبير (مسجد جامع)، مخطط



[211] أصفهان، الجامع الكبير (مسجد جامع)، الصحن، القرن الحادى عشر والثانى عشر، مقابل له

التي لم تنته كاتية، والمنشورة جزئياً وقد قورن هذا الجامع أكثر من مرة بكاتدرائية شارتر Chartres فهو مثلها فريد من نوعه، وعلى هذا الأساس لا يمكن استخدامه لتحديد فترة مُعينة، ومع ذلك لا يمكن فهم العصر الذي شيد خلاله هذا المسجد دون الالام التام بصفاته المميزة. ولهذا السبب سوف نبدأ بتحليل بنائه كما هي اليوم، ثم نستخرج تلك السمات التي تتسمى بوضوح إلى العصر الذي نحن بصدده دراسته.

يتَّأْلَفُ الجامع من مجموعة كبيرة من البناءات المتباينة، يبلغ طول محورها الشمالي الشرقي - الجنوبي الغربي 150 متراً. وله 476 عقداً منفصلاً، أغبلها على هيئة قباب، أما قلب الجامع فهو الصحن المستطيل للمسجد القائم على العمادات والعائد إلى القرن الرابع هـ / العاشر م الذي ناقشناه آنفاً، وقد أضيفت إليه أربعة أوافين، منها اثنان على شكل بهوين شبه مربعين، ينتهيان بجدار أعزل [211-212]. والإيوان على حائط القبلة شبه مُربَّع بدوره، إلا أنه متصل بقاعة فسيحة يبلغ ضلعها 15 متراً مغطاة بقبة. أما الإيوان الرابع في الجهة المقابلة، أي شمال شرق، فهو أطول وأضيق، ويعتمد على منوال مستطيل أكثر تقليدية، وينتهي بكتلتين ضخمتين، تُذَكَّرُ ان بأبراج بوابة، على الأقل في مخططهما (ثمة زخرفة لاحقة تُغطي الجزء العلوي إلى درجة أنه يصعب تحديد الشكل الأصلي بدقة)، ولا يشغل الإيوان إلا حِيزاً من الواجهة المطلة على الصحن. أما باقي المساحة فتغطيها اثنان وأربعون وحدة مستطيلة على هيئة لوحة تتألف من عقدتين، أحدهما فوق

أعيد بناؤها، إلا أن الترميمات اللاحقة طمست العمل السابق في كثير من الأحيان. وتتنتمي هذه المجموعة بالأساس إلى العصر السُّلْجُوقِي. وتعد أول بناء منها (القبة الشمالية الشرقية في أصفهان) إلى سنة 480هـ / 1088م، وأخر بناء إلى سبعينيات القرن السادس هـ / ثمانينيات القرن الثاني عشر م (قروه).

إن معلوماتنا حول المساجد المبنية في أماكن أخرى من العالم الإيراني محدودة للأسف، إلى درجة أنها تكاد تكون عديمة الفائدة. وهناك أدلة تشير إلى وجود بناءات دينية مهمة في هيرات، وعسكري بazar، وفي بلدة صغيرة قرب مرو، وبخاري، ودمغان، وخنيوة، وباكو. لكن الإشكال في هذه الحال يتمثل في غياب أي أثر، أو في عدم نشر الدراسات المتعلقة بهذه البناءات، أو في عدم وجود الدراسات أصلاً. وفي غير هذه الحال فإن البناءات المذكورة صغيرة وتقليدية، وعلى شكل قاعات مغطاة قائمة على العمادات، ذات أهمية فنية ثانوية. وهكذا فإننا مضطرون لدى معاينة هندسة المساجد إلى التركيز على الجزء الغربي في المنطقة الوسطى لإيران. فلقد كانت هذه المنطقة محبطة من قبل السلاجقة لإقامتهم، وضمن توجُّهاتهم لرعاية الفنون ومساندتها، وهكذا يُحُوزُ أن نظر إلى مساجدها على أنها نوذجية تمثل النمط الإيراني في القرن السادس هـ / الثاني عشر.

يُعد المسجد الجامع الكبير بأصفهان [210-210] الأكثر شهرة وتقييراً من بينها، كما أنه شديد التعقيد، إذ ما يزال غير مفهوم بوضوح رغم تعدد الدراسات والتنقيبات الأثرية

استخدام طرائق بناء قدية متميزة، وعليها نقوش دينية بنمط من الخط يصعب أن يعود إلى ما بعد نهاية القرن الخامس هـ / الحادي عشر م.

هناك ثلاث سمات تعود بوضوح إلى أواخر القرن الخامس هـ / الحادي عشر م، وبدأت ما السادس هـ / الثاني عشر م، وهي على التوالي: القبة أمّ المحراب، والقبة الثانية بالاتجاه الشمالي، والأرجح خارج مساحة الجامع، والبوابة الغربية بعض الشيء، وهي توحّي بأن تحولات مهمة طرأت - في عدة مراحل - على الجامع البويهي، وتؤكّدتها إلى حد كبير التقنيات الأثرية الحديثة. وفي الأصل كانت ثمة أولى القبة العريضة أمّ المحراب التي أمر ببنائها الوزير نظام الملك، ولم تكن القبة في حد ذاتها أمّاً مستحدثاً، لكن حجمها وفخامتها غير اعتيادي، وربما كانت تعكس العرف القديم المتمثل في بناء مقصورة داخل الجامع. ومن المعمول أن نقرأها بوصفها منطقة أميرية مخصصة، لكن لم يتضح بعدُ كيف كانت القبة متصلة بباقي قاعة الصلاة. ومن أغرب سماتها اللافتة للنظر أنها كانت في الأصل قائمة بذاتها [216]، وكانت هناك في جانبيها الشمالي الغربيي نقوش قرآنية غطّتها البناءات اللاحقة. وبدورها كانت للقبة الشمالية الخارجية المبنية سنة 480 هـ / 1088 م بأمر من تاج الملك وظيفة ملكية كذلك، وربما كان الأمير يغيّر ملابسه هناك، قبل الدخول إلى المسجد. واللافت للنظر أن الآية القرآنية المنقوشة هنا نادرًا ما ترد في المساجد، وهي تشير إلى ملوكوت الله وعرشه: ﴿إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ

آخر. ولا نعرف بالتأكيد إن كان هذا الترتيب المزدوج من بقايا الواجهة الأصلية الأولى أم لا. تقوّد كل لوحات إلى جناح يتكون من أبهاء مربعة مغطاة بالقبب، باستثناء الأماكن التي أعيد بناؤها لاحقًا على غرار المساحات في جانب الإيوان الغربي.

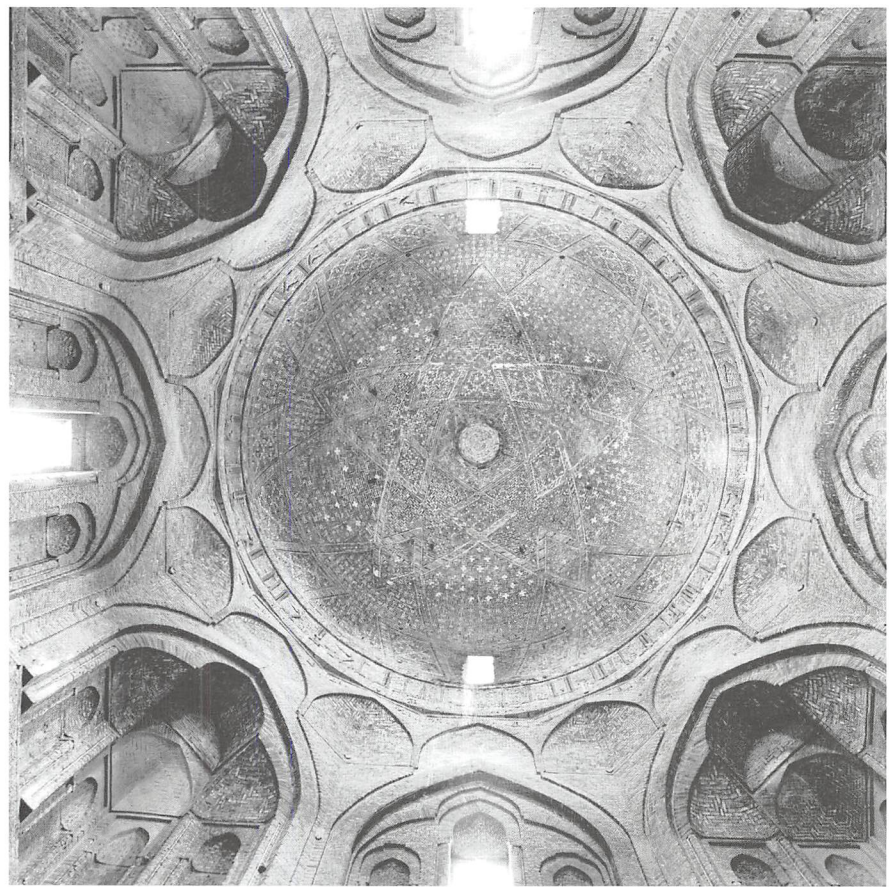
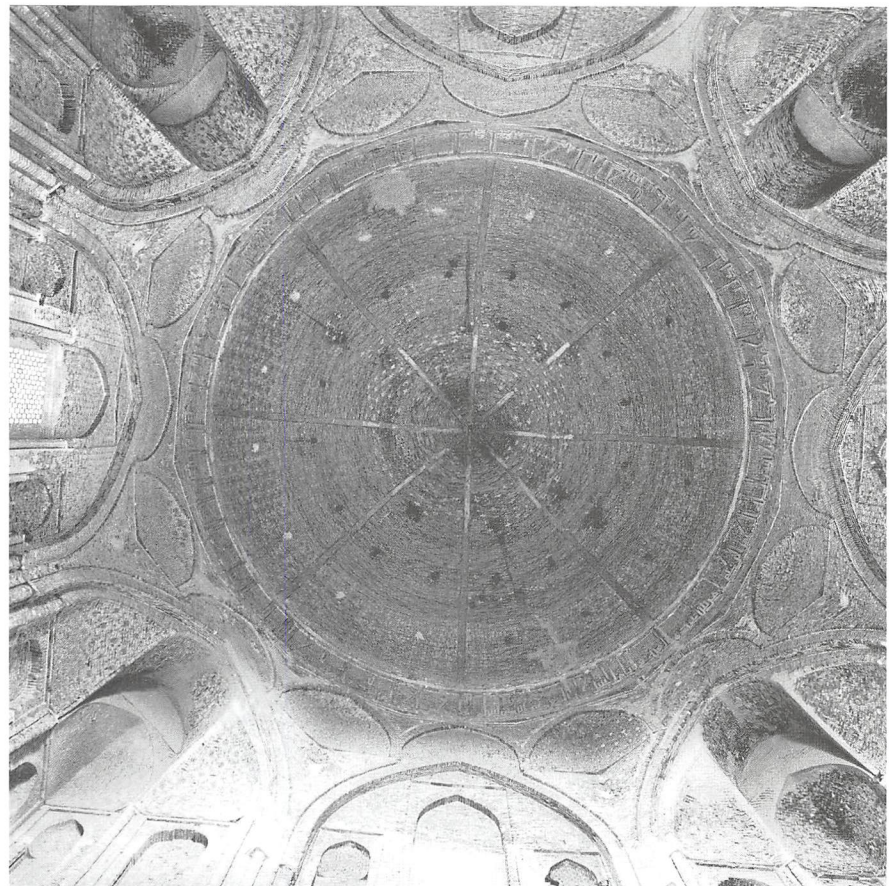
لا يوجد في هذا الجزء من الجامع إلا تاريخ تقريبي واحد، إذ يذكر النص المنقوش على الجانب السفلي من قبة القبلة [213] اسم الباني: نظام الملك نفسه، الذي شيد البناء ما بين 464-484 هـ / 1072-1092 م. لكن ترد في ثلاث مناطق خارج المستطيل الأول تواريخ تشير إلى أواخر القرن الخامس هـ / الحادي عشر م، وبداية السادس هـ / الثاني عشر م. لدينا أولًا على المحور الرئيسي للجامع على بعد 23 متراً بعد الإيوان الشمالي الشرقي قاعة مربعة (يبلغ ضلعها 10 أمتار) تعلوها قبة [214] تذكر بدقة عام 480 هـ / 1088 م ضمن نص منقوش يُسمّى مؤسّسها: وهو تاج الملك، غير نظام الملك ومنافسه. والملاحظ أن المساحة التي تفصل هذه الغرفة المقتببة عن الإيوان الشمالي الشرقي، مغطاة اليوم بإضافات لاحقة، لكنه متعارف عموماً على أنها كانت في الأصل خالية من البناءات. وثمة ثانية بوابة [215] خارج المستطيل الرئيسي شرق الإيوان الشمالي الشرقي عليها النص التالي: "أُعيد البناء إثر حريق 515 هـ / 1122 م"، ويتعلق الأمر بالتأكيد بالحريق الذي تشير إليه الروايات، والذي شبّ في أثناء ثورة محلية سنة 513 هـ / 1120 م.

[212] أصفهان، الجامع الكبير (مسجد جامع)، الصحن، القرن الحادي عشر والثاني عشر، مقابل الشمال الشرقي

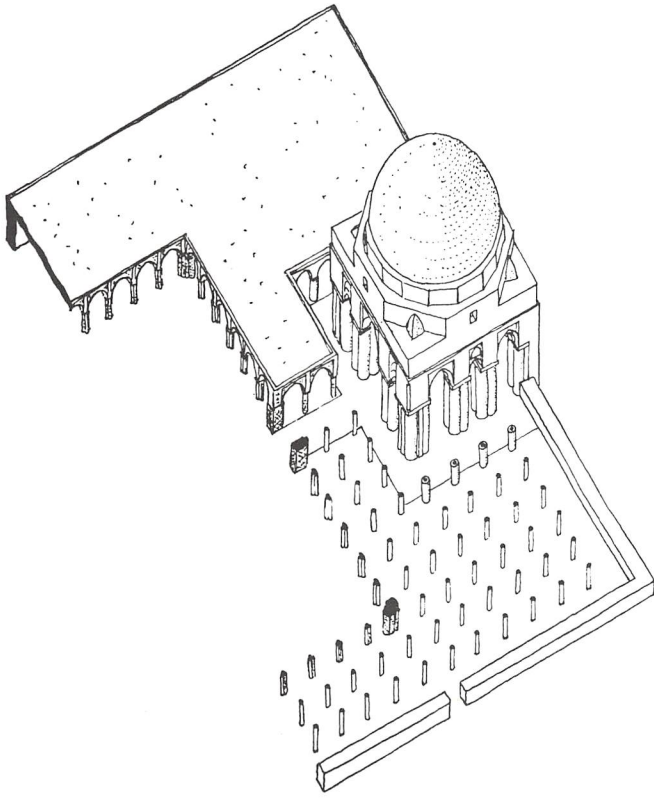


[213] أصفهان، الجامع الكبير (مسجد جامع)، القبة الجنوبية 92-1072 م

[214] أصفهان، الجامع الكبير (مسجد جامع)، القبة الشمالية، 1088 م



[215] أصفهان، الجامع الكبير (مسجد جامع)، البوابة،  
بنيت بعد 22-1121 م



[216] أصفهان، الجامع الكبير (مسجد جامع)، مخطط له كما كان في العصر السلاجوقى (بعد

استوى على العرش يُغشى الليلَ التهارَ يطأبهَ حيّناً والشمسَ والقمرَ والنجمَ مُسخراتٍ  
بأنفِرِهِ أَلَا لَهُ الْخَلْقُ وَالْأَمْرُ تَبَارَكَ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمَينَ» (الأعراف: 54-55). كما أنَّ الأبوابِ  
غير المتناظرة تدلُّ على أنَّ الغرفة كانت تؤدي دور الممر الشريفي. أمَّا البوابة العائدة إلى  
سنة 515هـ / 1121م فيصعب تفسيرها أكثر؛ لأنَّها غير مألوفة. لكن العديد من  
المراجع النصية الملغزة التي تشير إلى مساحات مبنية متاخمة للمسجد، وكذلك الوظائف  
المتعلقة به، توحِّي بتوسيع أو إضافة سابقة، أدمجت ضمن بنية واحدة. وتُسند الأواني  
ال الأربع عادة، إلى هذه المرحلة، رغم غياب أي دليل أثري، أو كتابي، أو أدبي.

لا نستطيع تعريف الحدود الخارجية للجامع؛ لأنَّنا نجهل إنَّ كانت الإضافات العديدة التي  
جذَّت في القرنين الثامن والعشر هـ / الرابع عشر والسادس عشر م قد شُيدَت على  
مساحات افتُتنت وقتها، أو سلحوقيَّة داخلية، أو حتَّى سابقة. وتبقى أهمَّ سمة مميزة هي  
التصميم حول صحن بأربعة أواني، وقبة خلف إيوان القبلة، وتتناسب كل العناصر وفق  
مخطط فرضته البناء السابقة.

بنيَت جميع المساجد في المنطقة الوسطى بإيران أو طرأَت عليها تحولات خلال العقود  
الأولى للقرن السادس هـ / الثاني عشر م، وقد استُخدم بالأساس نوع من المخطط المعياري  
في كل المدن، رغم أنَّ المخطط القديم في أردستان، وبرسيان، وعدداً من الخصوصيات  
المحلية أنتجت سمات غير مألوفة. وظهر المخطط المعياري أول مرة - بصورة يمكن توثيقها  
- في مدينة زواره الصغيرة سنة 530هـ / 1136م [217، 218]. ولدينا في هذه الحال  
ضمن مستطيل صحن بأربعة أواني، وقبة خلف إيوان القبلة. أمَّا المساحات البينية فهي  
مُعَطَّلة بعقود برميلية مُدببة قائمة على دعامات ثقيلة. تُؤَطر الأواني وجهة صحن متناظرة  
من الأقواس، متصلة بالعقود. ويوجَد مدخل في جانب المحور الرئيسي للمسجد، ومئذنة

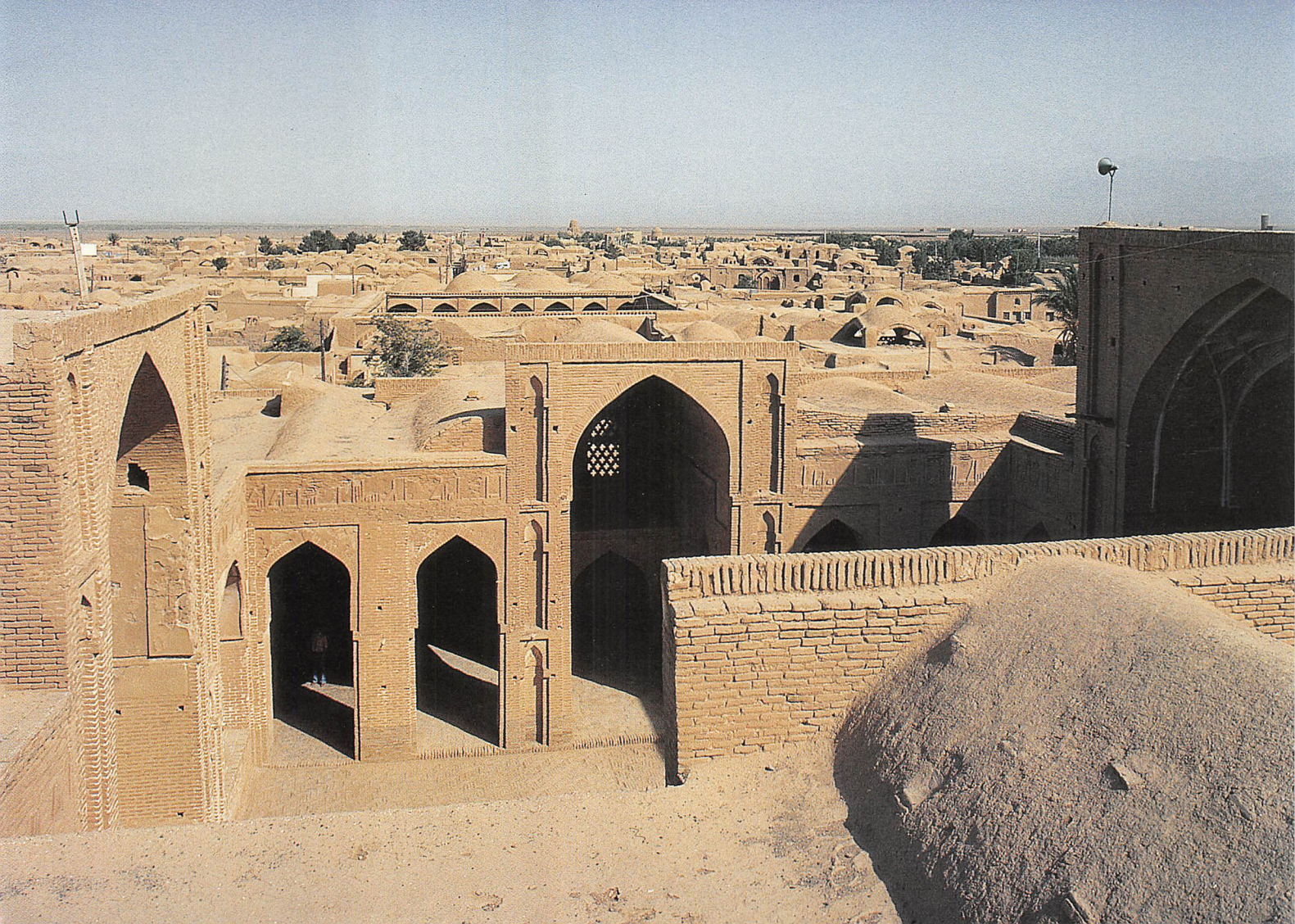
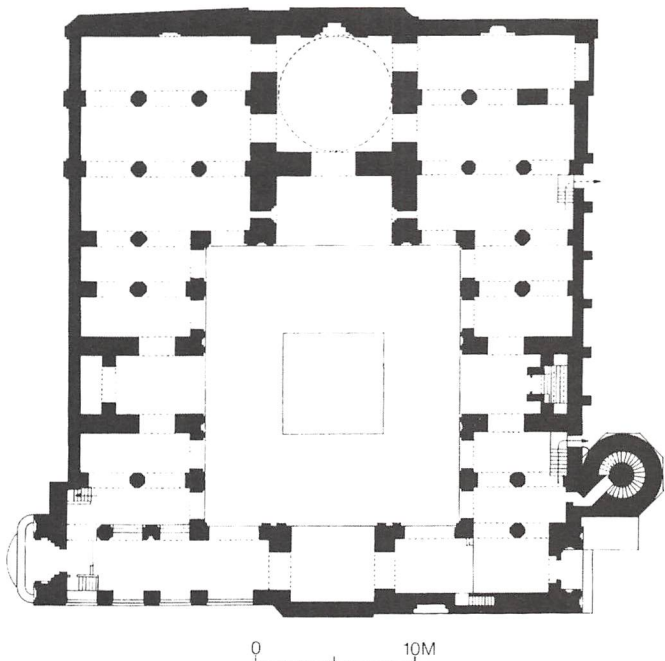
تقع عادة خارج إطار المستطيل. لقد أُقحم هذا النوع من المخطط - مع بعض التغييرات التالية فقط - على بقايا مسجد أصفهان المتكون في الأصل من قاعة مغطاة قائمة على العمادات.

ما هو أصل هذا المخطط؟ ولماذا اعتمد في هذا الزمان والمكان؟ إذا أخذنا كل عنصر على حدة، فباتتأكيد لا الإيوان، ولا الإيوان القبة، ولا حتى الصحن بأربعة أو اثنين عناصر جديدة، ويعkin ربطها بسهولة بأعراف ما قبل الإسلام في إيران والعراق. ويکمن الجديد في الجمع بين الصحن والمدخل الجانبي، وتزويديه بأربعة أو اثنين. ويعتمد حجم كل واحد منها على موقعه ضمن الوظائف الدينية للبنية، وعلى القبة الكبيرة خلف إيوان القبلة، وبعبارات أخرى تكثّفت الأشكال الموجودة مع الأغراض الدينية والوظيفية والرمزية للمسجد الجامع.

إلا أن تحديد الأسباب الكامنة وراء اعتماد هذا المخطط الجاھز في هذا الوقت، يُعد أكثر تعقيداً، وثمة نظرية قدیمة تقول إن الصحن بالأواني們 الأربع والمدخل الجانبي سمة من سمات المنزل الخاص شرق إیران، وقد كان لها تأثير مبكر على المنشآت المعمارية المدنية، كما سنرى لاحقاً. ولتفسير كيف، ولماذا استُخدم مخطط المنزل من شرق إیران Max van

[زاره، مسجد، 1136م، مخطط]

[زاره، مسجد، 1136م، منظر داخلي]



من وسط إيران بلغ باقي الأقاليم الإسلامية الشرقية، فهي مسائل لا نقدر على حلّها في الوقت الراهن لنقص المعلومات. وحتى إن تعدد إثبات النظرية السائدة - والقائلة بالأصل الإيراني الشرقي - بالاعتماد على أساس المنطق وعلم الآثار، فإنّ الوثائق الأدبية والمعمارية التي يحوزتنا لا توحّي بتفسير أكثر ملاءمة، وفي كل الحالات أصبح مزاج الأشكال الناجم أساساً لكل التطورات اللاحقة لعمارة المساجد الإيرانية، وفي نهاية المطاف يظهر أهمّ إنجاز للعمارة المذكورة، على المستوى الجمالي، ومثلما هي حال البارثينون الذي يُعدّ النموذج المثالى لإبداع العمارة الكلاسيكية فإنّ المساجد الإيرانية (كجامع أصفهان) مصمّمة كي تُشاهد في الهواء الطلق وتُختبر انتلاقاً من الفضاء الخارجي، لكنّ الخاصية هنا أنّ نقطة المعالجة هي قلب البناء ذاتها وسط الباحة المفتوحة، ومن هناك وعلى غرار خشبة المسرح خلقت الواجهة البسيطة والمكنته ذاتياً خلفية عاكسة للوظائف الكائنة بالداخل.

### الأضرحة

بنيت أول الأضرحة الإسلامية - كما رأينا سابقاً - في القرن الرابع هـ / العاشر م، والأرجح أنّ الغرض منها كان تمجيد الأمّاء والاحتفاء بالأئمّة الشيعة، وكانت الأضرحة في إيران على شكل أبراج أو بنايات مربعة تُعطيها القباب القائمة على الأركان. لكن مع قدوم الأتراك والانتصار اللاحق للمذهب السنّي تحولت وظائفها وأشكالها، وعوضاً عن المنحدرين من سلالة علي كرم الله وجهه خُصصت "المشاهد" (مكان الشهادة بالعربي)، ويُطلق عليها غالباً، في إيران إمامزاد، أي "ابن الإمام") للصالحين وصحابة الرسول وحوارييهم، وفي عدة حالات لشخصيات من العهد القديم وأصبحت محل الورع الشعبي والأنشطة ذات الصلة. ويجب فحص تطورها ضمن علاقتها بخواصين دينيتين ميزتا ذلك العصر: البحث عن النجاة الشخصية بواسطة شفاعة ولِي صالح، أو حدث مقدس، ثم سعي طوائف ومجتمعات صوفية إلى إيجاد علاقة بينها، وبين الشخصيات المقدّسة. هكذا أصبحت المقابر - على الأقلّ في بعض المدن - أماكن للتفكير والتجمّع على مقربة من رجال فاضلين رحلوا منذ فترة طويلة، وبالتزامن مع ذلك ما يزال هناك احتياج إلى الاحتفال بالشّراء، والمراتب، أو لتأسيس "تربة" للسلالات، أو زوايا شخصية، ويعود

السبب في ذلك إلى تطور النظام الإقطاعي وبروز القادة العسكريين.

تطرح الأضحة الإيرانية مثلما رأينا في المساجد جملة من المسائل لم تجد حلولاً بعد، هل من باب المصادفة أن يكون العدد الأوفر منها في الشمال على امتداد خط يبدأ من أورغينشن، في جبل باميير تكريباً، ويعبر بلخ ومررو، ليمر داخل الجبال جنوب بحر قزوين وحولها ويبلغ أذربيجان؟ لماذا يجد في أقصى الشمال الشرقي، وأقصى الشمال الغربي مجتمعات من الأضرحة، تعود إلى النصف الثاني من القرن السادس هـ / الثاني عشر م وعدداً قليلاً من الأضرحة السابقة زمناً، بينما تعود الأمثلة المؤرخة العديدة جنوب بحر قزوين إلى النصف الثاني من القرن الخامس هـ / الحادي عشر م والنصف الثاني من القرن السادس هـ / الثاني عشر م؟ في غياب التحريرات المحلية والثقافية الملائمة وهي وحدها يمكن أن توفر الإجابات فإن دراسة هذه الأضرحة تعتمد حسراً على تصنيفها ونوعها.

نلاحظ أولاً أن القبر البرج ما يزال موجوداً، ولدينا مثلان (417هـ/2026م و 446هـ/1054م) في دمغان [220، 219]، شكلهما مستدير وجاثم، مشيدان بلبنات الطوب، وتعلوهما قبة مدببة، تميّز اللبنيّات ببساطتها في كل المساحات، باستثناء الجانب العلوي المُثقل بالزخرفة. ويوجد في الري ضريح (534هـ/1139م) على شكل نجمة مُرمي يافراط. ومثل برج قابوس فإنّ ضريح الري قليل الزخرفة على المساحة الصغيرة

Berchem A. Herzfeld E. Godard A. Godard ، الذي تبعه لاحقاً إ. هرتسفلد ما يكن تسميته: (نظريّة المدرسة). تنتقل النظرية من الواقع المتعارف عليه، وهو أنه بعد احتلال السلاجقة الأتراك لإيران والعراق بُنيت المدارس لتعليم الجماهير المسلمة المبادئ الخينفة للدين. وكانت بعض المدارس مولدة من طرف الخواص، بينما شيد الأبراء السلاجقة ومستشاروهم مدارس أخرى. ورغم أنّهم دفعوا التكاليف في بعض الأحيان من أموالهم الخاصة إلا أنّ المدارس كانت أدوات بين أيدي الدولة، وكانت أشهرها المدارس النظامية التي أمر نظام الملك ببنائها في إيران والعراق، وأفضلها في بغداد. ولم يبق أثر للنظامية في بغداد، ولا تسمع الروايات المتوافرة بتصور بنيتها وشكلها الأصليين، ولم يشرع الحكام في رعاية هذه المؤسسات ومساندتها إلا في العصر السلاجقى، لكن كانت هناك مدارس أنسّها الخواص شمال شرق إيران قبل ذلك العهد، وهي في أغلب الأحيان منازل خاصة تحولت لهذا الغرض. واعتماداً على هذه المعطيات ظهرت فرضيات: أنّ المدارس السلاجقية كانت في الغالب وفق نمط معياري، وذلك بسبب طبيعة مسانديها وسرعة انتشار بنائها، وأنّ نمط بنائتها نشأ من مخطط المنازل الخاصة شرق إيران الذي كان مستخدماً لهذا الغرض. ثم استُخلص من ذلك أنّ مخطط المنزل بأربعة أو أربعين منتشر في إيران والعراق اعتمد في المساجد الجامعية؛ لأنّه كان ملائماً وشعبياً.

ومع بساطة هذه الفرضية وظهورها المتكمّل، لا يمكن الركون إليها كليّة، فأول حجة ضدّها هي غياب الحاجة، فلا نعلم شيئاً عن الشكل المادي للمدرسة قبل النصف الثاني للقرن السادس هـ / الثاني عشر م، بل لم توجد قطّ مدارس مبكّرة في إيران، وحتى مدرسة خرجرد - التي تُذكر مراراً وتكراراً - تمثّل في آثار عمارة غامضة إلى درجة أن لا طائل من ورائها. وصحيح - كما سنرى لاحقاً - أن الأمثلة السورية والأناضولية لا تحتوي عموماً إلا على بعض التغييرات، مما يوحى بأنّ المدرسة كان لها بالفعل خصائص دقيقة في مخططها وبنائها. وحتى مع ذلك، هل يُحتمل أنّ معماريّة القرن السادس هـ / الثاني عشر م طبّقوا بصورة منهجهة في كل المساجد الحديثة أو التي أعيد بناؤها في منطقة معينة مخططاً واضحاً المعالم، ومحدّداً الوظيفة من منطقة أخرى؟ وفي كل الحالات لن تتأكد من الشكل الأصلي للمدرسة قبل أن يكتشف مثال مبكر منها.

أما أقوى اعتراف تواجهه هذه النظرية فيتمثل في غياب الأواني الأربع والصحن كليّة تقريباً عن المدارس اللاحقة، بينما أصبحت هذه العناصر معيارية في عدة بنايات -مدنية ودينية - خلال القرن السادس هـ / الثاني عشر م في إيران وخارجها، ويوحى بذلك بأنّ وراء هذا المخطط قوة أكبر من مجرد مؤسسة دينية جديدة لا نعرف عنها إلا القليل، ومن المحتمل جداً أن يعود الأصل إلى شكل محلّي إيراني غربي، أو عراقي اتّخذ هيئة المعلم المعماري في المساجد المحلية. وهناك أمر لافت للنظر يفترض أن يجعلنا نحتاط كثيراً لدى استخلاصنا النتائج المتعلقة بهذه المسألة برمتها، وهو أنّنا لا نجد من جملة المساجد الكبرى شرق إيران، ووسط آسيا، العائد إلى ما قبل الغزو المغولي، سوى واحد فقط في دهستان (تُسمى حالياً: مشهد المصريين) مُجهّز بقبة إيوان أمام القبلة، ويعود إلى بداية القرن التاسع هـ / الثالث عشر م.

الخلاصة أنه ظهرت في غرب إيران ووسطه خلال العقود الأولى للقرن السادس هـ / الثاني عشر م مجموعة متميزة من الجوانب ذات الترتيب الداخلي المماثل، حتى حين أضافت إليها العناصر المحلية بعض التعقيد (كما في أصفهان)، ويمكن تفسير ذلك بالظروف التاريخية، إذ كانت في هذه المناطق أهم المراكز التي حكم منها السلاجقة وأتباعهم معظم الشرق الإسلامي، أما الأصول الشكّلية للمخطط الجديد وإلى أي درجة يفترض أنّ هذا التطور

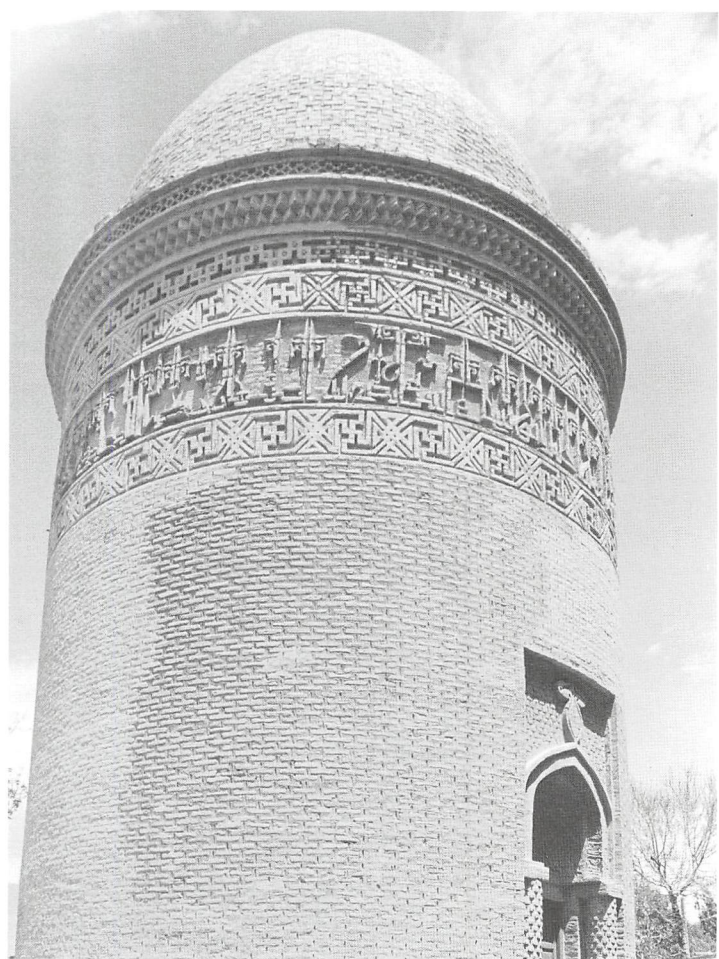
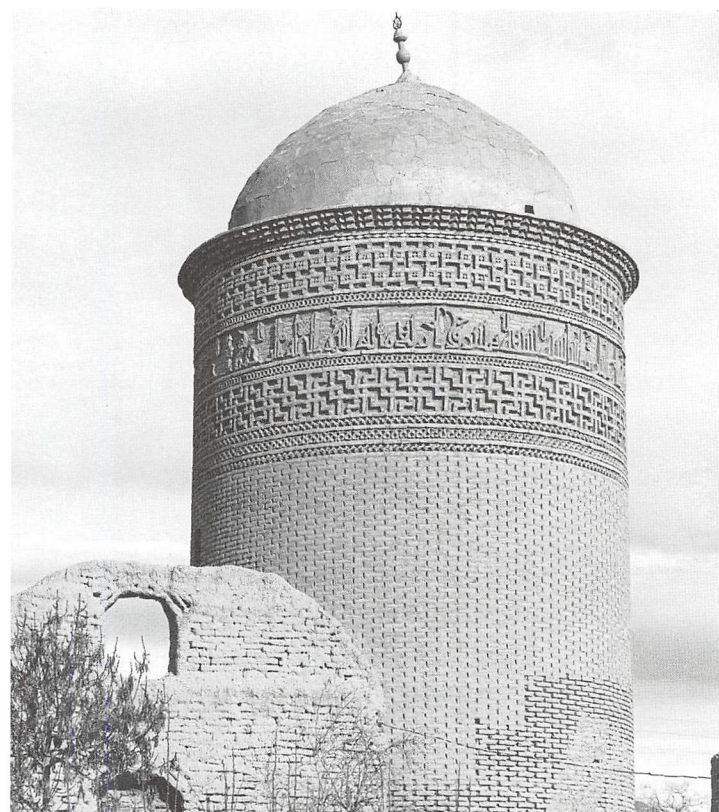
الممتدة على الكورنيش أسفل القبة. واللافت للنظر أن الجمال الأحاذ لبرج قابوس تدهور في هذه الحال، إلى درجة أنه أصبح شبيهاً بخزان المياه. ويوجد في أيركوه جنوب إيران مثال للضرير البرج (448هـ / 1056م).

لكن التطور الأبعد مدى، والأكثر إثارة للانتباه، طرأ على النوع الثاني: الضرير المربع أو متعدد الأضلاع الشبيه بالخيمة، ويفي هذا النوع في القرى الصغيرة لآسيا الوسطى وأماكن أخرى، كما نشاهده في المدن الكبيرة مثل سانغ باست ويزد، وتتعدد أشكاله وتتنوع، لكننا غير قادرين وفق المعاشر الحالي على تصنيفها. وسوف أقصر على دراسة مقتضبة لأبراج خرّاقان، وضرير السلطان سنجر، والمجموعة الآذية، كما سأطرق إلى تطور "البستانق"، وهو من الملامح اللافتة للنظر التي ظهرت في العديد من هذه الأضرحة.

يقع برجا خرّاقان (المؤرخان في 460هـ / 1067م و 485هـ / 1093م) وضرير دماوند في شمال إيران، أي جنوب شرق قزوين، وشرق إيران على التوالي. المعالم الثلاثة مشتملة الأضلاع بالداخل والخارج، ويبلغ ارتفاعها زهاء 13 متراً، ويمتد كل ضلع بطول 4 أمتار مع دعامات ركينة نصف دائيرية ثانية، توجد في الداخل قبة قائمة على فضاء ركيني، وقبة مزدوجة في برج خرّاقان الثاني. وتعد هذه الأخيرة أولى القباب المزدوجة في إيران. تتميز كل هذه البناءات بجمال لبناتها، وهي على شكل سلسلة من اللوحات زخرفية متقنة التفاصيل، سوف نعود لها لاحقاً. يحتوي أحد أضرحة خرّاقان على رسوم زخرفية، ربما تكون قد أُنجزت في زمن لاحق، وقد شيد أبراج خرّاقان شخص يُدعى محمد بن مكي الزنجاني، والأرجح أن أرباب العمل كانوا أتراكاً أو إيرانيين من غير النساء.

كان ضرير السلطان سنجر عرو (546هـ / 1152م تقريباً) يشكل جزءاً من مجمع كبير يشمل قصراً ومسجدًا ملحقاً به مباشرة [225، 226]، وهو يشكل على هذا الأساس أول ضرير مسجد، مع أنَّ هذا الأخير أصبح منتشرًا لاحقاً، أمّا القصر من جانبه فهو يربط المجتمع بأعراف أكثر قدماً يمكن أن نشاهدها في مجمع ديو كليسيان في سبالتو -على سبيل المثال- حيث يكُون القبر، والقصر، والمعبد أجزاء من تصميم واحد. يظهر المخطط على شكل مربع، يبلغ ضلعه 27 متراً، وله مدخلان متقابلان، ونجد داخله غرفة مقببة مربعة (17 × 17 مترًا). وهذا يتبيَّن أن المخطط اعتيادي -باستثناء حجمه- أمّا الارتفاع فهو استثنائي بالفعل. تحمل الأسس العائرة جداً والقوية جداراً عريضاً من لِبنات الطوب، يرتفع حتى يبلغ زهاء 14 متراً، دون أي زخرفة ملحوظة في الداخل أو الخارج. وحُجبت منطقة العبور برواق على طريقة الضرير الساماني في بخاري. وترتفع فوقها القبة البدعة البالغة 14 متراً طولاً وقد فقدت للأسف العديد من لِبناتها الخارجية. وتنظر القبة مرتكزة حالياً على طبل، بينما كان شكلها تاجياً ومرتفعاً في الأصل، على غرار العقد الفارسي التقليدي. وسوف نعود إلى عناصر البناء، ولا سيما القبة المزدوجة والثممن. لكن تحدُّر في الوقت الراهن ملاحظة أنَّ هذا أكبر الأضرحة السلاجوقية وأكثرها لفتاً للانتباه، ومع ذلك فتخطيطه وشكله الأساسي يُسيط إلى درجة كبيرة، وتقليدي.

تبُرَز مجموعة ثلاثة تميَّز بأساليتها؛ فقد دمجت عدة سمات طُورت في أضرحة سابقة في إيران، وهي تقع في المنطقة الشمالية الغربية التي تُطابق تقريباً أذربيجان الحالية، ولا



[219] دungan، قبر برج، 27-1026م

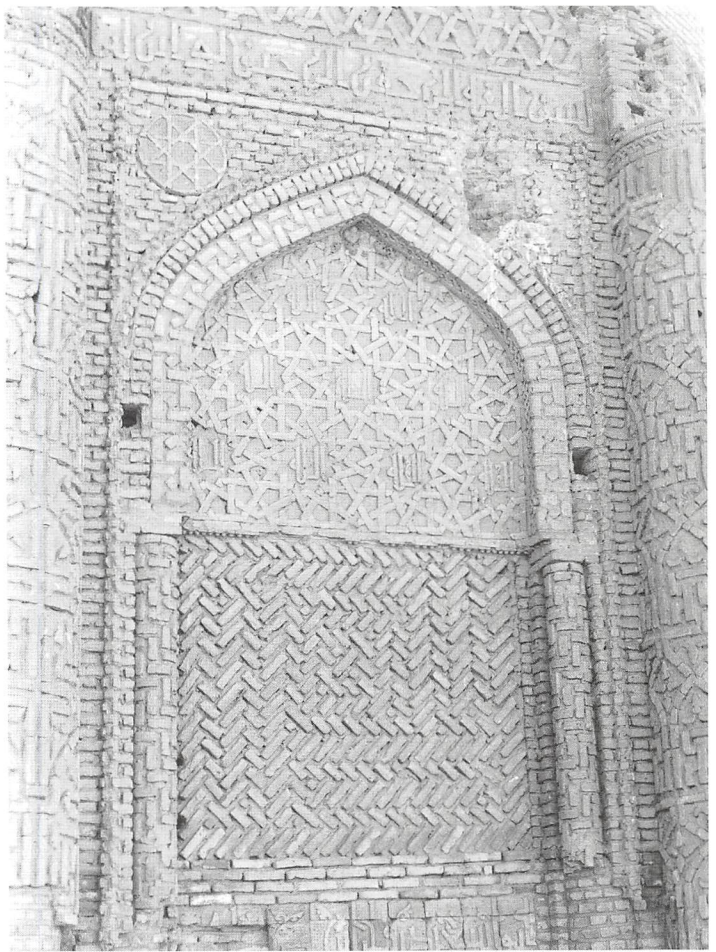
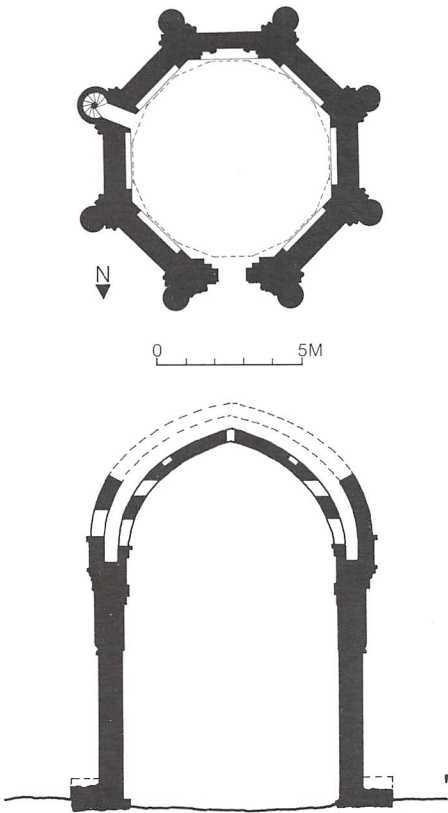
[219] دungan، قبر برج، 55-1054م



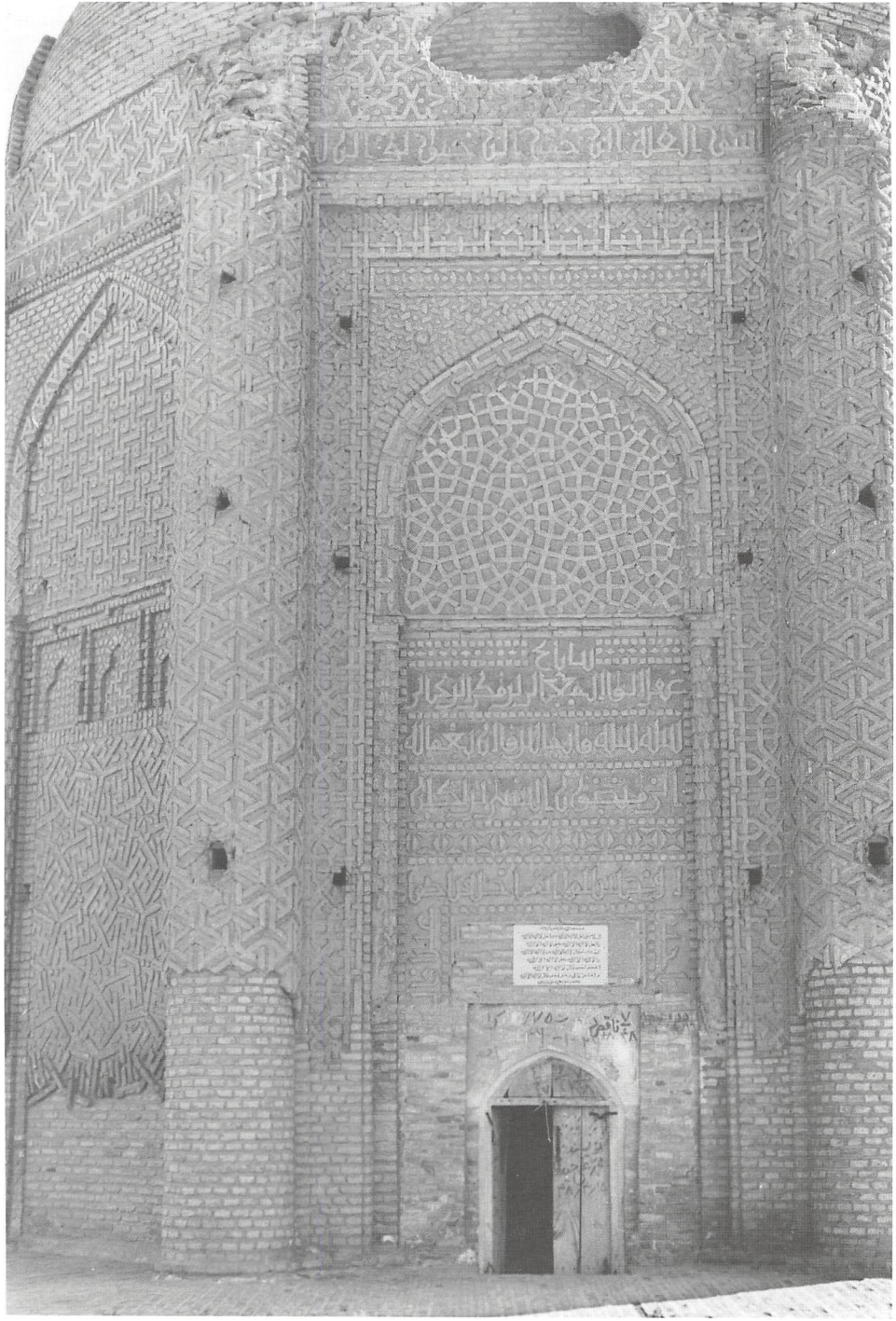
[221] خرقان، ضريح، 1067-68 م و 1093 م

[222] خرقان، ضريح، 1067-68 م، الواجهة

[223] خرقان، ضريح، 1093 م، مخطط ورسم مقطعي

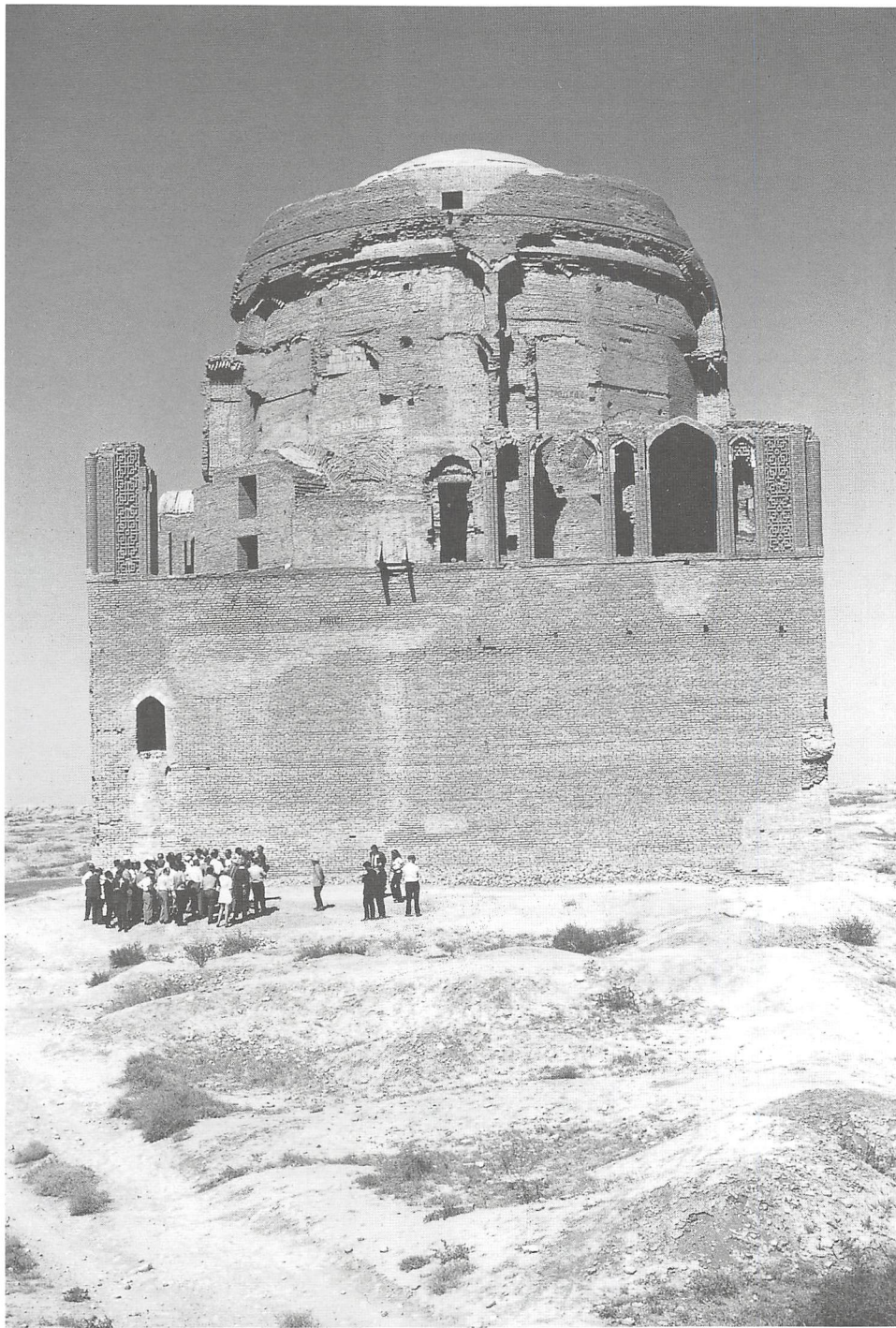


[224] خرّقان، ضريح، 1093 م، واجهة المدخل



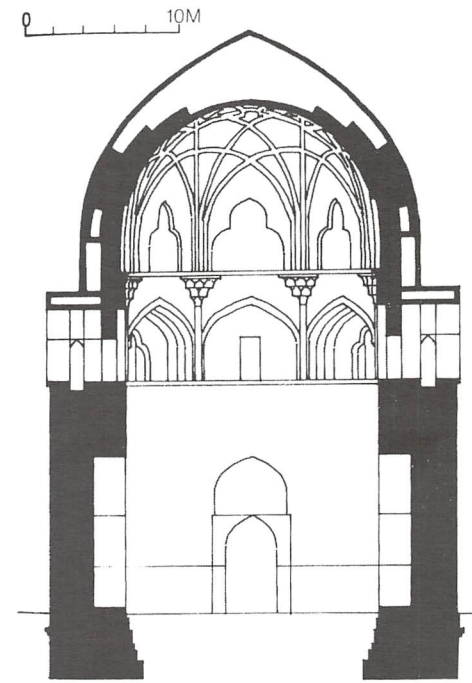
يُعد "البستاق" عنصراً مستحدثاً مهماً في الأضرحة الإيرانية العائدة إلى تلك الحقبة، ويتمثل ذلك في الممر المرتفع ذي الطابع الرسمي الذي ينبع البناءية واجهة واحدة، ويبدو أنّ أصوله تعود إلى آسيا الوسطى؛ لأنّ واجهات من هذا القبيل أضيفت إلى الأضرحة منذ منتصف القرن السادس هـ / الثاني عشر م [229] في سرخس [228] ومهني جنوب تركمانستان، ويتألف البستاق من إسقاط لبرجين متباينين يشكّلان نوعاً من الإيوان الضيق، مزورداً بعقدٍ مميزٍ مؤطرًا داخل مستطيل، وهو يستخدم أحياناً لإنفاس الدرج الذي يحمل إلى الرواق. إن الزخرفة في مهني وسرخس رصينة في الجهات الأربع، لكن التعقيد

سيما في مراغة، وناخيتشيفان، وهي تمتّد من 542 هـ / 1147 م (الضريح الأحمر في مراغة) إلى 593 هـ / 1197 م (كنبد قابود [227] في مراغة كذلك)، وتتّخذ القبور أشكالاً متنوعة: مستديرة ومرّعة أو متعددة الأضلاع، ومبنيّة أحياناً بالحجارة، وهي مستوّحة من هندسة البرج بقدر ما تستقي شكلها من الخيمة، وتحتوي كل هذه الأضرحة على قبو، ويعُد ذلك أمراً مستحدثاً في إيران، كما تتفّرق الواجهة عن باقي الجوانب بشكلها أو بكمية الزخرفة التي تزيّنها، إضافة إلى ما سبق فهي تحفظ كلّها بأسماء أبواب العمل ضمن نصوص رسمية منقوشة.



[225] مرو، ضريح السلطان سنجر، 1152 م، منظر عام

[226] مرو، ضريح السلطان سنجر، 1152 م، رسم مقطعي



القرون السابقة بين القبر-البرج والقبر المسقوف لم يبق بذلك الوضوح، لكن التفرقة بين جوانب البناء، وزخرفها المدروسة والمتنوعة، ودرجة تعقيد بنيتها - كل هذه العناصر تشير إلى أنَّ التطور العماري والجمالي لهذه المنشآت الجنازية كان يواكب تطور العمارة المعاصرة عموماً، أما فيما يتعلق بدلائلها الاجتماعية وسياقاتها فعلى إلتفات إلى التاريخ الديني والثقافي.

### الأبراج والمآذن

باستثناء المساجد الجامعية والأضرحة (وهي جزئياً، مدينة في ملامحها)، إنَّ جلَّ ما نعرفه

المزيد للقواب، وال تصاميم الزخرفية اللاحقة، أبرزت التباين بين الواجهة والجدران الجانبية، ويُتضح ذلك على سبيل المثال في أزغند (546هـ / 1152م و 581هـ / 1186م) [230] وأورغنش. ولا يمكن لنا إلا أن نخمن إن كان الممر - الواجهة ابتكاراً جماليّاً، أو رمزيّاً، أو للاستخدام الرسمي بل يُحتمل كذلك أنه كانت له علاقة بالتوجه العام عندما ازداد التباهي بالظاهر الذي اجتاح هذا العصر مدة طويلة.

ويقدم البستان صورة لما يبدو أنها المسائل الجوهرية، في عمارة الأضرحة الإيرانية للقرنين السادس والسابع هـ / الثاني عشر والثالث عشر م. إنَّ التمييز الذي كان واضحاً تماماً في

عن العمارة الدينية في إيران مشتقّ من النصوص، ولا نقدر على القيام بعملية إعادة بناء أي مدرسة، أو خانقاه (السكن الجماعي للمتصوفة)، أو رباط. لكن بقيت من بخارى إلى باكو، وأصفهان، وأفغانستان، عدة أبراج عالية مبنية بعناية ودقة غير مألوفتين، وأغلبها قائمة بذاته [231، 232، 233]، مع أن بعضها يُعرف بأنه كان ملتصقاً بالمساجد.

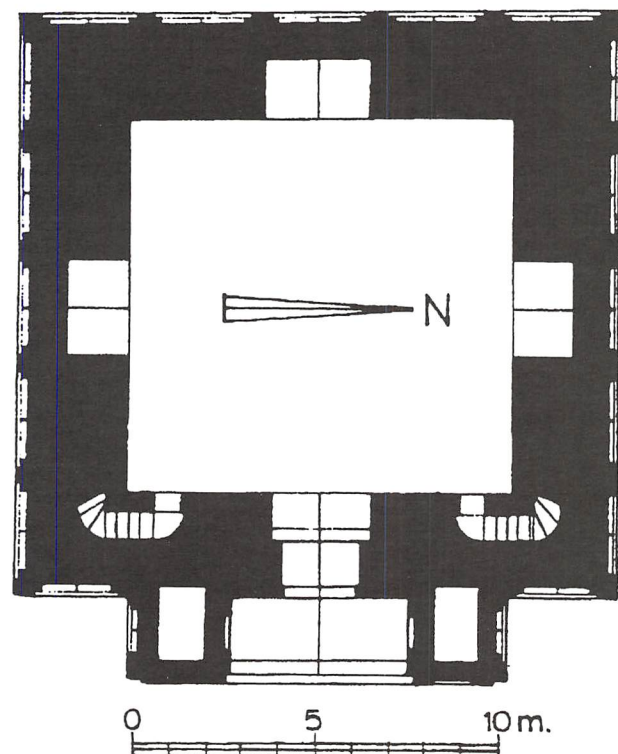
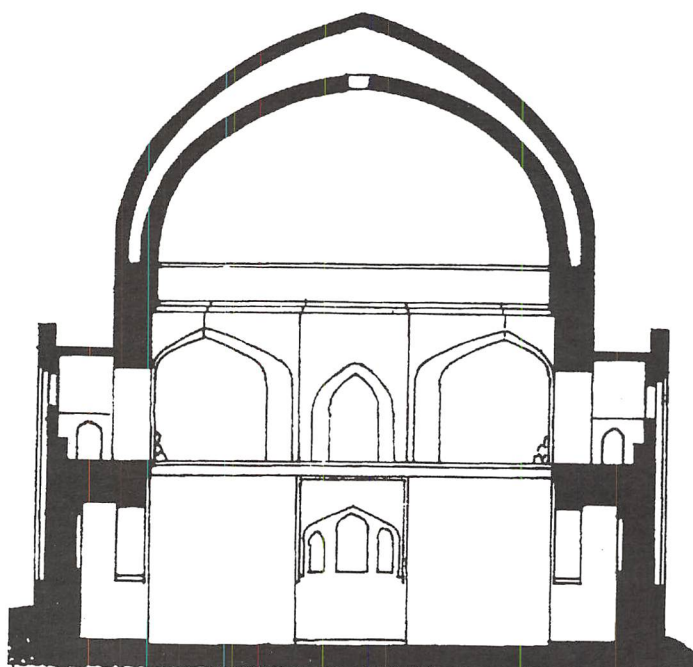
تألف الأغليّة العظمى لهذه الأبراج من جسم أسطواني بسيط من بُنَات الطوب، قائم أحياناً على قاعدة مربعة. ولو لا زخرفتها الرائعة بـبُنَات الطوب والجص المنسق (وسوف ندرسها بالتفصيل) لاعتقد المرء أنّ هذه الأبراج التحيلة مداخن مصانع حديثة. توجد في أفغانستان بعض الأشكال غير المألوفة: مثمنة غزني على شكل النجمة (بداية القرن السادس هـ / الثاني عشر مـ)، [233] ثم منار جام البديع [234] الذي بناه الأمير الغوري غيث الدين (599هـ - 1203م / 1153م). ويزر منار جام بأسطواناته الثلاث ذات القطر المتناقص نحو الأعلى، والمُكْلَلة بمُسْهِد على هيئة شرفة. وهو شاهق، يبلغ ارتفاعه زهاء 60 متراً.

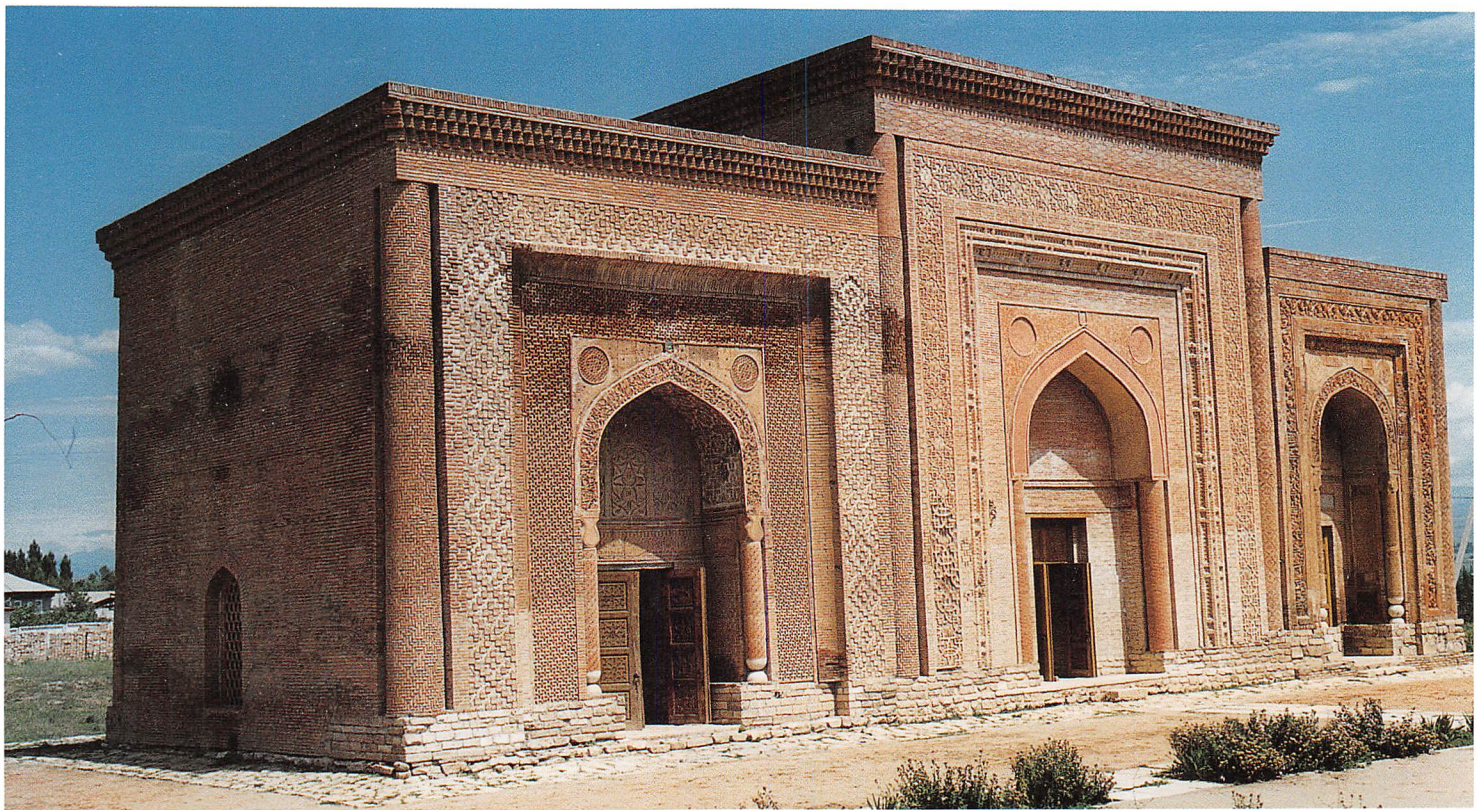
لا توجد من جملة الفرضيات المقترحة لتفسير أشكال هذه المنشآت وأغراضها أي فرضية مقنعة كليّة، ومن الواضح أنّ العديد منها استُخدم مآذن لإشعار الناس بأوقات الصلاة، وقد كانت محاذية للمساجد، ومع ذلك فإنّ عددها الكبير، وزخرفتها الكثيرة وعلوها، والتركيز في نصوصها المنسقة على ورع راعيها يوحّي بأنّها - ربما - كانت كذلك تعبرّاً معماريّاً عن التقوى الفردية، كما هي حال المصلّى القروسطي في الكاتدرائيات الغربية، أو لعلّها كانت رموز عائلة معينة، أو هي محدّد في المدينة، كما هي حال أبراج الأجراس campanili الإيطالية. أما في حالات أخرى - ولا سيما في جام - فإنّ الموقع ينفي إمكانية وجود مسجد قرب المنار، كما أنّ الاختيار غير المألوف للآيات القرآنية الواردة



[227] مراغة، كنبد قابود، 1197م

[228] سرخس، ضريح، القرن الثاني عشر الميلادي (؟)، مخطط

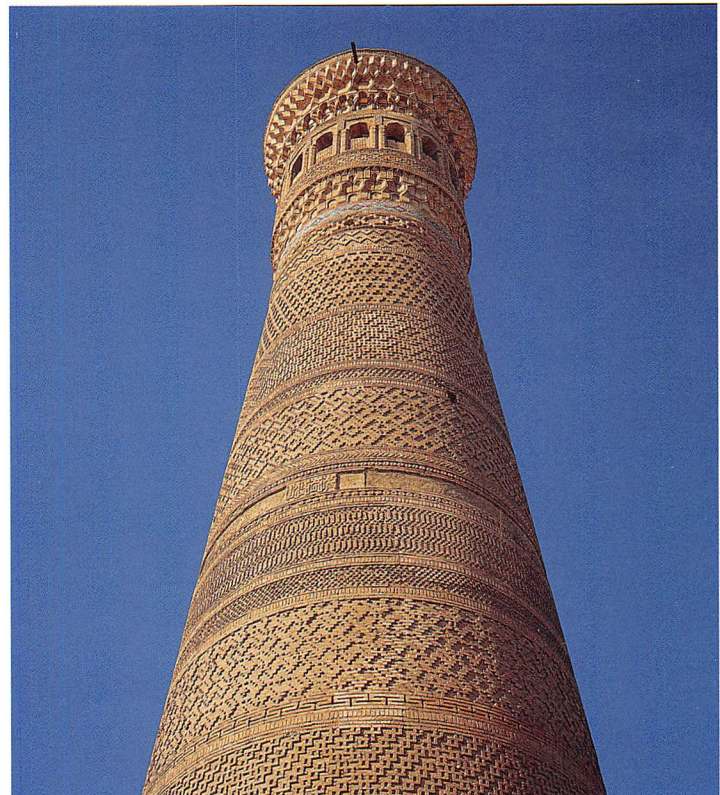




[230] أزغند، ضريح، القرن الثاني عشر

1127 [231] بخارى، مئذنة كالان،

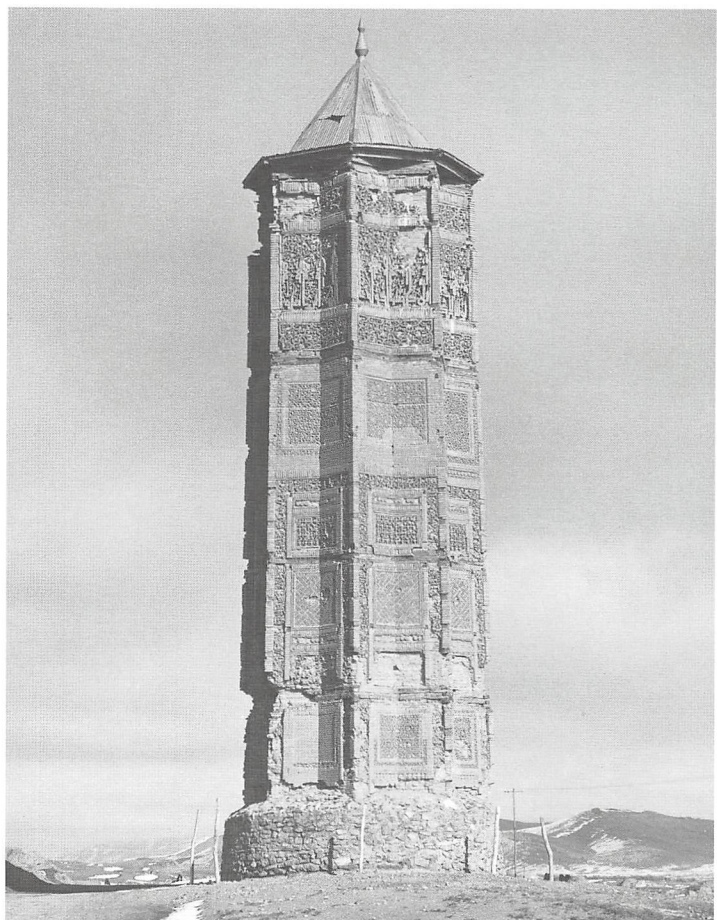
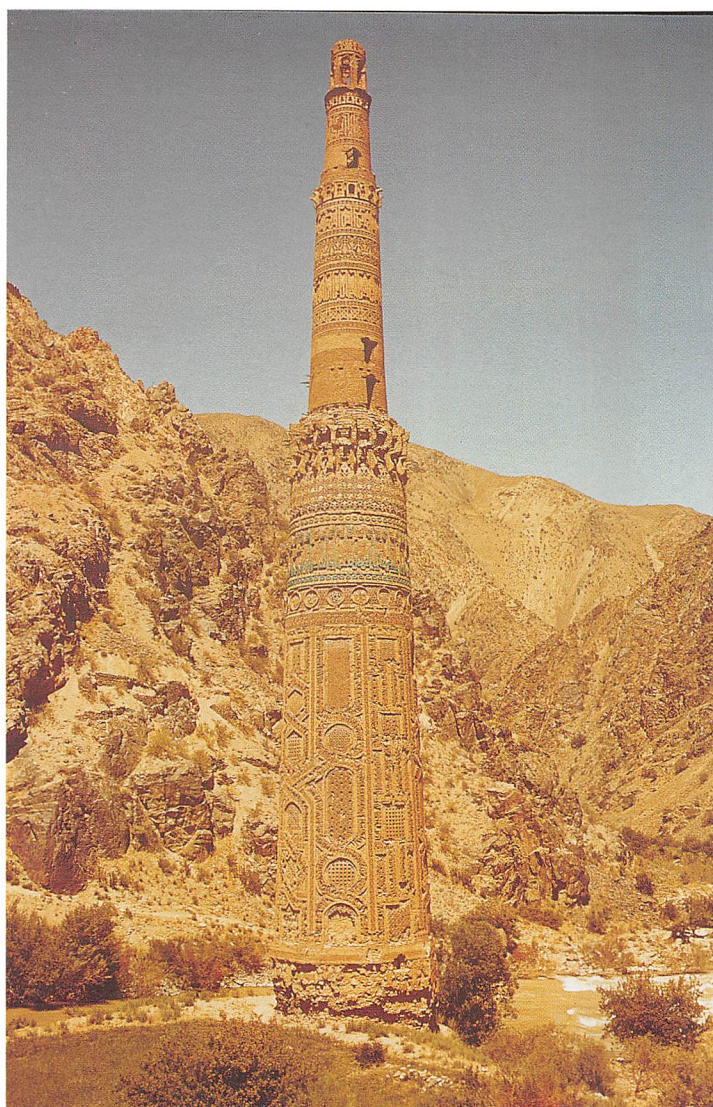
[232] معان، مئارة، منتصف القرن الحادى عشر الميلادى



الروس أن يعيدوا تركيب السمات الرئيسية المميزة للحواضر المعاصرة الكبيرة مثل مرو، بعديتها المركزية المحاطة بالأسوار (الشهرستان)، وقلعتها (العرق) داخل جزء من سور، وضواحيها الشاسعة (الریض). ولا شك في أن هذه العناصر والميدان التقليدي قدّام القلعة ظهرت في مدن إيرانية أخرى، لكننا نحتاج إلى مزيد من الأبحاث الأثرية والنصبية كي ندرك كيف تُرجمت نماذج آسيا الوسطى المعروفة بصورة أفضل إلى مفردات من المنطقة الإيرانية الوسطى والغربية.

تقدّم لنا آسيا الوسطى كذلك جلّ معلوماتنا حول المنازل الخاصة التي كانت بصفة عامة بنيات مُخططة حول فناء مركزي، ويبدو أن دار الإمارة في مرو كانت صغيرة الحجم (39 × 45 مترًا)، ومزودة بفناء مركزي تحيط به أربعة أو اربعين. وتعزّز الباحثون في أثناء المسوحات المكثفة في عسكري بازار بأفغانستان على عدة بنايات من نوع الفيلات، لكنّنا لا نقدر على دراستها في غياب الحفريات الأثرية.

لكنّ لدينا مزيداً من المعلومات حول ثلاثة قصور أخرى: واحد في ترمذ مؤرخ في حوالي 420هـ / 1030م، والثاني بناء الغزنويون في عسكري بازار في أثناء القرن الخامس هـ / الحادي عشر مـ، والثالث في غزني نفسها. ولم تُنشر حتى الساعة أي دراسة تتعلق بهذه القصور، وهي تكتسي كلها أهمية كبيرة بسبب الرسوم والمنحوتات والتحف التي



[233] غزني، مinar مسعود، أوائل القرن الثاني عشر

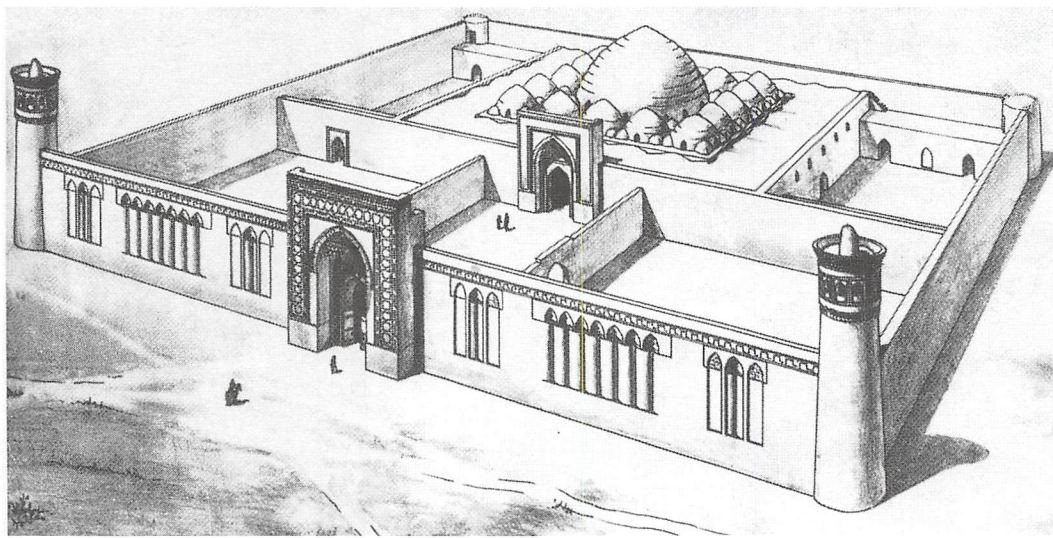
[234] جام، مinar غيث الدين، 1153-1203 م

في النصوص المنقوشة يوحي بأنّ المدار معلمٌ لتخليد ذكرى أمير وعقیدته، بل لعلّ المدار يرمز أصلًا إلى برج النصر. ويجوز أن تكون الأبراج الأخرى مجرد معالم (فالمفردة العربية "منار" أو "منارة" تعني البرج العالي المنير) أمر الأمير بتشييدها لإرشاد المسافرين. والأرجح أنّ هذا التفسير ينطبق على الأبراج الواقعة على امتداد الطرق الرئيسية على غرار منارات خسروجرد وسمنان شمال إيران، ومن الجائز أن تكون مئذنة كلان الكبيرة نفسها (520هـ / 1127م)، [231] علامه تبشير من بعيد بقرب الواحة.

يمكن القول إنّ هناك شيئاً ممبيّراً في هذه الأبراج التي انتشرت في بعض الأماكن شمال بلاد ما بين النهرين ووسطها. وقد خصص الباحثون جهوداً كبيرة لدراستها، فقد أقرّ الجميع بالقوة البصرية المبتنية منها، لكن أغراضها ما تزال مبهمة، ويُحتمل أنّ دلالات متعددة اجتمعت في الشكل نفسه. ومن أين أتى هذا الشكل؟ لعلّ الأبراج التي تتخذ شكل النجمة لها أصول تعود إلى ما قبل الإسلام، أو لعلّها غير إسلامية، أمّا الشكل الأسطواني السميك والرقيق ذو الطابق الواحد أو متعدد الطوابق، فيجوز أن يكون ابتكاراً من القرن الخامس هـ / الحادي عشر مـ.

### العمارة المدنية

مقارنة بالمنشآت الدينية، أو الدينية جزئياً فإنّ البناءات المدنية لم يحافظ عليها بعناية، وليس معروفة جيداً وقد حاول بوغاشنكوفا Pugachenkova وغيرها من العلماء

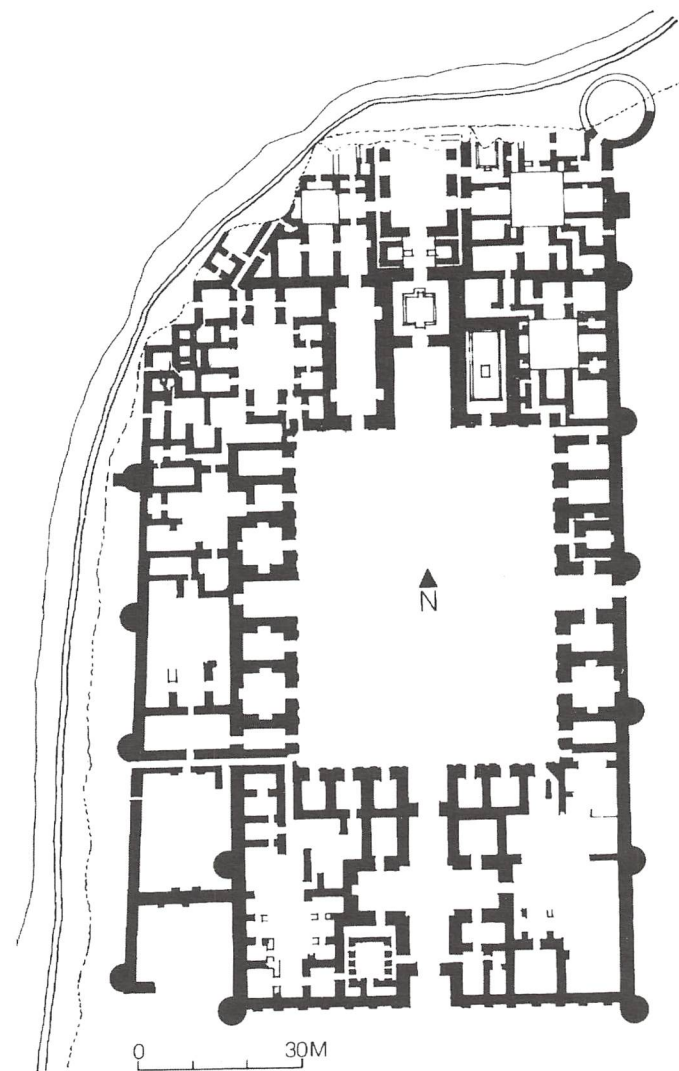


[235] عسكري بازار، قصر، القرن الحادي ميلادي، مخطط

عُثر عليها داخلها. لكن عمارة عسكري بازار في أفضل حال من ناحية الحفاظ عليها، والوصول إليها أيسر [235]، يتالف من مستطيل كبير (100 X 250 متراً)، مع إضافات في الشمال والغرب. وكما هي حال القصور الإسلامية الأقدم منه، كالمشتى والأخضر، يتكون بدوره من مدخل معقد (شكله مُعتمد هنا)، وساحة، ومجمع استقبال في محور المدخل (على شكل إيوان وقبة هنا)، ثم إيوان بديع يلتقي صوب الشمال ويُشرف على النهر، وهو يشبه في ذلك القصر الكائن في دورا أوروبيوس على نهر الفرات العائد إلى القرن الثالث م. كانت سلسلة من الوحدات السكنية المستقلة المزرودة بأواني مُجمعة حول الأفنية وهي تشبه من الخارج الحظيرة المسورة المحصنة، أمّا في عقودها وتجويفاتها الزخرفية فهي تواصل الأعراف القدية - كما تفعل ذلك قاعة العرش العجيبة في ترمذ بيهويها المتعامدين، والمعروفة قبل ذلك في سامراء، أو في القصور الإسلامية الغربية. لكن التجديد الرئيسي في مخطط عسكري بازار يمثله الاستخدام المنتظم لأربعة أو اثنتي أحد عشر قادم المدخل مباشرة - مطلة على الأفنية. ويُثبت ذلك أنَّ الصروح المدنية أدركت تماماً الإمكانيات التخطيطية والجمالية لهذا الترتيب منذ القرن الخامس هـ / الحادي عشر. ويجوز أن تكون ترتيبات مخطط هذه القصور قد شُكلت المصدر الذي اشتُقت منه تلك السمات، التي أصبحت مميزة للمساجد الجامعية الكبيرة.

تألف المجموعة الأخيرة للبنيات المدنية العائدة إلى القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر م من المخانات (كاروان سراي بالفارسية)، ويعُدّ ظهورها في حد ذاته - بما أنها نُقط عماري رئيسي - شهادةً مهمة على التحولات الاجتماعية والاقتصادية لذلك العصر. وقد شُيد رباط مالك (472-461هـ / 1080-1068 م تقريباً) في صحراء آسيا الوسطى، وهو أقدم النماذج التي وصلت إلينا، ويقي منه إلى وقت حدوث جدار وبابه رائعة، ويُظهر مخطط إعادة بنائه [236] جنحاً مقتبباً في أقصى الفناء، لكننا نفتقد حتى الساعة أدلة أثرية تثبت وجوده، رغم أن الافتراض مغرض. أمّا مساحة جداره الخارجي المدهشة المؤلّفة من أنصاف أسطوانات تعلوها عقود متراجعة من لِبنات الطوب فلا شك في أنها تطورت انطلاقاً من ممارسات محلية سابقة.

يتحتم علينا ذكر خانين آخرين: دايا خاتون العائد إلى نهاية القرن الخامس هـ / الحادي





[237] رباط شرف، القرن الثاني عشر الميلادي

للتجارة.

### مواد البناء وتقنياته

يبدو أنَّ هذا المسح لأهم البناء في المنطقة الشاسعة الممتدة من حدود الصين والهند إلى الأناضول يوحي بأنَّ الفترة الأكثر نشاطاً في البناء انطلقت حوالي 472 هـ / 1080 م، وانتهت حوالي 554 هـ / 1160 م. وقياساً فإنَّ العدد الكبير للبنيات التي بُنيت من هذه المرحلة القصيرة يدفعنا إلى محاولة تقديم بعض الاستنتاجات حول تقنيات البناء وطراقيه. وهي مجرد محاولات، إذ - باستثناء بعض الحالات القليلة - لم تجر دراسات متخصصة حقيقة، ولم تُوثق الإصلاحات والترميمات حتى فيما يتعلق ببنية مركبة مثل جامع أصفهان، فلا توجد حتى الآن إصدارات متخصصة تناولت قباب الجامع وعوقدتها التي بلغ عددها 476 وحدة، لكن من المهم فيما يتعلق بتاريخ فن البناء الحديث أن نفصل البناء عن البناء نفسها.

### مواد البناء

يتميز الطوب المشوي عالي الجودة بانتشاره في كل مكان. لكن يجب أن نبيّن أنَّ الطوب الطبيعي والحجارة والملاط ما زالت مستخدمة، لكنَّ استخدامها يقتصر على مناطق معينة (كالحجارة في بعض جهات أذربيجان) أو في البناء القروري، والأجزاء الثانية للبنيات المهمة المدنية منها بوجه خاص، أمّا في الباقِي فينتشر استخدام الطوب المشوي في الجدران، والعقود، والزخرفة. واللافت للنظر أنَّ ظهر حتى في مناطق مثل وسط إيران وغربها، حيث كان استخدامه نادراً فيما مضى، وتبقى النقطة الأهم هي التنوع الرائع

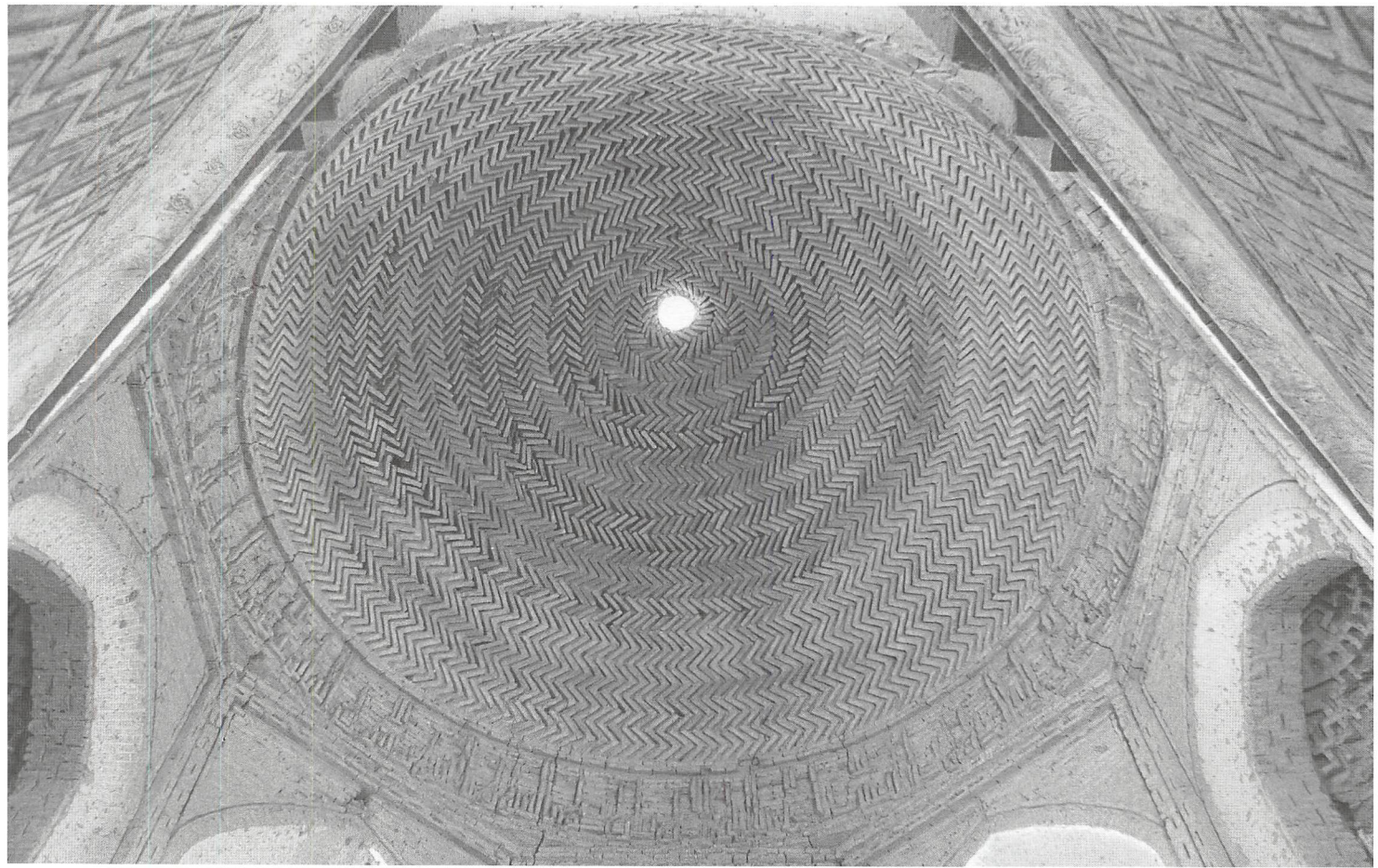
عشر، أو بداية السادس هـ / الثاني عشر م، وهو بالتأكيد من القرن السادس هـ / الثاني عشر م، وهما مريراً الشكل تقريرياً (مع ساحة أولية إضافية في رباط شرف)، لكلِّ منها بوابة عظيمة رائعة، وساحة مزودة بممرٍّ مغطى يقطعه إيوان في كل جانب، وغرف طويلة بعمقها، أو مقببة ومربعة تتدلى على طول الجدران. وقد رُبِّت هذه الغرف في بعض الأحيان على هيئة شقق صغيرة. ولا تنحصر دلالة هذه البناء، فيما يتعلق بتاريخ البناء، في أنها استخدمت مخطط الأواني الأربع الحاضر لدى المساجد والقصور فقط، بل لأنَّ بناءها وزخرفتها يتميّزان بتنوع وجودة (سوف نتحدث عنها أكثر لاحقاً) يُيديان العناية والأهمية اللتين كانتا تواليان في ذلك العصر إلى البناء المخصص

[238] رباط شرف، القرن الثاني عشر الميلادي، تفاصيل من الزخرفة تُبيّن الأعمال القرميدية



[239] أردستان، مسجد، قبة، القرن الحادي عشر والثاني عشر





[240] سنباست، قبر، 1028 م، القبة

السريع للبنيات الدينية الدائمة، وللتجارب الشكلية والتقانية؟ هل طرأ اكتشاف تقني جعل تكلفة تصنيع البناء أقل مما كانت عليه سابقاً؟ الأرجح أنه لا يوجد تفسير واحد لكون لِبنات الطوب أصبحت مواد البناء المميزة لتشييد البنيات الكبيرة في إيران منذ القرن الخامس هـ / الحادي عشر م فصاعداً، أمّا الأشكال التي أتاحتها فقد تُرجمت مراراً وتكراراً إلى وسائل أخرى.

### الدعامات والقباب

تبعد الدعامات أكثر بساطة، وتکاد تكون الأعمدة غائية كلية، بينما انتشرت السواري أكثر، سواء كانت دائيرية أو متعددة الأضلاع. وهي ثخينة أحياناً إلى درجة أنها تکاد تكون مقاطع جدران، وعلى الشاكلة نفسها كانت العقود الرابطة في جل الأحيان على هيئة قباب صغيرة. ويحدث أحياناً أن تلطف العقود المتراجعة من ثخانة السواري أو مقاطع الجدران، ولا سيما في وجهات الصحن. لكن يظل نادراً جداً (كما هي الحال في بعض الأواني وفي القبة الشمالية الشرقية لجامع أصفهان) أن تسعى حقاً إلى ربط شكل السارية بالسمات الرئيسية للبنية الفوقيّة للبناء.

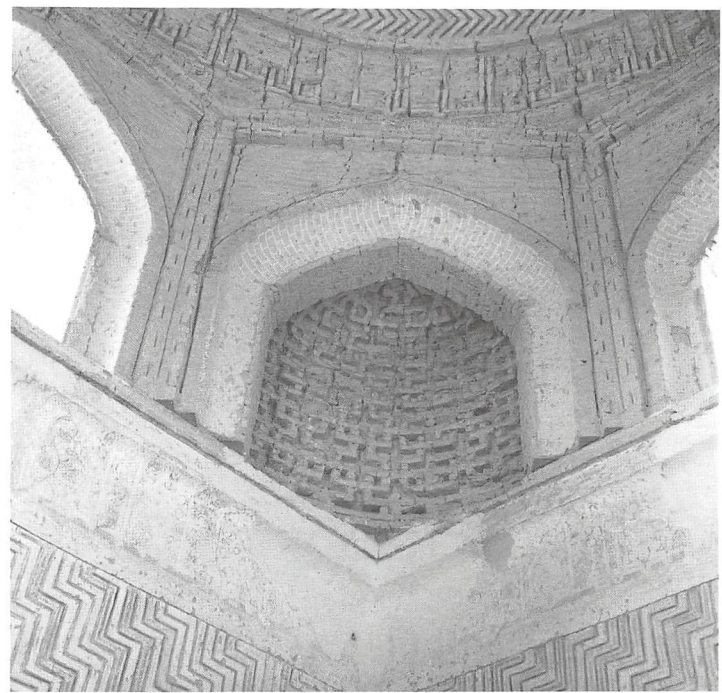
يسهل تفسير ثقل الدعامات وحجمها إذا أدركنا أن التقييب بالأجر كان تقنية التسقيف الأكثر انتشاراً، إن لم يكن الوحيدة. وتُغطي العقود البرميلية ذات المقطع المدبب عادة الفضاءات المستطيلة الأواني، بينما تُقطّي القباب الفضاءات المرتفعة. ويثير الانتباه في هذا المقام العبور من المربع إلى القبة، ووسائل البناء في آنٍ معًا. وقد وُجدت حلول

في استخدامه، ففي الطرف الأول تبدو على جدران رباط شرف وجامع أصفهان عناصر بسيطة من الطبقات الأفقية التي تسمح لنا بتمييز ممارسات البناءين من مختلف المقاطعات. وتتبع لِبنات الطوب بكل بساطة الخطوط والأشكال التي يفرضها العماري، وتُضفي عليها الاعتدال والقوة. أمّا في الطرف المقابل -أي على البوابات، والجدران، والعقود، والعديد من الأضرحة، وبعض المآذن والمنارات- فقد قدّم الطوب مساحة جدارية ثرية وفاخرة، بل إنه يعطي في بعض الحالات إحساساً بخطوط وأشكال متموجة باستمرار، كما هي ومستقلة - وإن جزئياً - عن الخطوط التي يوحي بها البناء. وفي أماكن أخرى - كما هي الحال في دمعان [232] أو بخارى [230] - يقسم الطوب البناء برمته إلى مقاطع ، لكل واحد منها تصميم هندسي مختلف. وأنجزت هذه النتائج بطرق متباعدة، لكن الطوب المستخدم للأغراض الزخرفية، أو لتغيير ملامح الجدار، هو ذاته المستخدم في البناء. وفي رباط شرف يحاكي المؤتيف المنقوش على الحصى الذي يعطي جدار الطوب الطوب نفسه [238]، وقد أدت الفراغات الفاصلة بين لِبنات دورها، في تحديد ملامح الجدار المشيد بالطوب، وتبقى الفراغات دون أي إضافة مما يخلق عنصراً على السطح يتراوح بين الظل والنور، أو هي تماماً أحياناً بالجلص، ومتمنح تأثيراً زخرفياً خاصاً بها.

لم يتضح السبب الكامن وراء هذا الميل للبنات الطوب. هل كان إحياءً للتقنيات الساسانية كما انتشرت سابقاً في العراق وأجزاء من إيران؟ هل انطلق بناء لِبنات الطوب الذي كان معروفاً منذ القرن الرابع هـ / العاشر م من المقاطعات الشمالية الغربية، ليتشرّد الآن في مجمل إيران؟ أم أنه كان ملائماً لاحتياجات، ولا سيما غرب المنطقة، وضرورة التشيد



[242] يزد، قبر الإمام دوفزد، 1037 م، مقرنص ركبي



[241] سنباست، قبر، 1028 م، مقرنص ركبي

ويعود إلى سنة 428هـ / 1037م، فإن السؤال الذي يظلّ مطروحاً هو: هل كان معماريًّا شرق، ووسط إيران أوّل من حولوا شكل تيم بهناته إلى ذلك الشكل ذي الدلالة الهيكلية، الذي يعطي انطباعاً بأنَّ الثقل مُقسّم منطبقاً على خمس نقاط فوق المربع؟ من غير المُحتمل أن تكون القبة ثقيلة إلى درجة أنها تطلّبت تقسيم الحِمل. بل الأرجح أنَّ المقرنص كان خاصية زخرفية استخدمت فيها الأشكال المعمارية بروح فنية عالية حولتها إلى عناصر بنائية وزخرفية في آنٍ معاً. ويبدو على آية حال أنَّ المقرنص الركبي تحويلٌ لتطوير زخرفيٌّ أصيل الشمال الشرقي، أصبح شيئاً غرب إيران.

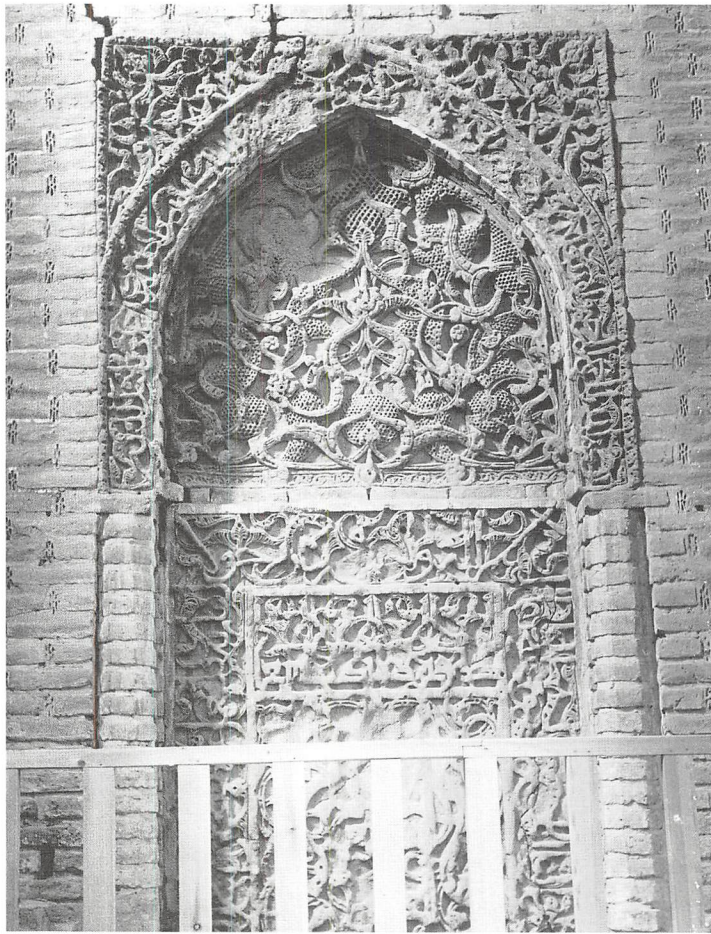
إنَّ منطقة العبور في أصفهان لا تتوافق عند الرَّكن، إذ يجد فوق المثلث نفسه مساحة ذات ستة عشر ضلعًا، اقتُرحت لها تسمية: "الشبكة الركينية"، ومن المنطقى أن تكون هناك درجة إضافية قبل قاعدة القبة في القباب العريضة على غرار قبة أصفهان. واللافت للنظر أكثر أنَّ هذه المجموعة ذات الستة عشر ضلعًا تتطابق مع المثلث، لأنَّها متصلة مباشرة بوحدة على هيئة المتiddليات تماً حيز ربط الأركان. أمَّا الفرق في المساحة بين الفجوات الشماليَّة فوق وحدات المثلث والشماليَّة فوق الأركان، فهو يضفي نوعاً من البروز على هذا الجزء من الجدار، كما أنه يسمح بالتمييز بين مختلف وحدات المثلث.

تكرّر هذا النّظام المنطقيّ الصارم في منطقة العبور لقبة الشّمالية الشرقيَّة بأصفهان في العديد من البناءات الإيرانية المعاصرة الأخرى، لكن تبقى غرفة أصفهان متميزة لأنَّ كلَّ عنصر فرديٍّ لبناء منطقة العبور أُسقط نحو الأسفل ليبلغ قواعد السّواري بواسطة نظام من المفاصل يُذكَر بالسّواري القوطية المتأخرة. إنَّ دخول الغرفة برمتها في المتن الذي يحكم جزءاً منها - ليس القبة نفسها بل المنطقة أسفلها - يُعدّ سمة فريدة في العمارة المعاصرة. وعلى عكس الادعاءات السابقة، لا يهمَّ كثيراً البحث عن علاقات محتملة مع الأشكال الغربية من القرن اللاحق، بقدر أنَّ نبحث لماذا لم يتكرّر البتة هذا التّصميم في العمارة الإسلامية.

تبين فوارق كبيرة بين مناطق العبور التي في غرب إيران، والتي في الشمال الشرقي، فهنا - كما هي الحال في مرو - ما زال النظام السّاماني للعقود المتقاضية بالتأفذه الضيّقة مستخدماً. هناك مقرنص في مرو، لكنه موجود في حيز ربط عقود المثلث، حيث يدعم منطقة مبتوحة ذات ستة عشر ضلعًا. ويُمكن ربطه من ناحية الموروث على الأقل بالعمود

مدھشة ومتنوعة للمشكّل الأول: خمس طرائق مختلفة في رباط شرف وحده، وثلاث على الأقل في ديا-خاتون. وسواء كانت هذه التّنواعات نتاج التجارب المتواصلة، أو البراعة القائمة على تحكم ممتاز في المبادئ الأساسية، فإنَّها تكاد تعتمد كلَّها على الرَّكن؛ أي إنَّ العقد، أو المشكّة يحوّلان المربع إلى مثلث الأضلاع [239]. ويُستخدم في العديد من الحالات (سنگباست [240]، قزوين) عقد ركبي تقليدي بسيط لا يختلف عن النماذج السابقة إلا في حجمه الأكبر. أمَّا التّحويّرات الأهم التي طرأَت على الرَّكن فهي إنشائية، وجمالية. ولدينا مثالان يسمحان لنا بتقديم ما بدا آخر المطاف أنَّه مستجدّ أساسياً في فن العمارة الإيرانية: أركان القبة الشّمالية الشرقيَّة بأصفهان، وهي شبيهة في جوهرها بأركان نظيرتها الجنوبيَّة الغربية وبجل القباب الإيرانية الغربية [213، 214]، وأركان ضريح سنجر في مرو.

هناك نوعان من الأركان في أصفهان: واحد تقليدي له تاج مرتفع وعقد بأربعة مراكز، والأخر مزوّد بثلاثة فصوص أو فلق توافق مقاطع القباب الثلاث: العقد البرميلي المركزي المعتماد مع القوس، وربعي قباب. وينزل كل مقطع إلى أن يبلغ مستوى المربع، وينزل الجوانب عبر مشكّة مسطحة مؤطرة داخل مستطيل، وينزل المقطع المركزي عبر مشكّة ثانية تقع فوق مشكّتين آخرين مسطّحين. وبدل أن يكون ضرباً من نصف القبة وفق العرف الكلاسيكي يصبح الرَّكن توليفة متّاظرة من المشكّوات المسطحة، ومقاطع العقود التي يدعم ظاهرياً بعضها بعضًا. نظام المقرنص هذا ليس جديداً، وسبق أن شاهدناه في النصف الثاني من القرن الرابع هـ / العاشر م، في تيم باسيا الوسطي. إنَّ وحدات التكوبين مماثلة لتلك الواردة في أصفهان، غير أنَّ ركناً تيم المسطح تقريباً، والزخرفي، وغير الموزان كليّاً، أصبح هنا عنصراً عميقاً، ذا دلالة معمارية، و كامل الاستعداد وبهي التناقض. إنَّ العلاقة بتيم إشارة واضحة إلى الأصول الشرقيَّة لهذا المحور. مع علمنا أنَّ أقدم مثال لمقرنص ركبي معروف حتى الساعة، يوجد داخل قبر الإمام دوفزد في يزد [242]



بالأساس. وحتى إن كان إدخال القبة المزدوجة يُبَشِّر بالتغيير، وحتى إن كان ذوقنا المعاصر يميل أكثر إلى المظهر الخارجي المجرد لجامع أصفهان، وخطوته الحالية من الزخرف، فما من شك أن في معماربي ذلك العصر وجهاً جلَّ طاقاتهم للفضاءات الداخلية بمنظفتها المتين، وتوليفاتها الرياضية، وتأثيراتها الزخرفية، ومقرنصاتها. ورغم كونها مجرد معلم من الخارج، فإنَّ القبة الإيرانية من الداخل ظلة حامية من أشعة الشمس، فلا غرابة عندَّ ذلك في أن تُصبح مقبولة بوصفها رمزاً لما هو أكثر قدسيَّة، ولاتجاه القبلة، وللضريح المشهد. وهكذا تتضمَّن القباب الإيرانية إلى أقدم الأعراف في مجال الضريح المقدمة، ولم يحصل ذلك إلا بعد أن تطَوَّرت العقيدة، وطقوسها الدينية. ويُحتمل أنَّ أغراض إحدى هذه القباب - الشمالية الشرقية في أصفهان - كانت مدنية أكثر مما هي دينية. ويشير ترتيبها المرهف وعناصرها الزخرفية إلى مُصمَّم عبقي استلهمن من الأشكال المعمارية لُيدع عملاً فنياً يعتمد على تفكير هندسي متتطور جداً، ومن أبعد ما يمكن. وحديثاً، تقع بعض الباحثين أنَّ هذا العمل قد يكون نتاج محاورات فكرية أشرف عليها الشاعر والرياضي العظيم عمر الخيتام، وإن لم تجد روئيته أتياعاً، فقد يعود ذلك إلى أن التقنيات المعاصرة لم تكن قادرة على مضاهاة تعقيداتها، أو لأنَّ وظيفتها الخاصة لم يجعلها ثوذاً جائعاً يُتبع إلا بعد مرور فترة طويلة عندما ظهرت آذواق أخرى.

### الزخرفة في فن العمارة :

والتابع في تيم وبخاري. أما هنا فمحاور منطقة العبور تقليدية أكثر مما هي الحال في أصفهان، ويلتزم المترنح أكثر بوظيفته الزخرفية. وتطغى الروح المحافظة ذاتها في أماكن أخرى في آسيا الوسطى، مع محاولات - من حين إلى آخر - لإيجاد وصفات جديدة. من الجائز جداً أن تكون هذه الروح المحافظة قد أدت إلى الاحتفاظ في كثير من الأحيان بالرَّواق حول منطقة العبور، وهو ما حُول بنائيات بالقبة إلى كتلتين تتألفان من مكتعب وقبة، أحدهما فوق الآخر، بينما تلاحظ غرب إيران أنَّ منطقة العبور تبرز أكثر للعيان عندما تشاهد من الخارج.

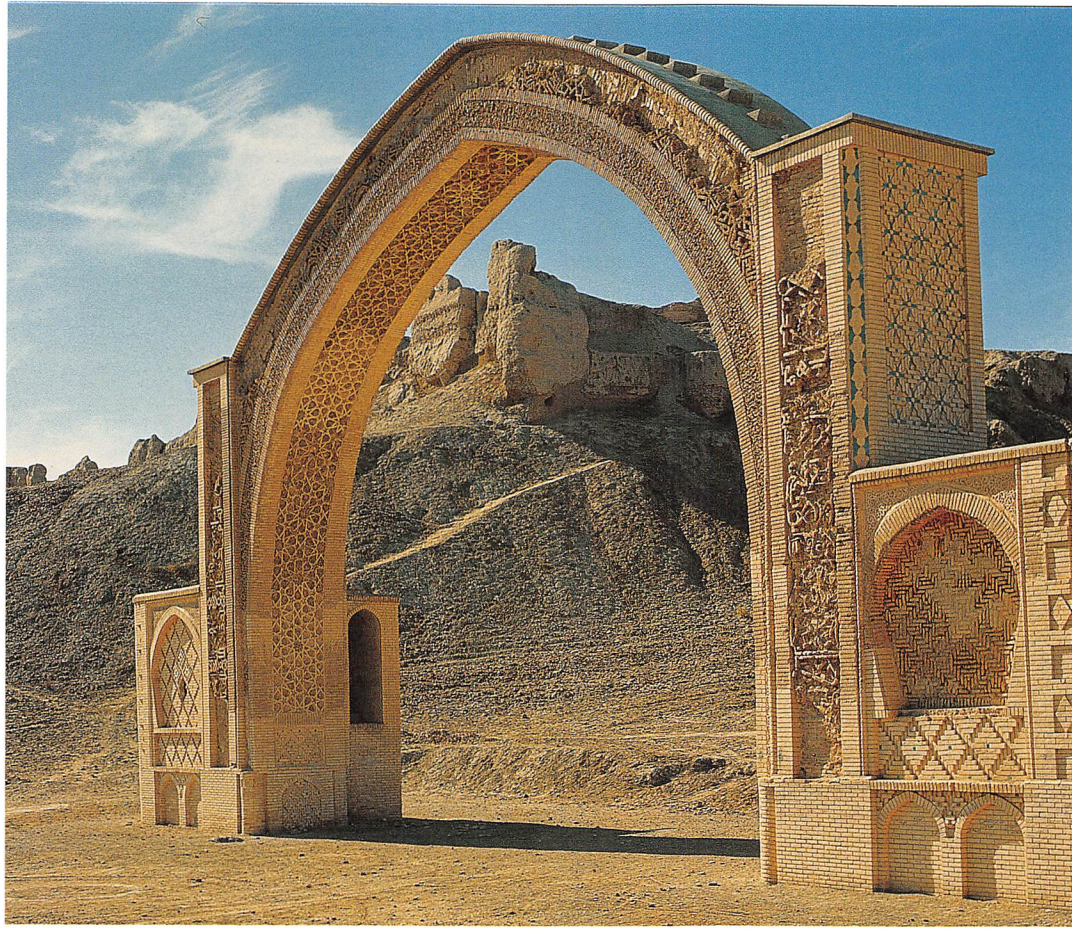
أما طرائق بناء القبة نفسها والعقود عموماً، فهي تطرح مسائل أكثر تعقيداً، ذلك لأنَّنا نفتقد كثيراً من المعلومات، رغم المحاولات الأولى لغودار Godard. وقد ظهر أول المستجدات المهمة في خراقان، وهي قبة مزدوجة بلبنات الطوب، يختلف مظهر قواعديها المتصلتين بربطات من اللبنات المتناثرة. ويُحتمل آخر المطاف أن تكون القبة المزدوجة مشتقة من المعمار الخشبي، كما وجد بعضهم وشائع قربة بينها وبين خيام الرُّحل في آسيا الوسطى. لقد أتاح التخفيف من وزنها إمكانيات جديدة فيما يتعلق بالشكل الخارجي، وعبد الطريق للقباب الهائلة العائدة للعصر التيموري.

إن دراسة غودار والفحص الدقيق الذي قام به م. ب. سميث M. B. Smith لقبتي برسيان وسين يؤكدان الانطباع البصري الذي يتَّبع لدى النظر إلى قباب مرو وأصفهان وأردستان، وعن العقود البرمائية والمقطاطعة لبعض المساجد الصغيرة غرب إيران. إن ندرة الخشب منعت استخدام المتظم لتقوية محور الهيكل الحامل للقبة، لذلك جلَّ البناء إلى شبكة من اللبنات على شكل أضلاع - تُغطَّى عادة من الخارج - يعمدون إلى تعيتها تدريجياً بلبنات مصففة في اتجاه مختلف، والأرجح أنَّ أضلاع القباب الصغيرة كانت مُلأً في الأول، أما في الكبيرة منها فكانت تُبني وتُملأ في الوقت نفسه. ويجب في هذا الصدد، أن نلفت النظر إلى نقطتين جوهريتين، أولًا: الأضلاع ليست وظيفية لأنَّ كلَّتها بعد إتمام القبة تصبح مدمجة مع بقية القبة. وحتى عندما تكون القبة بارزة، كما هي الحال في مرو وفي مجولة للبناء والتركيب، لا للدعم. ثانياً: تُلاحظ أحياناً أنَّ شبكة الأضلاع بسيطة و مباشرة تقود من قاعدة القبة إلى سنانها، لكنَّها تتشَكَّل في أحيان أخرى، عناصر زخرفية متفاوتة التعقيد. وتبقى القطعة المميزة والفردية من بين القباب المعقَّدة قبة أصفهان الشمالية الشرقية، غير المألوفة، بأضلاعها الخمسة [214].

ورغم أنَّ بناءها أكثر بساطة فإنَّ قباب أصفهان الأصغر حجماً - التي أعيد بناء العديد منها في الأزمان اللاحقة - والعقود والقباب الأصغر في البناءات المعاصرة الأخرى كانت مبنية عادةً، وفق المبادئ ذاتها للقباب الأكبر حجماً، وكانت سماتها المميزة ذلك التنوع الكبير للتغييرات طفيفة، أدخلها البناءون في عدد قليل من العمليات الأساسية التي أصبحت معيارية في المنطقة برمَّها.

لعلَّ الوقت مبكر لاستخلاص نتائج نهاية، ومع ذلك يتَّضح اتجاه لا رجعة فيه على ما يبذدو هو أنه مهما كان التاريخ المبكر للعقود والقباب في إيران دون الالتفات إلى البناءات الخارجية عن المألوف مثل الضريح الساماني في بخاري وإن النصف الثاني للقرن الخامس هـ / الحادي عشر م أقدم زمن يُمكن إثباته لتطور فن المعمارة الإيراني في مجال القباب والعقود البنية بلبنات الطوب. وقد كان بناءً فريداً ومتميماً، وشديد الأصالة، ومتناسقاً أسلوبياً مع تنوع المذهب.

لقد تطورت هناك جمالية للقبة، ومن بين الأشكال المهمة - سواء كانت تُغطَّي ضريحاً أو تعلو غرفة القبلة في المسجد - فقد صُورت وصُممَت القبة فقط انطلاقاً من الداخل



[243] أردستان، مسجد، المحراب

[244] عسكري بازار، قوس، أوائل القرن الحادي عشر  
الميلادي

الرئيسة التي سبق أن تحدّثنا عنها ياسهاب .  
استُخدمت الرَّسومِ قطعاً فنية في حدّ ذاتها، كما في عسكري بازار، ولإضافة الألوان إلى الوسائل الأخرى. كانت الزخرفة في خوارزم بوجه خاص من الخشب: لوحات خشبية مطعمة ومنقوشة، أو أعمدة وتيجان خشبية مغطاة بالتصاميم. غير أنَّ الجصّ كان أهمّ تقنية للزخرفة المضافة إلى البناء. وهو ما أطلق عليه البناؤون الفرس: غاش (ويُسمى عادة غانش بالطاجيّة)، وهي التسمية الشائعة بين المؤرخين المدرّبين في الاتحاد السوفياتي سابقاً). وظهر الجصّ في كلّ مكان مع تنوعٍ فائق في الكمية، والغرض، والتّنوع. وفي القبة الجنوبيّة الغربيّة في أصفهان [213] وفي الإيوان الجنوبي في أردستان يدوِّيَ الجصّ على المساحات شبه المثلثة الفاصلة بين الأقواس والمكونة من لِبَنَاتِ المثمنِ نوعاً من اللحاف المطرز يُعشّي المساحة، أمّا في أردستان [243] وعسكري بازار [244]، وزواره [245]، ومرو، وفي مواقع أخرى فقد اختار المعماريون أو المزقون المحراب، أو توليفة من المشكّارات، أو إفريز، أو بوابة، لتغطيتها بزخارف جصيّة منفصلة. وأخيراً في رباط شرف، وترمذ، وجام، فنُغطّي الزينة الجصيّة الجدران حتّى تكاد تضمّن معلم العلامة نفسها. وهكذا ييدوُ أنَّ التقنيتين الرئيسيتين - إحداهما تعتمد على البناء ذاته باللِّبَنَاتِ، والأخرى على التغطية بالجصّ لإنتاج الزخرف - تُثْلِّان مقاربتين متقابلتين، رغم أنَّهما تلتقيان كثيراً من الأحيان في البناء عينها. كما ييدوَ غريباً أنَّ إحداهما - الجصّ - كان لها تاريخ طويل في الفن قبل الإسلام وفي الإسلام، بينما بدأت الأخرى - لِبَنَاتِ الطُّوبِ - في القرن الرابع هـ / العاشر م، وأينعت تماماً في الخامس هـ / الحادي عشر .

إنَّ الزخرفة المعمارية للقرنين الخامس، والسادس هـ / الحادي عشر، والثاني عشر م وفيرة بصورة غير مألوفة، كما أنها متنوعة، وصعبه التأويل في آنٍ معاً. فقد أَنْجَزَت المنشآت المعمارية المتميزة مثل قباب أصفهان توازنًا بدِيْعَا بين العمارة والزخرفة. أمّا غيرها كبعض الضرائح والماذن فهي تميّل إلى جعل القيم المعمارية في خدمة التأثيرات الزخرفية، بينما كانت في البناءات المدنية لآسيا الوسطى وأفغانستان غرفاً مغطاة تماماً بالزخرفة. بقي أن نرى هل تُوجَد تفسيرات إقليمية ووظيفية لهذا التنوع، أمَّا حدث انفجار في مجال البناء والتشييد؟ أمّا فيما يتعلق بدلّالات الزخرفة، فيبدو أنَّ تحاليل بولاتوف Bulatov ومدرسة طشقند قد فَكَتَ المبادئ الهندسية المعقدة الكامنة وراء بعض التصاميم، إلا أنَّ الأبحاث الحديثة انتقدت في الآونة الأخيرة هذه النتائج، وأظهرت المنشورات الكاملة أو الجزئية المتعلقة بخراقان، وجام، وترمذ، وعسكري بازار، وغزنى أنَّ الكتابة أو الرسوم كانت تعبر عن أفكار معينة، ولم يتأكّدُ بعد إنْ كانت هذه الأفكار استثناءات، وإن كان الرابط بين التصميم الهندسي والفكر الرياضي تقنياً وميكانيكياً بحثاً، أمَّا كانت له تأثيرات ثقافية أكثر عمقاً. وباختصار فإنه يجب الإقرار بأنَّ مهمة تأويل الزخرفة في فن العمارة ما زالت مُحاطة بالشكوك، وسوف نقتصر على نقاش تقليديّ للتقنيات والمحاور .

### التقنيات

اشتُّقت التقنية الأكثر أصلّة من مواد البناء نفسها، وكانت لِبَنَاتِ الطُّوبِ أكثرها انتشاراً، بل إنَّها في أصفهان وفي غيرها من مساجد غرب إيران أعطت بعض التأثيرات الزخرفية

## المحاور

في غياب الدراسات المتخصصة التي تفرد لكل بنية على حدة، يجدر بنا أن نعدد محاور الزخرفة المستخدمة في إيران خلال القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر، والثاني عشر م بغية التعرف إلى مصادرها. بل يجدر حتى أن تتناول مبادئ الزخرفة المعمارية كلها. ومن بين محاولات التعميم - القليلة حتى الآن - تحمل بعضها عدداً ضئيلاً من البيانات الفردية، بينما تُعالج أخرى نواحي محدودة من الزخرفة، أو تهتم بمناطق محصورة جدًا. أمّا الدراسات القليلة التي سعت إلى استنتاجات أوسع فقد فعلت ذلك عموماً في سياق بُجانب التاريخ.

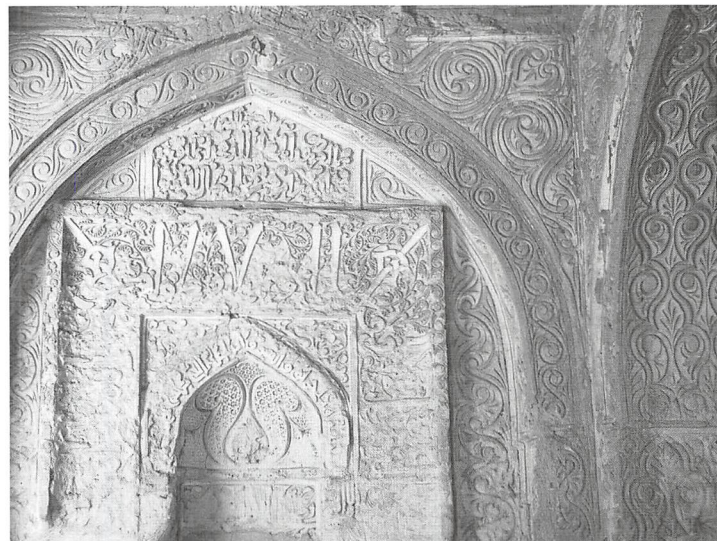
اتبعت معظم الزخرف ولا سيما في المساجد خطوط العمارة أو ملء فراغات الجدران التي وفرها البناء. يتألف النوع الأول من الزخرفة من شرائط مستقيمة وطويلة تفصل جزءاً عن آخر، أو من خطوط منحنية تتبع العقود أو القباب. وينطلي النوع الثاني المساحات شبكة المثلثة الفاصلة بين الأقواس، أو الطلبة، أو وحدات المقرنص، أو اللوحات المربيعة والمستطيلة، وكان هذا النوع عموماً، مرتبطاً بالعمارة، غير أن المورفات في بعض الأحيان، تتطور مستقلة عن أيّة ضرورة هيكلية. وهكذا تُزخرف كلّ وحدة أسطوانية من المنارات المشيدة بـ *البلبات* الطوب، وحدها. كما أنّ مئار جام - البسيط في حد ذاته - يكاد تكون مغطى تماماً *بالبلبات* الزخرفية المعقدة وبالجص على وجه الحصوص.

نمت في المساجد وغيرها من البناءات الدينية منطقتان حازتا تقليدياً زخارف مدهشة: المحراب، والبستاق الذي تطور حديثاً، حيث تتألف المنطقتان من مساحات وفجوات عديدة. والأرجح أنه كان يُنتظر من التوليفة الزخرفية أن تُوحّي بشيء من حرّكات العمارة. وختاماً، فإن القصور وفي بعض البناءات المدنية والدينية الأخرى يُغطى الجدار المسطح بال تصاميم الزخرفية تماماً. وبفضل الفنان القائم على التزويق عادةً تقسيم المنطقة إلى وحدات متعددة الأضلع، كما هي الحال في ترمذ، على سبيل المثال.

ينقسم التنوع الكبير للأشكال المتوافرة إلى مجموعتين: شرائط طويلة تفرض الخطوط العماراتية عرضها، وطولها، واتجاهها، وأنها توظف كما في الماذن لتقسيم المناطق المزخرفة الكبيرة، والمساحات التي تبرز منها. وتتألف الشرائط أساساً من عناصر هندسية بسيطة، أو نصوص منقوشة في اللِّبنات وفي الجصّ.

إن الكتابة أكثر ندرة على المساحات الكبيرة، لكن هناك مزيداً من العناصر التشكيلية المعقدة، وكذلك الهندسية والنباتية منها. ومع ذلك تطبق جل المفردات الزخرفية، والمبادئ الرئيسية للتشكيلية على النوعين من المساحات.

بطغى على الزّخرفة المبدأ الهندسي، ويتجلى في صورته الأكثر صفاء في المآذن والأضرحة البدعية المبنية بليليات الطّوب، لكنه حاضر أيضًا في جصوص ترمذ، وفي التشكيلات البالغة لمنار جام، وفي أغلب المحاريب غرب إيران. ويبيّن من العمل الشاق الذي نجحه لـ Rempel L. وM.S. Bulatov أنّ الشكل المحاطة أو المحيطة بها، وبعبارات أخرى: باستخدام المسطرة والفرجار يمكن اختزال الملوتيفات في شبكة هندسية تحدّد نقاط تقاطعها إما بالقواعد المعقدة لقسمة محيط الدائرة أو في بعض الحالات بالوسط الأمثل أو نقطة الاعتدال Golden Mean. إلا أن التحريرات حول ممارسات المعماريين والرياضيين أثارت عدّة تساؤلات حول الاستخدام الفعلي لمركز التّقليل، فيبعد بناء الشبكة الهندسية يليّح الحرف إلى مواضعات ملء الفضاءات أو لإضفاء مزيد من المرونة والليّن، كما يعمد أحياناً إلى كسر الخطّ الهندسي



[245] زواره، مسجد نامه نار، المحاج

إن مقارنة استخدام اللّبنات في بخاري، أو الجصّ في نائين بالتقنيات عينها في القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر مُتّهِر أنّ البناء السّلجوقي في إيران أَخْضَعَتْ بمزيد من النجاعة تأثيراتها الزخرفية لفن العمارة منها، دون التضحية بالقيم التزيينية. ولا شكّ في أنّ هذه النقطة تبرز أكثر فيما يتعلّق باللّبنات، لكنّها توحي مجدّداً بأنّ الإيداعات العمارة كانت عموماً، أكثر قوّة من الزخرفية إبان القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر مـ.

تمَّة صنف أخير من الزخرفة المُضايَفة إلى المنشآت المعمارية يتعلَّق بوحدات تجهِّز مسبقاً، ثم تُوضع نافرةً، أو تُستخدم غالباً نوعاً من الفسيفساء على مساحة الجدار، ما بين اللَّبنات أو فوقيها، أو على سرير من الجصّ. وكانت هذه الوحدات مصنوعة أحجاً من الطين المشوي كذلك التي نشاهدناها على إحدى القباب الكبيرة في أصفهان، أو على بعض الأبراج في أفغانستان، والشاشة أكثر في آسيا الوسطى وأذربيجان. غير أنَّ الأصناف اللاحقة للنظر أكثر هي المربيعات الخزفية ذات البريق المعدني، أو لَبنات الأجر. وتُعرف هذه المربيعات اليوم باسم "القاشاني"، وقد توسيَّعت دلالة هذه المفردة لتشمل التقنية كلها. كما أصبحت لاحقاً استخدام الخزفيات ذات البريق المعدني في الزخرفة المعمارية إحدى أهمَّ خاصيَّات الفنِّ الإسلامي المتأخر، ولا سيَّما في إيران، وكذلك في الأناضول، ومناطق أخرى. ومن المؤكَّد أنها بدأت في إيران إبان العصر الوسيط، لكنَّنا لا نستطيع أن نجزم أين حصل ذلك بالضبط، أو بأيِّ شكل. وتشير الأدلة التي درست حتى الآن إلى أنَّ الخزف ذا البريق المعدني الفيروزي الأزرق غالباً قد استُخدِّم منذ القرن الخامس هـ / الحادي عشر م في دمغان وخرّاقان، وبصورة مدهشة أكثر في الأضحة الأذرية بمراغة، وناخيتشيفان. ومع ذلك وباستثناء عدد من المحاريب الرايعة المعروفة في المتاحف عبر العالم، وشرائط كتبية أُنجزت على الخزف ذي البريق المعدني، وإنَّ هذا بعد الجديد في اللون بقى - وقتئذ - مستخدماً باحتشام وعنصراً ثانوياً. وكان بعد اللَّون المستحدث يرمي ببساطة إلى إبراز خطوط زخرفية معينة، وليس تحويل مساحة الجدار برمتها.



الرياضيات المعقّدة خلال القرن الخامس هـ / الحادي عشر م بواسطة كتب التمارين. ولم يحصل إلا في عصور قليلة أن وُجد في منطقة واحدة هذا التباين بين المكونات الواضحة لأسلوب البناء في مئذنة دمغان [232]، وبين التعقيد الهندسي لمئذنة بخاري [231]، والقراء الزخرفي الذي يكسح المحاريب في أرستان وزواره [244-245].

لا نشاهد الرسوم التشكيلية إلا في الفن المدنى، وهكذا يبرز في ترمذ [246] حيث هناك وحش خارق للعادة له رأس واحد وجسمان، وربما تعود أصوله إلى الصور القديمة في آسيا الوسطى، إلا أن طريقة معالجته هنا في تركيبة متناهية يُذكر بتصاميم الأرابيسك المعاصرة. هناك مجموعة كبيرة من المنحوتات الجصية قياساتها قريبة من الواقع، تمثل أشخاصاً [247] - إمراء في العادة، أو خدماً أميرياً - ومشاهد من حياة البلاط، تستند عموماً إلى العصر السلجوقي في إيران، وإلى الريّ بووجه خاص.

تعد الكتابة آخر موظف زخرفي يجدر ذكره. وهي متعددة الوظائف، وتظهر في كل التقنيات وبأساليب مختلفة متصلة بأساليب الكتابة التي تطورت في الوقت نفسه على وسائل أخرى، وسوف نتناولها في القسم القادم من هذا الفصل. وهناك سمتان متصلتان مباشرة بالزخرفة المعمارية. إحداهما استخدام الكتابة أداة تركيبية في قاعدة الكتاب أو حول لوحات الزينة، والأخرى وظيفتها الدلالية المتعددة: تعلن في منار جام رسالة الإسلام، ومن ثمّة تعطي معنى ملمساً للبرج. كما تُعرف في العديد من الأضرحة والمآذن بالرّاعي أو ولّي الأمر، أو هي تشير إلى تاريخ محدد. تشمل الكتابة في قزوين وثيقة وقف طويلة، تحدّد ممتلكات وُهبت لأغراض ورعية. كما تقدّم في غزّنی، نصّ قصيدة ملحامية بالفارسية. سواء كانت الكتابة إعلانية أو تعرّيفية أو إعلامية، فقد أصبحت - على أقل

نفسه لتشكيل نجمة في مركز التركيبة. ولكن عادة ما تكون الأشكال النباتية هي التي تعطي الحركة والحياة. وما زالت الموضوعات ذات الأصول العبّاسية مستخدمة أو أعيد إحياؤها (ولا سيما أسلوب سامراء "ب" و "ج")، لكن الأكثر انتشاراً - كما في محراب أردستان [243] - كانت الأرابيسك من الجذوع والورقات (أنصاف سعفات عادة) متغيرة الأنماط. ويكون للأرابيسك دائماً محور تناول محدد بوضوح، لكن أفضلها يتطرق على عدّة مستويات متقطعة تتكرّر، مما يخلق حركة في العمق. إضافة إلى ذلك فإن الأشكال النباتية خصوصاً في الشرائط قد تحمل شبكة من التصاميم الهندسية التي تُستخدم ركائز للخصوص المقوسة. ولم يُحدّد حتى الساعة تطورها الأسلوبى، باستثناء بعض البناء الغزّنوية والغورية المحدودة.

وهكذا فإن الزخرفة في بنايات القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر م قد تُعرّف بصورة أفضل ربّما بوصفها حواراً بين القواعد الهندسية الأساسية والحركات الحية للأرابيسك النباتية. إضافة إلى ذلك كما هي الحال في الصناديق الصينية يعطينا التحليل درجات مختلفة ومتعددة من الملوّفات، انطلاقاً من محور التناول الأول ووصولاً إلى آخر نقطه فردية في ورقة منطقة. وبالتناسق مع المبادئ التي طُورت قبل ذلك في الأسلوب الثالث لسامراء فإن التشكيلة تتّألف من علاقة تجريدية بين الخطوط والحزّ والسطحات. وهناك نظام من النماذج الكامنة يتحكم في حيوية الملوّفات ليُعطي قوّة بصرية إلى أفضل التصاميم. وهذا يتولّد توازن بين أنماط الطبيعة الحية والتجريد الهندسي من صنع البشر. ولا ندري حتى الساعة إلى أي مدى كان هذا التباين إنجازاً فكريّاً مقصوداً. لكن الأرجح أنه لم يكن مصادفة أن يحصل ذلك في عصر انتشرت فيه

[248] دلهي، مجمع قطب منار، القرن الثالث عشر - الرابع عشر الميلادي، منظر مقابل المزار

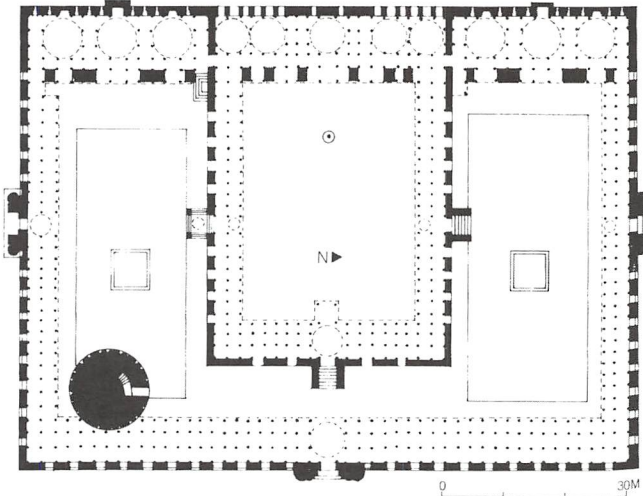
[249] دلهي، مجمع قطب منار، القرن الثالث عشر - الرابع عشر الميلادي، مخطوط



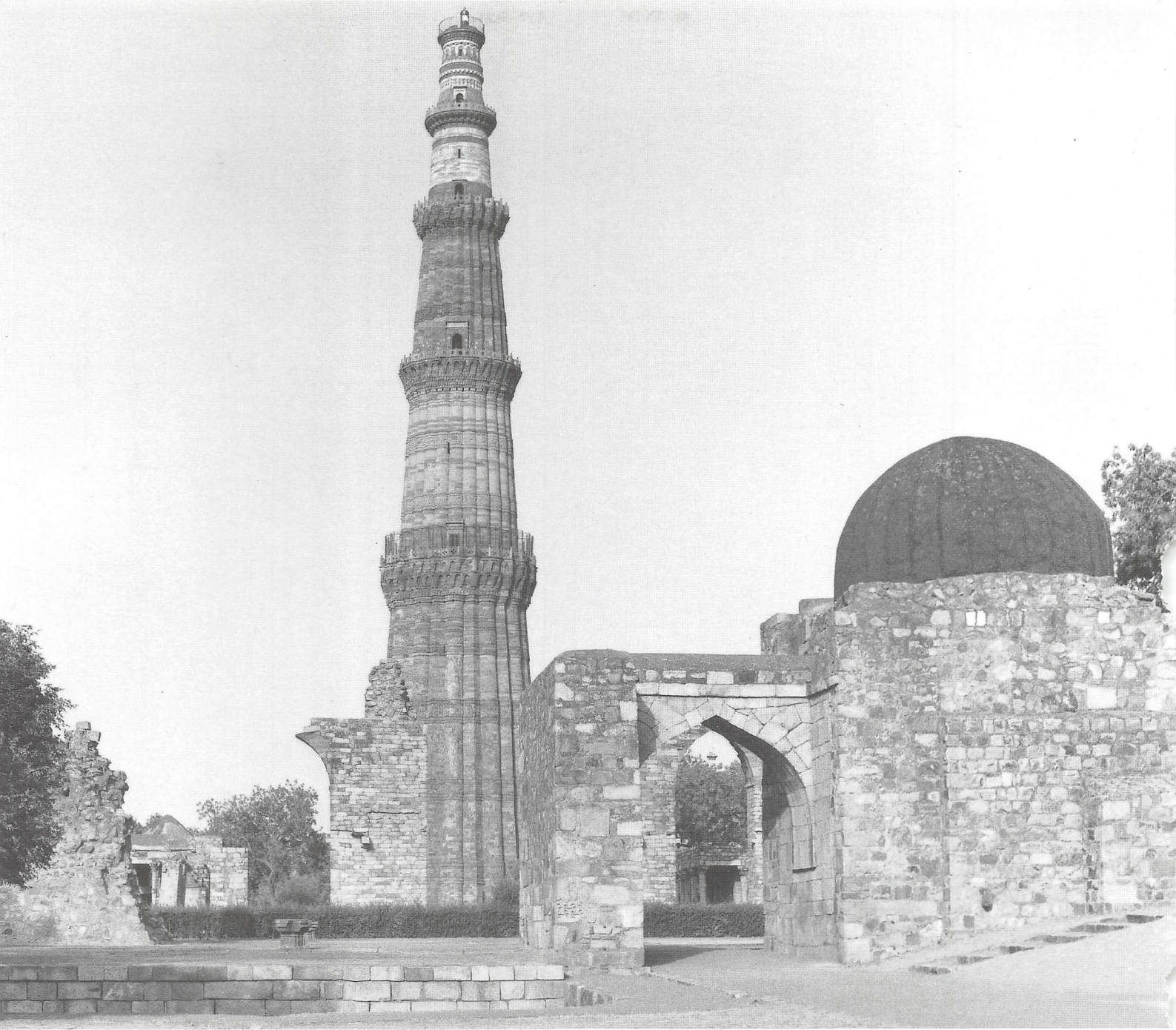
اكتمل دخول الإسلام إليها. وكانت المستجدات أكثر انتشاراً من عمليات إعادة استخدام عناصر القرون السابقة. وقد ساد الصحن بأوانيه الأربع، والبوابة الضخمة، وتقنيات البناء الجديدة، ولبنات الطوب المشوي، وانتشار بناء نموذج المئذنة المستديرة، والقرن الصن العظيم الذي وفق قواعد منطقة، وأسلوب البناء في الزخرفة، والقباب المزدوجة، والزخرفة بتواترها الجديدة بين الموضوعات الهندسية والبنائية وظهور النحت التشكيلي مجدداً. وقد كان لكل هذه العناصر تأثير دائم على إيران في العصور اللاحقة، وعلى العمارة المعاصرة في الأماكن الأخرى.

يُبرز في الإنجازات العمارة العظيمة انبهار بالتأثيرات الزخرفية، جنباً إلى جنب مع مهارة فائقة في إبداع الأشكال الجديدة انطلاقاً من المواد المتوافرة، وهو ما نُشاهدُه في الجامع الكبير بأصفهان، وضريح سنجر، ومنار جام، والتصاميم الزخرفية للحيدريَّة في قزوين وفي أردستان وترمذ، وفي ضرائح خرآقان. ويُمكن إلى حد ما مقارنة البحث بلا هواة عن وصفات جديدة وعن قباب أعلى وزخرفة أكثر دلالة بالنشاط المعاصر في أوروبا الغربية. لقد كانت العمارة في حركة دائمة، تباطأت بعض الشيء بسبب الفتن السياسية الداخلية في أواخر القرن السادس هـ / الثاني عشر م التي أثَّرت سلباً في توافر الرعاية والمساندة، إلى أن أوقفتها غزوات المغول.

الهند



تقدير - أكثر الوسائل تخصيصاً في نقل بعض دلالات العمارة واستخداماتها. إذا اعتمدنا على معارفنا الحالية حول العمارة الإسلامية في الأقاليم الوسطى الإيرانية بالأساس في القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر م، فمن الصعب أن نستخلص استنتاجات. وقد كانت عملية البناء مكثفة، وشُيدت أعداد هائلة من المساجد والأضرحة والقصور والفنادق التي امتدت من سبابسب آسيا القارية إلى القوقاز وزاغروس. ويشهد ذلك على ثراء إيران وغنوها، وعلى تنوع الاحتياجات الجديدة بعد أن

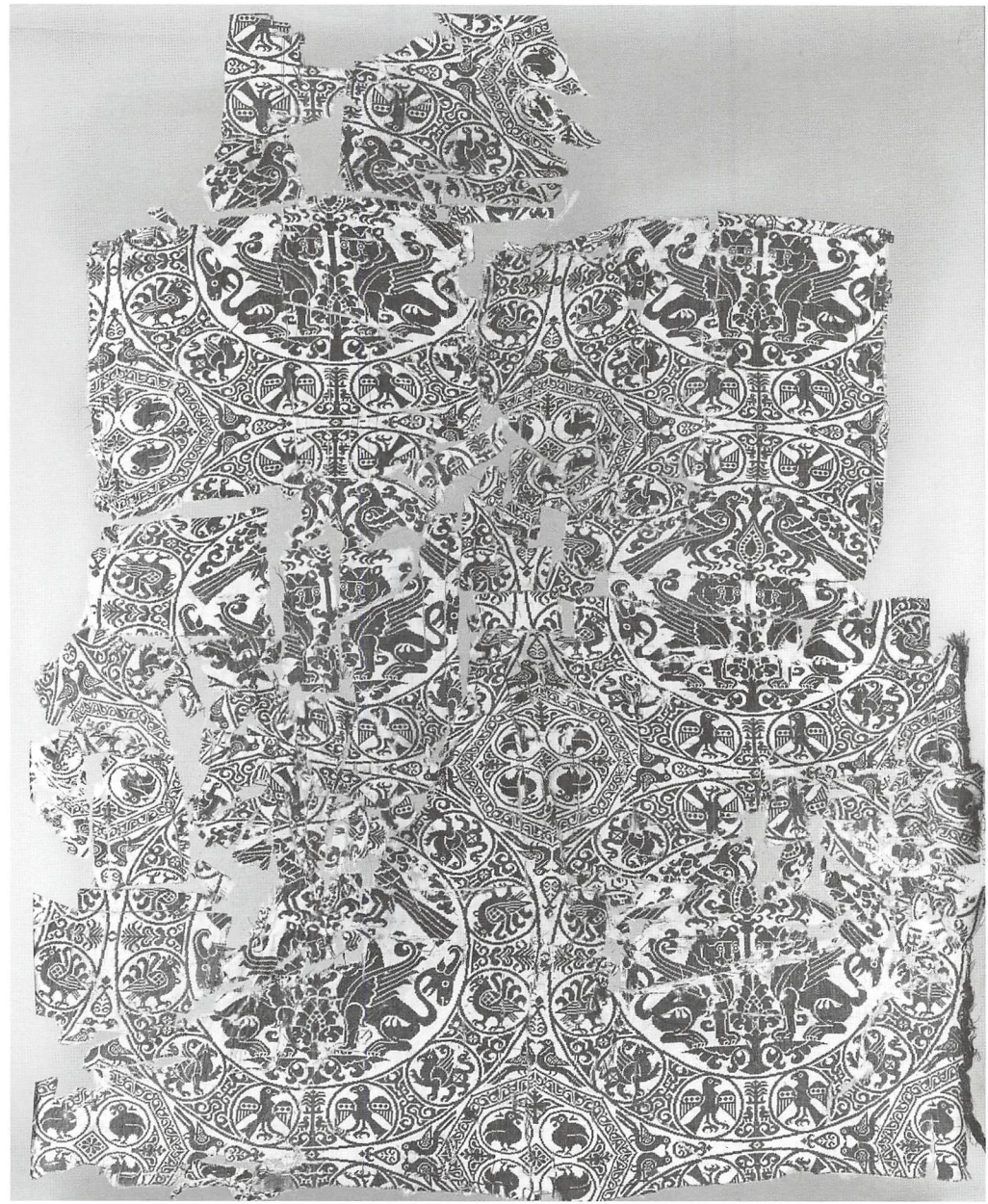


[250] دلهي، مجمع قطب منار، مئذنة، -1201 أوائل القرن الرابع عشر الميلادي

ولاة السلطان محمد وأتباعه الذين أطلق عليهم: المماليك. يُعد أكثر المجمعات العائدة إلى تلك الحقبة لفتاً للانتباه ما يُطلق عليه مجمع قطب منار في دلهي [248، 249]، وقد شُيد الجزء الأكبر منه في القرنين السابع والثامن هـ / الثالث عشر والرابع عشر م على أنقاض معبد هنديٍّ سالف، وكان الجامع يُشكّل العنصر الأول للمجمع، ويتبع مخطط القاعة المغطاة التقليدية القائمة على السواري، غير أن هذه القاعة شُيدت وفق الأسلوب الهندي المحلي بعقود القدية ذات الحجارة الناتئة. وبُنيت سنة 595هـ / 1199مواجهة في الجانب القبلي للصحن. ويلفت الانتباه العقد الإبراني المحاط بعقود أصغر حجماً المبني بتقنية الحجر الهندي، مع زخرفة مفرطة بعيدة كل البعد عن التقليد الإبراني. أما العنصر الثاني في قطب فقد كان المنار الشهير لقطب الدين [250]، والأرجح أنَّ الجزء الأسفل لهذا الهيكل الخارق البالغ حالياً 37 متراً طولاً يعود إلى سنة 598هـ / 1202م، بينما تعود الأجزاء الثلاثة التالية إلى بضعة عقود لاحقة. أما الجزء

بلغ الفاتحون المسلمين شبه القارة الهندية منذ العقود الأولى للقرن الثاني هـ / الثامن م، وبقي الإسلام حياً منذ ذلك الوقت في مقاطعة السند عند مصب نهر الهندوس. وقدالأمير محمود الغزنوبي عدّة غزوات ما بين 416-391هـ / 1026-1001م لإرساء الحكم الإسلامي شمال الهند، غير أنَّ المراكز الرئيسية للغزوين والغوريين الذين تبعوهم كانت في أفغانستان، وقد شَكَلَت الهند غالباً، مصدر الغنائم والكنوز التي أثرت بنياتهم ومجموعاتهم هناك. ويتبين ذلك بوضوح من التحف التي عُثر عليها في حفريات غزني. وكان المتزمتون في معاادة الصورة والتصوير الذين شَكَلُوا العمود الفقري لجيوش الفاتحين يهدموه بطريقة منهجية العالم الهندية. وقد شَكَلَت سنة 588-593هـ / 1193-1198م نقطة انعطاف - من الاستغلال والغزو إلى الاستقرار والتنمية المحلية - عندما فتح السلطان الغوري محمد مؤسس جام في أفغانستان نظير مدينة دلهي وجعل منها مركز الهند الإسلامية، وقد ظهرت هنا وفي بعض المدن الأخرى أولى البناءات المعمارية للولاية الجديدة تحت رعاية

[251] أجزاء من قطعة حرير، متحف فيكتوريا وألبرت، لندن

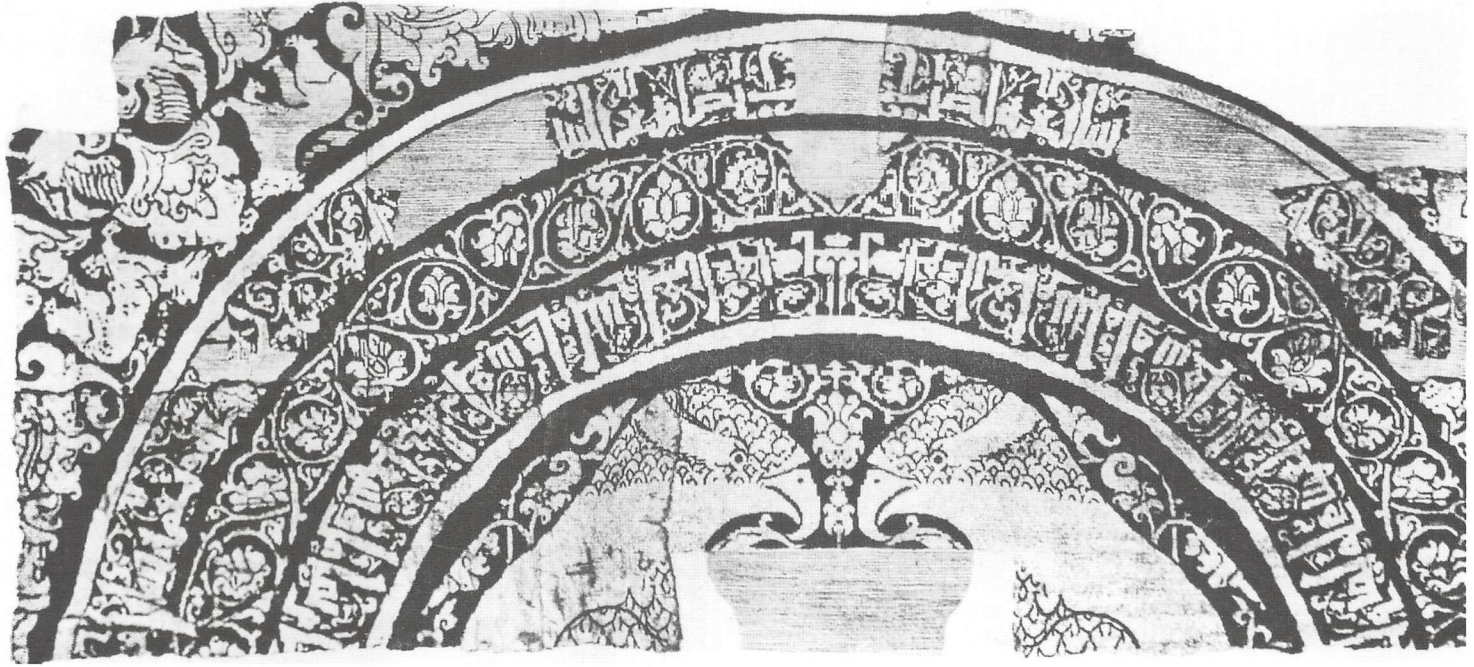


مبكرة استخدمت معابد فيما بعد، وهي تعود إلى 558هـ / 1163م (بهدریوار) وإلى حوالي 602هـ / 1206م (كمان قرب بایانا)، واستُخدمت في أغلبها مواد بناء هندية. كما كانت هناك أضرحة، وأكثرها لفناً للاتباه زاوية إبراهيم في بهدریوار المؤرخة في 554هـ / 1159-1160م. وقد بُنيت هذه وفق المخطط المربع الإیراني التموجي، بمحرابها المزخرف بكثافة، وقبة بالحجارة الثالثة من الطراز الهندي الصرف.

تكتسي كل هذه البناءيات أهمية لكونها تعبرًا خشنًا وقوياً عن تصاميم لِبنات أُنجذت بالحجارة، لكن أهميتها القصوى تكمن في أنها أمثلة لتلك السمة الدائمة في الفن والعمارة الإسلامية: فعندما تستقر الثقافة الإسلامية في مناطق جديدة ستتبطن الأعراف المحلية وتُغيّرها وفق عاداتها ومارساتها الشكلية والطقوسيّة. إن العادات والممارسات التي ظهرت في الهند كانت أصلية شرق إيران، لكن تقنيات البناء والزخرفة، إلى حد بعيد كانت محلية، وتنازلت الهند عن بعض أشكالها التقليدية على غرار النحت التشكيلي، لتصبح

الأخير فيُؤَخَّ في السنوات الأولى للقرن الرابع عشر م. ونشاهد - مجددًا - نُطَا إيرانيًا مكيناً لتقنيات الحجارة الهندية. وأقرب نموذج له هو المنار الكبير جام [234]، الذي لم يتضح الغرض من بنائه (جنائزياً أو رمزاً للنصر)، لكن التباين بين الكتلات العمودية المشوقة وال تصاميم الزخرفية والكتابية على هيئة حلقات تجعل من منار قطب الدين إحدى أكثر البناءيات تعبيراً في ذلك العصر. وأشرف - ما بين 633-607هـ / 1211-1236م - شمس الدين التمشي على توسيعة الجامع حتى أصبح يشمل المنار، كما أمر ببناء ضريح تبرز تفاصيل أركانه الحادة، والأرجح أنه يمكن تفسير قسوة الخطوط العمارية الحادة من خلال الصّعوبات التي واجهها الفنانون المدربون وفق التقليد الهندي الذين كانوا ينقدون في هذا المقام برنامجاً يعتمد على تحريم الصور والتمثيلات.

هناك عدد من المساجد الأخرى المعاصرة في دلهي وبهدریوار وبایانا، ولا سيما في عجمر تمثل بدورها الخصائص المذكورة آنفاً، وقد كشفت التحريات الأثرية الحديثة عن مساجد



[252] أجزاء من قطعة قماشية حريرية. الطول 24 سم. سابقًا برلين (دهل)، متحف ساتانج، مؤسسة الثقافة التراثية البروسية، متحف الفن الإسلامي.

عاليًا جدًا على هذه الأقمشة، وتُدفع من أجلها أثمانٌ باهظة. وكانت الأقمشة الحريرية المزركشة من تstars في خوزستان على سبيل المثال مضرب الأمثال في تألفها، بل ظلت تُذكر استعارةً مجازيًّا للتعبير عن جمال الشعر وزهور الربيع وحتى على الوجنة الدينية للمحبوبة. وإلى جانب هذه المنطقة جنوب غرب إيران كانت هناك مناطق أخرى على امتداد الساحل الجنوبي لبحر قزوين وفي الولاية الشرقيَّة خراسان شهرة بأقمشتها في كافة أرجاء العالم الإسلامي. وكان الحرير يُثْلِل المادَّة الفخمة بلا منازع، تُنسج منه أقمشة مزركشة فضلاً عن استخدامه في العديد من الملابس الأخرى، كما توافرت الأقمشةقطنية والصوفية الفاخرة.

تُمثل أغليبية الأقمشة الإيرانية القليلة التي وصلت إلينا من العصر الإسلامي الوسيط قمة الأسلوب السادساني في ترتيب المساحات، وفق سلسلة من الدوائر المشابكة العريضة، وتحتوي كل دائرة على رسوم حيوانات مع تصميم ثانوي يبني ذي طبيعة بنائية في العادة، لكنه يتَّألف من حيوانات صغيرة في بعض الحالات. لقد اندرت تلك الأبهة الفخمة للأقمشة الحريرية الإيرانية المبكرة [202]، وحلَّ محلَّها ترتيب أكثر كثافة يتَّألف من عناصر صغيرة. ونجد في الغالب هنا أكثر من حيوان واحد أو حيوانين تقليديين وسط كل دائرة، إضافة إلى استخدام الأشكال النباتية محاورًا مركبةً وملاءً الخلفية [251]. كما تؤدي الزخرفة الخطوطية دورًا مهمًا، ويتألف عادة من سطر أو سطرين بالخط المزوي الجميل [252]. إضافة إلى الترتيب ضمن دوائر، الرايَّج بكثرة، والذي تبيَّن أنه منذ العصر الإسلامي المبكر فإن الأقمشة الحريرية الإيرانية التي وصلت إلينا تعرض العناصر المفضلة والمعقدة التي اشتهرت بها مرتبةً داخل أطواق هندسية. ولم يتمكَّن حتى الساعة من نسب أيَّة أنسجة إيرانية تعود إلى هذه الحقبة إلى منطقة بعينها، باستثناء أقمشة "الطراز" التي ذُكرت عليها مدينة التصنيع. وهذا الأمر مؤسف جدًا، ولا سيما أنَّ مصادر العصر الوسيط تذَكَّر العديد من هذه المراكز.

إسلامية، غير أنَّ الفاتحين المسلمين في القرن السادس هـ / الثاني عشر م تأثروا بطرق البناء الهندية، وقد أبدعوا فنًا حافظ باستمرار على أصالته داخل النسيج الإسلامي.

### التحف الفنية

كانت إيران المركز الرئيسي لسلطة السلاجقة عند بدايتها، كما كانت المركز الثقافي السلوجوقي الذي أثَّر بصمة ملحوظة في فنون البلدان الأخرى. وفي العالم الاقتصادي الإسلامي عالي التخصص كان الصناعُ يَارسون ما يزيد على 250 فنًا وحرفة، وكانت صناعات النسيج أهمها على الإطلاق، وأكثرها جلَّا لليد العاملة (كما كانت الحال في الحقبة الإسلامية المبكرة). لم تقتصر صناعة النسيج على إنتاج الملابس ( بما فيها العمائم والجوارب والمناديل والأوشحة والأحزمة)، بل كانت تغطي كذلك لوازم الفراش والغطاء، ومواد التنجيد للمُضَرِّبات والوسائل، والمناشف ومناديل المائدة والستائر والأقمشة والزرابي، وكذلك أكياس التخزين لكل أنواع السلع الجافة، أصنف إلى ذلك الأقمشة التي على هيئة "الأكسية الشرفية" المترنحة بأعداد كبيرة إلى المسؤولين المستحقين، والتي كانت تُضفي الحظوة والهيبة على ملقِّيها ومُهدِّيها على السواء. وقد أدركَت إيران الاكتفاء الذاتي فيما يتعلق بمتطلباتها في مجال النسيج، كما كانت المزود الرئيسي من الأقمشة الحريرية الفاخرة إلى البلدان المتوسطية وقتئذ. بل أدَّت دورًا أكثر أهمية ومردودية في تربية دودة القرز.

أدخلت هذه المنتجات قوس قزح من الألوان على الحياة اليومية لمستهلكيها، ويتضح الذوق الرفيع لدى اختيار الألوان في الملابس الرجالية والنسائية على حد سواء. وكانت الألوان الحضراء والحراء والزرقاء والصفراء الفاقعة شعبيةً جدًا، وتتدخل ضمن شرائط وقوفجات وغيرها من التصاميم المنتشرة. كما كان الذوق العام يميل إلى تأثيرات التموُّجات اللونيَّة على غرار التذهيب واللمعان والبريق والتقرُّح اللوني. وكان الطلب



[254] حلة بقاعدة مصنوعة من خليط النحاس ومرصعة بالفضة، الارتفاع 26.7 سم. متحف كليفلاند للفنون، كليفلاند

على الرغم أن كميات كبيرة جداً من التحف المعدنية تلفت، ولا سيما تلك المصنوعة من الفضة والذهب، جراء التأكيل وإعادة صهرها وغير ذلك من الشطط، فقد وصلت إلينا من كميات أكبر منها أصيلة الأقاليم الإسلامية الشرقية تعود إلى هذه الفترة مما وصل إلينا من أقمشة حريرية. والمؤكد أن هذه الأقمشة تتلف بسرعة أكبر، ويسهل قصّها وتقطيعها. وأن كمية الأواني التي وصلت إلينا في حالة جيدة وفي مختلف الأشكال مذهلة حقاً: مزهريات، وعلب جواهر وأخرى متنوعة الوظائف، ومحابر، ومقالم، وسطول، وأباريق، وقنان وقوارير، وجرار، ومرشّات ماء الورد، وصناديق. كما توجد أطباق، ومرايا، وأشياء متنوعة كالملفات، والأقفال، والمصابيح وأغطيتها، والشمعدانات، والمباحر، والمهاريس، وحوامل الأطباق والقوارير، وحجر الخفاف، والأسطربلات، والكرات الأرضية. ثم هناك أشياء غير مألوفة مثل المباحر على شكل الحيوانات والأحواض. ورغم أن أسلحة ذلك العصر كالخوذ والسيوف ودروع المحاربين والخيول كانت موجودة بلا ريب، يبدو

[253] إبريق مصنوع من خليط النحاس مع آثار لترصيع من الفضة، الارتفاع 29.5 سم. متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك



للأسف أنها تلفت تماماً. كما لم تصل إلينا الموقد، ولا مشبكات الموقد، ولا الطبول. كانت سباتك النحاس دون منازع أكثر المواد استخداماً، كما وصلت إلينا أيضاً أواني فضية عليها أجزاء ذهبية وتصاميم بالنيالو. وإذا استثنينا العملات النقدية فإنه لم تصل إلينا التحف الذهبية - مع بعض الاستثناءات النادرة - إلا في المجوهرات. لكن إذا اعتمدنا على المصادر الأدبية وعلى عدد من الأسماء التي ترافقها كنية "الصانع" يبدو أن الذهب كان شائعاً واستخدامه راجحاً بما فيه الكفاية.

إن ما يلفت النظر كثيراً في التحف المعدنية للأقاليم الإسلامية الشرقية وقذارك هو تنوع الزخرفة، حتى في القطعة الواحدة. وقد اقترب تفسير يسند إلى أن تلك الحقبة شهدت تطور طبقة وسطي قوية في شمال شرق إيران أنسست رعاية للفنون أكثر تنوعاً، ويفيد أنها كانت تسعى إلى التعبير عن احتياجات اجتماعية وشخصية وعرقية وأدبية وطائفية أوسع مما كانت عليه الحال في الرعاية التقليدية الأكثر تناسقاً للأمراء. ويمكن القول بعبارة أخرى إن الطبقة الوسطى في هذا الجزء من العالم الإسلامي بلغت درجة من الثراء والسلطة الثقافية سمح لها بأن تفرض أشكالاً وموضوعات جديدة في الفنون، وأتأتاحت الأنشطة التجارية، المرجحة ظهور طبقة ثرية من التجار الحضريين الذين يميلون إلى شراء السلع المصنوعة، وقد هذا الطلب إلى ارتفاع في الإنتاج شجع ظهور طبقة ثرية من الصناع؛ لأن التحف كانت نسبياً باهظة الأنثان. أنسنت عموماً الكميات الكبيرة من التحف التي وصلت إلينا من حوالي أواسط القرن السادس هـ / الثاني عشر م إلى تأثير الوضع الاقتصادي الصاعد الذي حمل ما أطلق عليه "الفورة الفنية".

ظهرت في القرن التالي تقرباً تحولات هائلة في التحف الفنية، وازدادت بصفة ملحوظة كميات التحف نفسها، كما تغيرت مساحات التحف الوظيفية من خلال الزخارف الحيوية التي كانت متباudeة باعتدال عموماً، ومكيفة تماماً للأشكال التي أُنجزت عليها. ونُظمت الموسيقات وفق إيقاعات بسيطة، أو ضمن أشرطة متقاربة في أحجامها وأهميتها. وتبرز من

الهندسية، وتجدها في مويتيفات وحدها أو في أطواق ضيقة تؤطر الموتيفات الفردية في "أغلب الأحيان وتصل بعضها البعض، كما يمكن مشاهدة ذلك في ما يُسمى: "كوب وادي" [254] (نسبة إلى H. J. Wade الذي وفر المال لشراطه)."

كان النقش أكثر التقنيات انتشاراً في مجال زخرفة القطع المصنعة من سبائك النحاس، ولا سيما قبل أواسط القرن السادس هـ / الثاني عشر م، أمّا تقنية الخرم فكانت شائعة لزخرفة قوائم الشمعدانات وحوامل الأطباق، كما كانت إيجارية لزينة المباخر. أمّا التقنية السائدة في المرايا والمهاريس فهي النقش النافرة التي تتجهز أساساً بحسب القوالب، وبالنقش أحياناً في آن معًا. وكانت هناك تقنية أخرى أقل انتشاراً، لكنها تقدّم مزيداً من التنوع، تمثل في صبّ الصلب على أشكال حيوانية تُستخدم عادة مقابض أو زينة لها [255]، وأغطية وفوهات أو قوائم للأواني الصغيرة وغيرها من الأوعية. أمّا التقنية النافرة، فقد اقتصرت بالأساس على أفاريز الأسود والحيوانات العجيبة أو الطيور، واستُخدمت في أحاديد ونحوتات مجموعة من الشمعدانات والأباريق العائدة إلى أواخر القرن السادس هـ / الثاني عشر م، والمصنوعة في هرات، من أرض خراسان التي تقع اليوم غرب أفغانستان [256].

وتعدّ هذه التحفة الأخيرة بدورها ثروةً بديعاً لتلك التقنية التي برزت في أواسط القرن السادس هـ / الثاني عشر م، ونقصد بها تعظيم المعادن بالفضة والنحاس الأحمر (ويبدو أنَّ استخدام هذا النحاس انقطع حوالي 629 هـ / 1232 م)، ثم انطلاقاً من 647 هـ / 1250 م تم تعظيمها بالذهب. مع أنه استُخدم التعظيم مبكراً في العصر الإسلامي [257]، ثم يكتفى رائجاً على ما يبدو في العصر موضوع دراستنا. والأرجح أنَّ عودته فجأة على نطاق واسع كان نتاج الثراء الحديث للحواضر التجارية شمال شرق إيران المذكورة آنفاً، وهو يعكس الذهاب الاستهلاكي بين حديثي النعمة. وقد صُنِع - بالفعل - السطل [258] الذي يُعدُّ إحدى التحف المبكرة الأكثر بهرجة سنة 558 هـ / 1163 م من قبل متخصص في صب المعادن وزخرفيٍّ في هرات ليقدم هديةً إلى تاجر، وكانت هذه السطل تُستخدم عادة في الحمامات العمومية، ولا بد أنَّ مالك هذه القطعة المحظوظ قد استمع بخصوص زخرفتها المدرّسة بعناية، وإظهارها لأصدقائه. غير أنَّ هذه التقنية تشمل أكثر من مجرد التعظيم بأسلاك الفضة وقطع الورق، فقد كانت تُنقش باتباع أدق تفاصيل التصميم، على غرار ملامح الوجه وطيات الملابس. وكما هي الحال على هذا السطل، فقد كان الحرفيون يُوقّعون عدداً من التحف العدنية المصنوعة خلال هذه الفترة، وفي بعض الحالات، أكثر من مرة. ولا نقدر حتى الساعة تأكيد الأسباب الكامنة وراء المشاعر القوية التي تتمّ عن احترام الذات والاعتزاز والتجليل التي قد تتضمّنها هذه التوقعات.

ومما لا يزال على الرغم من وفرة القطع الفنية التي وصلت إلينا - ومنها عدد محدود من القطع المؤرّخة - غير قادرٍ على إعطاء تقرير مفصل عن التطور الأسلوبي في مجال التحف العدنية للأقاليم الإسلامية الشرقية خلال العصر الوسيط. وكما هي الحال في الوسائل الأخرى فإنه عادة ما تعكس التصاميم المتضمنة والاستخدام المتاثر للمساحة المتواترة للأغراض الزخرفية مرحلة مبكرة، غير أنَّ حلول تقنية التعظيم آلت تدريجياً إلى تصاميم شاملة أكثر تراصداً وأصغر قياساً، نجمت عنها مساحات منسوجة بكثافة تذكرنا بنسج الأقمشة [259].

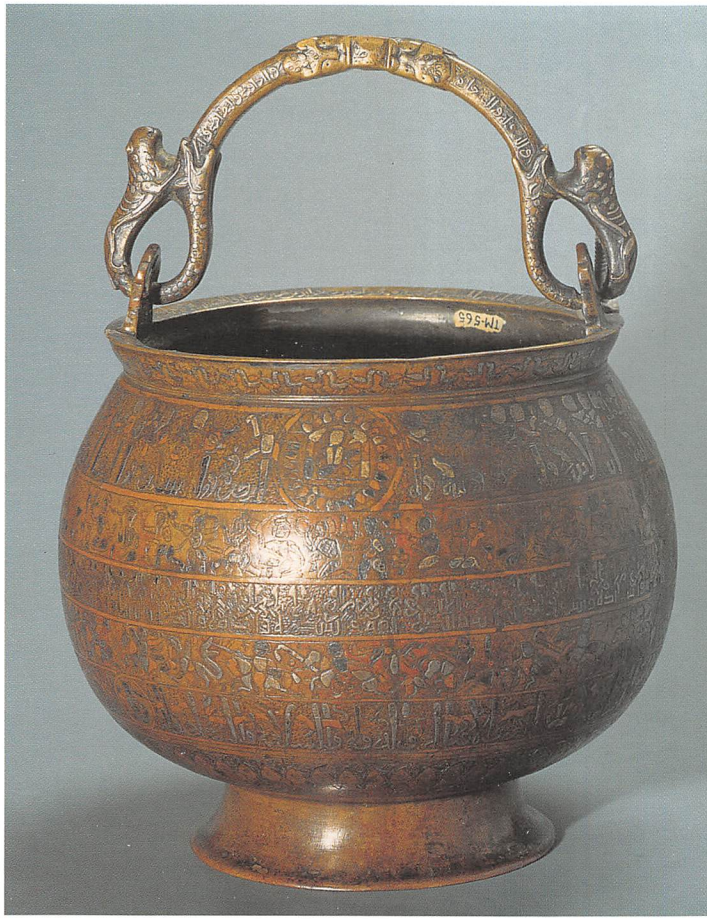
كان هناك أيضاً تياراً ثانياً يحافظ نُشاهده بوضوح في مجموعة نحتية فريدة من سبائك النحاس صُنِعَت سنة 602 هـ / 1206 م لولي إيراني على ما يبدو [260]، وتمثل بقرة درباني ترعرع عجلاءً، بينما وتب أسد مصغر على ظهرها، له وظيفة العروة. تذكرنا

بين هذه التصاميم رسوم الحيوانات المؤطرة وحدها أو في أفاريز، كما ظهرت الأشكال البشرية بعد أواسط القرن السادس هـ / الثاني عشر م، وكانت بدورها في مشاهد فردية أو ضمن أفاريز مدروسة لمشاهد الصيد والرماع. ولم تراكم الزخارف إلا عن قصد في بعض القطع المبهرة مثل سطل الاستحمام [257، 258]، الذي تظهر عليه نية إبهار الرائي بشاء الموتيفات وكثافتها.

تظهر الكتابات المنقوشة على كل التحف تقريباً، وإذ تتألف عادة من جمل من التهاني مجھولة المصدر، فإنها تُقدم أحياناً معلومات مهمة حول ولاة الأمر والصناعة وتاريخ الصنع، رغم أنها نادراً ما تذكر مكانه. وحرّرت أغليبة النصوص بالخط المزوي [253]، ومنه ذلك النوع المضمر صعب القراءة في الغالب، مع أن بعض الكتابات كانت بالنسخي البسيط، أو بالخط الجديد المجسم، المزدان بالزخرفة الحيوانية [254]. ونالت الكتابة عموماً الأهمية نفسها التي حظيت بها أنواع الزخارف الأخرى، كما انتشرت التصاميم

[255] رعاء مصنوع من خليط النحاس مع ترصيع بالنحاس والفضة، الارتفاع 41.8 سم. متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك





[257] دلو مصنوع من خليط النحاس مع ترصيع بالنحاس، الفضة، ومادة عضوية سوداء. يعود تاريخها إلى 1163، الإرتفاع 18 سم. هيراتج، مان بطرسبورغ

[258] تفاصيل من شكل [257]



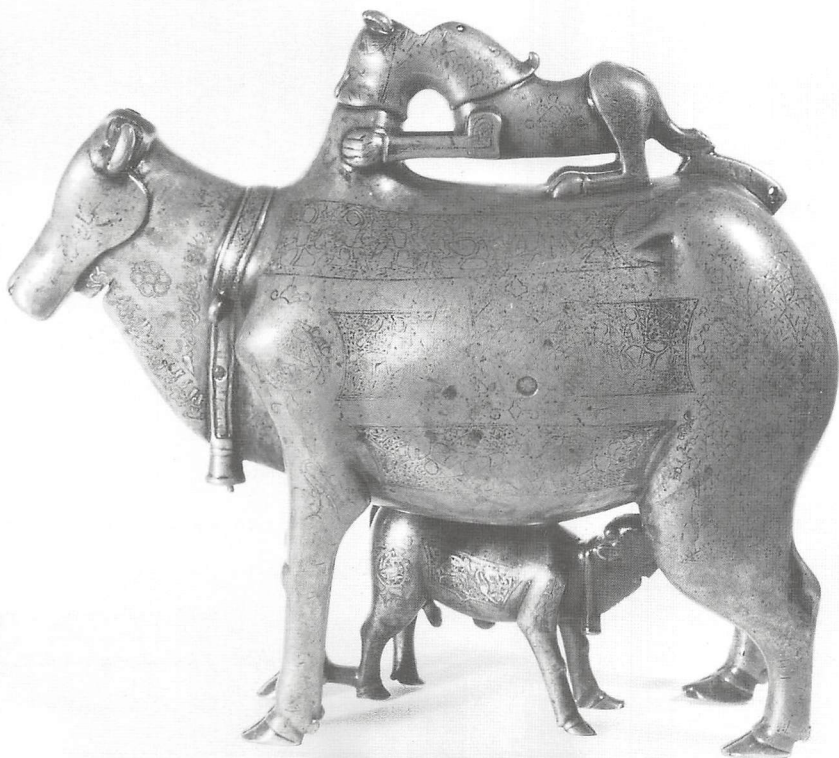
[256] شمعدان مصنوع من خليط النحاس مع ترصيع بالنحاس، الفضة، ومادة عضوية سوداء. يعود تاريخها إلى الرابع الأخير من القرن الثاني عشر الميلادي، الإرتفاع 40.3 سم. معرض فريبير للفنون، وشنطنون



المجموعة الرئيسية بالأوعية السasanية، وبنظيراتها المصنعة في الأقاليم الإسلامية الوسطى في العصر المبكر [100]. ولا يتحقق إن كانت هذه التحفة مجرد استمرار للأعراف المعدنية السasanية في المنطقة، أم أنها تمثل محاولة لمحاكاة الأعراف العباسية التي اعتمدت وقلّدت أحياناً كثيرة. بل إنّ موتيف الأسد الذي يهاجم ثوراً أقدم زمناً، ويرجح أنه كان رمزاً فلكياً في عصور ما قبل التاريخ، ثم اعتمد في العصر الأخيمني أو ربما قبل ذلك رمزاً للسلطة الملكية. إن التفاوت الذي تُعوزه البراعة بين الحيوانين، وتحويل الثور إلى بقرة حلوب يُبرزان من ناحية تضاعف هذه الأعراف القدية مع ما يصاحب ذلك من فقدان للحس النحتي وهو ما يشي به استخدام التطعيم التشكيلي بالفضة على جسم البقرة، مما يطمس شكلها الأصلي، كما تبرز من ناحية أخرى إرهادات فيها مزيد من الواقعية. إن دوام مثل هذه القوى التقليدية في الأقاليم الإسلامية الشرقية عند نهاية العصر الوسيط تضارباً كبيراً مع ما نشاهده على الأغلبية الساحقة من القطع المتجلسة تماماً والمندمجة كلية، إذ انصرفت بنجاح تلك القوى التاريخية المتنافرة. ولقد كانت النتيجة النهائية أسلوبًا مستجداً أوقفت تطوره في لحظة حرجة - وفي إيران نفسها - الغزوات المغولية. ومع ذلك سنرى في الفصل القادم أنّ هذا الأسلوب بلغ أوج ازدهاره في الجزيرة الفراتية وفي سوريا.

[259] محرقة بخطاء مصنوعة من خليط النحاس مع ترصيع بالفضة،  
الارتفاع 14.6 سم. متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك

[260] مغسلة للبدين مصنوعة من خليط النحاس مع ترصيع بالفضة.  
يعود تاريخها إلى 1206 م، الارتفاع 31 سم. هيرمنتيج، سان بطرسبرغ



يجهلون مصنيعها، ورُسمت عليها كلمات عامة. ولا يظهر أن القطع البلاطية كانت أفضل من ناحية الجودة الفنية والبراعة التقنية من تلك الهيئة لطبقة التجار، مثلما نرى على سبيل المثال في المقلمة المطعمة بالفضة المؤرخة سنة 607 هـ / 1211-1210 م والمصنعة لوزير خوازمشاه في مرو، وقد ذكرناها آنفًا [261]. ويُوضّح بالفعل أن القدر الذي لا يحمل إلاّ زخارف كتابية والمُصنوع لوزير آخر متواضعٌ من الناحية الفنية رغم أبهته، ويفتقد تماماً فخامة العديد من القطع الأخرى التي نجهل أصحابها. لكن يفترض أن التحف الفنية الراقية كانت مُقدّرة حق قدرها، كما يمكن أن تستخلص ذلك من المديح الذاتي الوارد في النصوص (وهي منتشرة على التحف الفارسية، وغائبة عن التحف القادمة من المناطق الأخرى للعالم الإسلامي)، ومن توادر توقيعات الفنانين على تحفهم، بل إن إحدى هذه التحف - ولنست أفضليها - منقوشة بما لا يقلّ عن أربعة مقاطع تعجيدة، منها الأربعة أسطر التالية:

من يكسب مثل هذا الإبريق  
إذ لا يوجد له مثيل ...  
ليرحم الله في عزّته  
صانع تحفة من هذا القبيل.

وإلى جانب عديد التحف من سبائك النحاس، وصلت إلينا كميات هائلة من الأواني الفضية، وهي تشمل: الجرار ومرشّات ماء الورد والأقداح والجفان والملاعق والأطبقة والعلب والمبخر. وتوجد وسائل قرابة فنية في الشكل والزخرفة بين التحف المذكورة ونظيراتها من سبائك النحاس، لكنها فريدة في بعض ملامحها، وتعكس علاقتها بالوسائل الفاخرة الأخرى. وهكذا نجد في أعناق مرشّات ماء الورد الطويلة صدى النسخ البلورية المعاصرة ذات المساحات النافرة ومائدة الحواف، كما يمكن ربط العلب المستطيلة المغطاة بمبلاطها المبكرة المصنعة من العاج. استُخدمت في الفخاريات والمعادن العاديّة من حين إلى آخر، وعن قصد الموقفيات السياسية، وقد عكست في التحف الفنية بوجه خاص، روحًا تقليدية جدًا. من ناحية أخرى يُذكرنا شكل الصحفة الإيرانية الغربية المؤرخة من بين 616-594 هـ / 1198-1219 م [262] بصحف ذات سيقان سابقة بسنوات قليلة كانت موجودة في المالك البيزنطي. وكما كانت الحال في التحف من سبائك النحاس، كان النقش أهم تقنية زخرفية، مع أنَّ النيلو أدى دورًا مهمًا على غرار التطعيم في التحف المعدنية، وقد أضاف التذهيب الجرئي مزيدًا من الشراء اللوني، بينما كان النقش النافر والزخرفة المصبوبة نادرًا.

ونجد النيلو أيضًا - لكن نادرًا - على الحلي الذهبية التي وصل إلينا منها الكثير، وهو أكثر وفرة على قطع الزينة الفضية التي لم يتبق منها نسيبيًا إلاّ القليل، أما التقنيات الزخرفية الأكثر انتشارًا في مجواهرات العصر الإسلامي الوسيط فكانت التحبيب والصياغة التخريجية، وكانت الأسوره [263] والخواتم والأقراط ومكونات القلادات وزينة الشعر والرأس والعقود معروفة، كما كانت حال علب التمام، وتؤكّد انتشار موجة هذه الزينة في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م الرسوم الملونة الواردة في النسخة المبكرة لكتاب عبد الرحمن الصوفي: "صور الكواكب الثابتة"، وقد تناولناه بالدراسة في الفصل السابق. ويمكن التعرف إلى العديد من قطع الصياغة المرسومة على هذا المخطوط ضمن القطع التي وصلت إلينا. وبناءً على ذلك، فمن المعمول أن نفترض أن العديد من القطع المرسومة التي لم يبق لها أثر اليوم يمكن عددها صورًا مطابقة لحالي الزينة الراهنة في السنوات الأولى من العصر الإسلامي الوسيط، وهو ما يُوسع كثيرًا معارفنا المتعلقة بفن



[261] محفظة أقلام مصنوعة من خليط النحاس مع ترصيع بالفضة. يعود تاريخها 1201 م، الطول 31.4 سم. معرض فرير للفنون، واشنطن.

[262] حلة فضية بعض أجزاؤها مطلية بالذهب. يعود تاريخها إلى ما بين 1198 م و 1219 م. مجموعة كير، لندن



كانت خراسان أهم مركز مبكر لإنتاج التحف المعدنية في إيران. وكما رأينا آنفًا فقد ذُكرت هرات بوجه خاص على سطح الحمام، ونجد لها مذكورة أيضًا على إبريق أُنتج بعد عشرين سنة من ذلك التاريخ، سنة 576 هـ / 1181 م. كما ترد نسبة "هروي" (نسبة إلى هرات) كذلك في توقيع فنان أُنجز محبرة حوالي 596 هـ / 1200 م. وترتّد توقيعات الفنانين من أصفاراين ونيسابور، وهما في خراسان بدورهما، كما أن المقلمة العائدة إلى سنة 607 هـ / 1210-1211 م يمكن أن تكون صُنعت في هرات [261]. وقد نهب المغول سنة 618 هـ / 1221 م هرات ونيسابور ومورو، ثم أعادوا الكثرة على هرات سنة 619 هـ / 1222 م كما فعلوا في مراكز أخرى شمال شرق البلاد. وقد حملت هذه الكوارث هجرة العديد من الصناع إلى غرب إيران، ولا سيما إلى الجزيرة الفراتية، حيث أسهمت تصاميمهم وتقنياتهم في تطوير أسلوب جديد للتحف المعدنية المطرّمة، وبدورها أثرت هذه التحف كثيًراً في تلك التحف التي كانت تُنجذب في سوريا والأناضول.

يبدو أن التحف الإيرانية من سبائك النحاس المُصنعة قبل الغزو المغولي كانت موجهة إلى تشكيلة عريضة من العمالة، والأرجح أن الزبائن كانوا يرتادون الأسواق لشراء بضائع

ولدينا في الطرف الآخر من تشكيلة الخزفيات قطعٌ صُنعت لطبقات العامة، وهي أكثر عدداً وتتنوعاً، نظراً إلى أنَّ صناع هذه التحف مجهولون وأنها قطع اعتيادية يصعب في بعض الأحيان الجزم إن كان أصحابها من سكّان المدينة أم أنهم من أثرياء المجتمعات الريفية.

إن التشكيلة العريضة والبراعة الفنية وثراء التصاميم تشي بارتفاع المكانة الاجتماعية لفن الخزف. ويؤكّد ذلك التواتر المطرد لتوقعات الخزفيين منذ أوواخر القرن السادس هـ / الثاني عشر م. ويتجلى ذلك حتى على الفخاريات غير المطلية بتصاميمها المُنجزة ب مختلف التقنيات. بل الأهم من ذلك أنه بعد أن كان حرفياً الفخاريات يقلدون في السابق أشكال وزخرف الأواني المعدنية (وقد استمروا في ذلك) انطلقت العملية العكسية التي تميز بالوعورة التقنية، أصبحت الأواني الخزفية تُقلد بسبائك النحاس، فقد انعكست



[263] سوار للذراع مصنوع من الذهب. يعود تاريخها إلى النصف الأول من القرن الحادي عشر الميلادي، الإرتفاع عند المشبك 50.8 مم. متحف الميتروبولitan للفنون، نيويورك



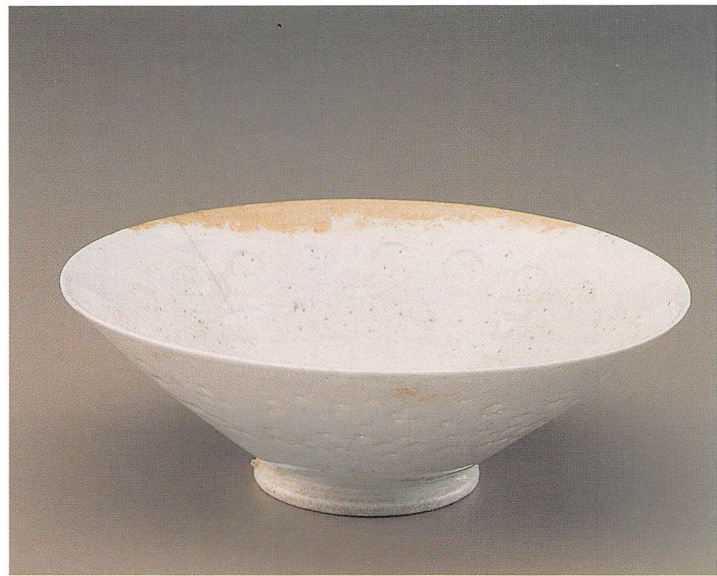
الخلي الشخصية خلال تلك الفترة. يشكل الحصّ المجال الآخر الذي يُساعدنا على سدّ فجواتنا المعرفية المتعلّقة بفن الزينة الشخصية واللباس خلال العصر الوسيط في الأقاليم الإسلامية الشرقية، وتبرز بوجه خاص مجموعة المحنوتات النافرة بخارفها الملوّنة، وقد رأينا إحداها آنفاً [247]. وتسمح لنا كل واحدة من هذه الشخصيات بأن تصوّر لباس فرقه التخبّة العسكريّة وأزيائها التي كانت تُشكّل الحرس الخاص للسلطان في الأقاليم الإسلامية الشرقية إبان العصر الوسيط. وهناك نحت نافر آخر [264] ما زال يحتفظ بكثير من ألوانه، ويعطينا صورة واضحة جداً عن غمد الخنجر المرصّع، وغطاء الرأس، والخلي التي تُزيّن رقبة هذا المقاتل الشاب وأذنيه. كما رسمت بعناية تفاصيل ثوبه المربوط، بحافته الجانبيتين المزداتين باللؤلؤ والمجاراة الكرويّة المرّعة، وكذلك توقيع الطراز على الأكمام.

أما الفخاريات التي أتّجت في الأقاليم الإسلامية الشرقية خلال العصر الوسيط فتُعد بالآلاف، وهي بلا منازع أكثر التحف ثراءً من بين منتجات هذه المنطقة وقتئذ، وتحتفّل عن التحف المتبقّية المُنجزة على وسائل أخرى لأنها تعكس احتياجات شريحة أوسع من الزبائن. ولدينا في أحد أطراف هذه التشكيلة العريضة الأواني المُصنعة للباطل الملكي التي تردُّ عليها السلسلة الكاملة للألقاب الرسمية، ييدُ أنَّ المركز المرموق للملك لا يتضمن إلا من خلال التقنية الفاخرة ومجموعة التمثيلات التي تُصوّر أنشطة الترفيه الأميرية أو الإنجازات البطولية. كما أنَّ الزخرفة العمارية على الجصّ متّميزة بدورها. ولا غرابة في أن تُستخدم في هذه القطع الفنية أثمن التقنيات وأكثرها متطلبات، لأنَّها مُصنعة لسرايا الميسوريين، وللمساجد والأضرحة المُؤولة من قبل أثرياء القوم. ويجدُ التذكير في هذا الصدد بأنه انطلاقاً من 493 هـ / 1100 م تقريباً بدأت تتطور ببطء وبصورة منهجة مبادئ الفسيفساء الخزفية متعددة الألوان، ومع حلول النصف الأول من القرن السابع هـ / الثالث عشر م، بلغ هذا التطور ذروته، وأصبحت مساحات جدارية كبيرة تُغطى كليّة، وقد نجم عنه تحول كامل في جمالية العمارة في الأقاليم الإسلامية الشرقية، تحولٌ جعل من المربّعات الخزفية أحد أروع أشكال تزيين العمارت في ذلك الجزء من العالم الإسلامي، على امتداد القرون اللاحقة.

تدربيجاً انطلاقاً من سنة 565هـ / 1170م ميل إلى الجمع بين موتيفات مختلفة وإلى التركيبات المعقدة. ورغم ندرة الأدلة الأثرية المتوفّرة التي يمكن الاعتماد عليها لرسم تسلسل زمني مُؤكّد، إلا أنَّ الأعداد الكبيرة من القطع المؤرخة بين أنواع الفخاريات الكثيرة الرايحة في هذا العصر تسمح لنا ببناء تسلسل مقنع.

في وقت ما من النصف الأول للقرن السادس هـ / الثاني عشر م - زمن أولى السلالة الفاطمية - دُخل إلى الأقاليم الإسلامية الشرقية فن الفخاريات ذات البريق المعدني، وشكل جديد من الخزفيات يُعرف بالمخالط أو الخليط الحجري. والأرجح أنها جُلبت من مصر، وربما من سوريا. ونفترض أنَّ هذه المستجدات دُخلت إلى مدينة قاشان وسط إيران، التي كانت أهم مركز خزفي في المنطقة خلال هذه الحقبة يُتّج أوانى مُصنوعة بعناية بعدة تقنيات متباعدة. وبعد إدخاله أصبح هذا الجسم الخزفي الأبيض - خليط اصطناعي من الكوارتز والطين الرفيع وجزيئات البلاور - يُستخدم بعد فترة وجيزة من قبل الخزفين الإيرانيينخلفيةً للتصاميم الملوونة التي أضحت خطوطها أكثر جلاءً ووضوحاً، وتبيّنت المزيد من التنوع في تدرجات الألوان، مقارنةً بما أُنجز قبل ذلك الحين.

لقد كانت تقنية نقش أو حفر المساحات الخزفية أو كليهما إرثاً من العصر الإسلامي المبكر [102]، غير أنَّ الفترة التي صُنعت خلالها الصحفة الرقيقة [265] لم تكن فترة استمرار فحسب. وإنْ تُعدَّ هذه التقنية تبنياً وتكيفاً للأواني أحادية اللون المصرية والسورية المنقوشة والمحفورة [327] فإنَّ الخزفين الإيرانيين الذين انتجووا الأواني ذات الجسم الخزفي الخليط المنقوش والمحفور والمُثقب قد استلهموا الخزف الصيني كذلك خلال العصر الوسيط. وعلى عكس القطع المبكرة المنقوشة والمحفورة أصيلة الأقاليم الإسلامية الوسطى، تتمثل أحياناً الزخرفة التي أُنجزها الخزفين الإيرانيين، في ثقب جوانب الإناء، أمّا عندما تُغطى تلك النقوش بالطلاء اللامع الشفاف فتُصبح الجوانب مُسفرة وكثيفة

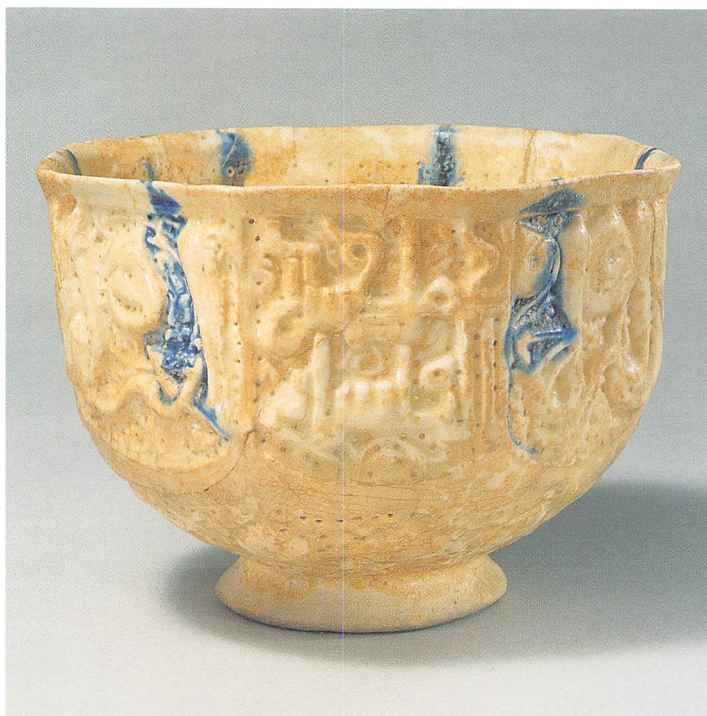


[265] جلة ذات بدن مكون من مواد مركبة مزينة بالتحت، النقش والتقطيب، القطر 18.4 سم. معرض فريبير للفنون، واشنطن.

في مجال الخزفيات المعاصرة "الفورة الفنية" التي شهدناها في فن التحف المعدنية، رغم أنَّ عدد الموارد الأيقونية التي تزيّن الفخاريات أكبر بكثير من تلك الواردة على القطع المعدنية. وإضافة إلى المحاور الأمامية والفلكلورية المستخدمة عليها، انطلقت الخزفيات في إدماج الموضوعات الأدبية كذلك، وظهرت في البداية على الأواني والمرتعشات الخزفية عدة مشاهد من الملحم الوطنية الفارسية. وتكensi في الوقت الحاضر قيمة ثمينة جداً، إذ لم تتبقَّ من تلك الحقبة أية نسخة إيرانية مصورة من الشهنهامه. ثم إنَّ الخزفيات تورّد في كثير من الأحيان أبياتاً شعرية، سواءً كانت مقتطفات لكتاب الشعراء كالفردوسي والنظامي، أم تعابير مأثولة للحب العذري، ومع ذلك فلا تفتقد هذه الأخيرة تماماً الفائدة الأدبية، لأنَّها تحافظ من ناحية على الصبغ الشعبي للقصائد الكلاسيكية، وتعطينا من ناحية أخرى نماذج للهجات المحلية.

كانت الأواني تُصنَّع يدوياً بال قالب الفخاري أو تُشكّل على العجلة. وتتراوح أشكالها من الصحاف البسيطة غير المطلية عادةً والمنتشرة في كل مكان، إلى جرار الماء المزخرفة بعناية، والتماثيل الحيوانية والبشرية المستخدمة أوعيةً أحياناً. وكانت تُعلق بالطلاء الشفاف، أو العائم دون اللون، أو أحادي اللون، وفي بعض الحالات النادرة بالطلاء متعدد الألوان. ثم إضافة إلى زخارفها المصنوعة بال قالب كانت مساحاتها منقوشة، ومنحوتة، ومثقوبة، ومزدانة بتصاميم مزجّجة تحكيةً أو فوقية. ويشمل آخر صنف منها التقنيات الفاخرة والصعبه المتمثلة في الطلاء ذي البريق المعدني أو الطلاء بالمينا، وأحياناً بكليهما، ويتسّم معظم هذا الإنتاج الخزفي عموماً بالتميز، وبالبراعة، وبالإنchan في عمليات المعاجلة.

يستحيل أن ندرس بالتفصيل كلَّ محور زخرفي على حدة، بسبب أعدادها الهائلة، ويمكن أن نلاحظ باختصار استمرار كلِّ أنواع التصاميم المعروفة من قبل. كما كانت تُحَبَّذ الأرابيسك، والأشكال النباتية التجريدية الأخرى، والحيوانات، والمجموعات الفردية أو الكاملة من الشخصيات البشرية (خلال المئة سنة الأخيرة من هذه الفترة)، والعديد من الموتيفات ملء الفراغات كذلك. أمّا النصوص المنقوشة الرسمية العريضة المزوية (على عكس الكتابات الشائعة بالخط النسخي) والتركيبات الهندسية، فكانت نادرة. ثم ظهر



[266] وعاء ذو بدن مكون من مواد مركبة مقولب ومثبت، القطر 17.5 سم. متحف المتروبوليتان، نيويورك.



[268] حلقة ذات بدن مكون من مواد مرکبة مزججة والملونة بالغشاء الزجاجي، القطر 20 سم. متحف أشمونين، أوکسفورد.

قريبة جداً في شكلها ونحوتها من نوع آخر من الأواني ذات البريق المعدني التي يظهر عليها ما سماه عن صواب أوليفر واتسون: (الأسلوب المعماري). وكما أشرنا آنفاً فإنه توجد حجج قوية كي نقترح أنَّ هذا الإنتاج الأول في الأقاليم الإسلامية الشرقية من الأواني ذات البريق المعدني - المتركزة في مركز إنتاج الفخاريات القاشانية وسط إيران - اتبثق من تأثيرات حرفية الفخار للبلاط الفاطمي بقصد الأنفول وقتئذ، فقد كان كلُّ من التصاميم والモئيفات ذات البريق المعدني على الخلفية البراقة، معروفاً لدى البلاط المذكور (راجع الفصل السادس). وقد زخرفت هذه الأواني بال تصاميم الحيوانية التخينة والروحية أو بالشخصيات الأميرية التي كانت تبرز مع الأراييسك العريضة على الخلفية العميقية ذات البريق المعدني [269]. ولم تقدر أبداً التحف الفنية اللاحقة على منافسة مقاييس هذه القطع المبكرة، ولا حرفيتها النشطة، ولا حركتها الفعلية أو الكامنة.

هناك قطع أخرى معاصرة على الأرجح للتحف ذات البريق المعدني المتجزة بالأسلوب المعماري أطلق عليها واتسون (الأسلوب المصغر). ويبدو أنَّ الخزفيين الذين أنجزوا أغلبية القطع المتنسبة إلى هذا الأسلوب لم يسيطروا على المواد التي عملوا عليها بالكافاءة ذاتها التي نشاهدها لدى الخزفيين العاملين بالأسلوب المعماري في المدينة نفسها، أما مصدر إلهام المجموعة من الموليفات ذات القياسات المصغرة - المرتبة ضمن سلسلة من اللوحات والأفاريز - فقد وفرته رسوم المخطوطات. غير أنَّ مقاييس التصاميم وطبيعتها المتكررة، إضافة إلى خيار اللون الثنائي، تعطي هذه الزخرفة مظهراً تغلب عليه الفوضى والاضطراب [270]. كما يوجد صنف فرعى نادر، وهو عادة أكثر إتقاناً، سماه واتسون (الأسلوب المصغر) ذا المقاييس الكبيرة. ويتمثل هذا الصنف الصحن [271] الذي يحمل مشهد أحد الوجهاء - غير المعروف حتى الساعة - بينما يدخل مدينةً مصحوباً بفارسين وحارس مسلح بالرماح يسير على قدميه. كما يصاحب الموكب كلبان من فصيلة السلوفي

الشفافية مثلما هي حال الخزفيات الصينية التي تسعى لمحاكاتها. كما أنَّ الإناء المُثقب [266] المصنوع بال قالب يسعى بدوره إلى محاكاة مظهر خزفيات سنج Sung، وقد وقع على التحفة حسن القاشاني، مما يشير إلى أنَّ القطعة صُنعت بالفعل في ذلك المركز الخزفي الشهير في العصر الوسيط، أو أنَّ الخزفي هاجر من هناك، لكنه واصل حرفته معتمداً على الأعراف الصناعية المرتبطة بقاشان.

هناك مجموعة محلية من الفخاريات الإيرانية المقوشة، وهي على شكل أوانٍ طينية سبقت الصنف الخلطي الذي تعرضنا له توأً، وهياً له، وزُرِّيت هذه القطع وهي صاحب في الغالب بمختلف الموليفات المقوشة على طبقة بيضاء، ثم طليت بطلاء رصاصي لماع أصفر أضيفت إليه لمسة خضراء في الحافة أعلاه مزيجاً من الحيوية. وتتألف الرسوم في معظمها من أفاريز الأيلول أو الأسود المزروية أو الطيور ذات الصدور العريضة، على خلفية مخططة في العادة. وفي القطع الأكبر حجماً والأعلى جودة تبرز الحيوانات على هيئة متصلبة، زادت في تصلبها مواقعها الفردية داخل إطار ثخينة من الدوائر وأنصاف الدوائر المتقطعة المرسومة بعنایة [267]. إنَّ هذا التأثير الدقيق بالخطوط يعطينا انطباعاً بأنَّ

الأواني مجرد تقليد للتحف المعدنية المقوشة، باستخدامة أولية أكثر تواضعاً.

والتنوع الآخر من الفخاريات الرائجة في هذه المنطقة في العصر الوسيط يُطلق عليه: الأواني الظلية، وهي نوع آخر من الرسم على طبقة تحت الطلاء اللامع الرصاصي الشفاف المستخدم في الأقاليم الإسلامية الشرقية إبان العصر المبكر [188-190]. وقد تعين إضفاء تغييرات على التقنية الأولى بسبب النوعية الجديدة للجسم. وفي بعض النماذج المتنمية إلى هذه المجموعة [268] غطِّيت القطعة بأكمالها بطبقة سميكة من الأسود الملوّن بالغشاء الزجاجي frit. وبعد جفاف القطعة يُحفر جزءٌ من الأسود ويزال كي يبقى التصميم نافراً، إثر ذلك يُعطى الإناء بطبقة ملائمة فيروزية شفافة. وتُعدَّ هذه الأواني



[267] حلقة خزفية مقصولة ومنقوشة، القطر 22.5 سم. متحف فيتزويليام، كامبريدج

على الأرجح، بينما ينظر رجالان وأربع نساء محجبات إلى المشهد من وراء سور. ولعله يجدر أن ننظر إلى المشهد المرسوم على هذا الصحن الرابع بوصفه مثلاً لما يُسمى صورة خاصة. لقد كانت وظيفة هذه الرسوم تشبه إلى درجة كبيرة وظيفة الصورة الفوتografية العائلية، فهي ذكريات مناسبة عائلية تتعلق بمجموعة صغيرة. وتتوارث التحف المؤرخة لهذا الصنف من الأسلوب المصغر في مجلملها ما بين 589-1179 هـ / 1194-1574 م.

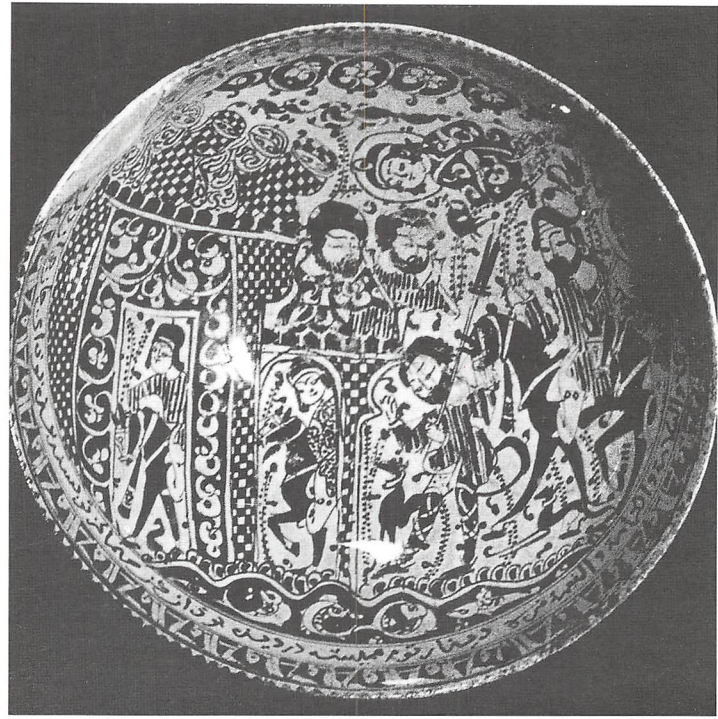
استُخدم هذا الأسلوب المصغر كذلك في عدة تحف مزخرفة بما يُسمى تقنية المينا، إذ يساعد العدد الكبير من الألوان في تحديد التفاصيل بدقة، كما ترد صور فردية وموئليات ذات مقاييس كبيرة على هذه الأواني. والأرجح أن هذه الأخيرة هي الأكثر فخامة من بين جمع أصناف الأواني الخزفية التي انتُجهت في الأقاليم الإسلامية الشرقية خلال العصر الوسيط. وتوجد أوجه شبه وقرابة بين الصحنون المُنجَز بالأسلوب المصغر ذي المقاييس الكبيرة بوجه خاص، ومجموعة صحنون المينا التي أطلق عليها "صحون محروم" بسبب ورود ذكر هذا الشهر الإسلامي على ثلاثة من بين الخمسة المؤرخة منها [272].

أما الدليل الذي يُثبت أن التقنيتين الزخرفيتين بالبريق المعدني وبالمينا معاصرتان فيتمثل في ورودهما على تحف فنية في آنٍ معًا. لقد تطورت تقنية المينا من خلال سعي بعض الفخاريين الإيرانيين إلى زيادة عدد الألوان لتوسيع تشكيلاتهم، فقد كانت الألوان الثابتة





[272] حلقة مطلية بطلاء الخشب ومن ثم بطلاء فوقي، يعود تاريخها إلى محرم 583هـ، مارس 1187م، القطر 21.6 سم. متحف الميتروبولitan، نيويورك



[271] حلقة ذات بدن مكون من مواد مركبة مصقوله ومطلية بطلاء لامع، متحف كايلول

آنفًا [268]، وتتألف - أساساً - التصاميم قليلة العدد من أزهار الزنبق صغيرة الحجم ومن جذوع ورقية متتّمة يُشار إليها عادة بموtif الصفاصف، ومن الأسماك. كما توجد عليها نصوص شعرية بالخط السخني مرسومة بالأسود أو الأزرق الكوبالي أو منقوشة في الشرائط الملونة بالغشاء الزجاجي، وهي مشغولة في العادة ضمن ترتيب شعاعي تحت طلاء لامع فاتح اللون أو فيروزي [267]. لكن القطع اللافتة للنظر من بينها تحمل رسومًا تشخيصية كالرموز الفلكية، والعنقاء، والنسرور، والصور الحيوانية والبشرية. بل إن بعض الرسامين الطموحين عمدوا في حالات معينة إلى رسمها فوق غلاف خارجي مشبك يكاد يحجب المساحة الداخلية العميقه للإنسان [277]. وتشير التوارييخ الواردة على هذه القطع المتصلة بإنتاج قاشان إلى أن أفضل التحف صُنعت ما بين 600-612هـ / 1204-1216م، وهي الفترة الزمنية التي تعود إليها التحفتان المذكورتان في هذا المقام.

أما آخر صنف من الأواني ذات البريق المعدني التي نتناولها بالدراسة فهي المزخرفة بما سُمي الأسلوب القاشاني، وتشمل هذه المجموعة الكبيرة الصحاف، والأطباق، والمزهريات، والجرار، والأباريق مختلفة الأشكال، وكذلك المربيات الخزفية الجدارية الصغيرة واللوحات الأكبر حجمًا التي تكون المحاريب. ومهمما كان شكل هذه القطع فإنه تبرز في زخرفتها عدة موتيفات مشتركة: بطة طائره سمينة، ورقة متفرعة على شكل كُلُوة، زخرفة لوبلية محفورة في الخلفية اللامعة. إن الكتابات الواردة على بعض المربيات الخزفية والأدلة الأدبية لا تدع مجالاً للشك في أن قашان كانت منشأ كل القطع المزخرفة بالأسلوب القاشاني، وهو ما يؤكّده المصطلح الفارسي المستخدم للمربيات الخزفية: قاشي، الذي يعني قاشاني، أو من قашان. وتميز الجفان الكبيرة والأطباق بوجه خاص بشراء رسومها، ولا سيما تلك التي تمثل الملوك المتوجين والفرسان. كما نجد تصاميم مماثلة وإن كانت أقل تطوراً على المربيات الخزفية على هيئة نجمة ذات ثمانية رؤوس (كانت تُركب بجمعها مع

ترسم بالصيغ في طلاء لامع رصاصي يُكتَف بالقصدير. إثر الفتن الأولى، توضع الألوان الأقل ثباتاً وتُعاد القطعة إلى الفتن الثانية. ولقد سمحت هذه التقنية للفنان بأن يرسم بمزيد من التنوع اللوني مع التحكم التام. وسواء أكانت الأساليب اقتصادية أم جمالية فإنه لم تُعمَر هذه التقنية طويلاً.

إضافة إلى الرسوم التشكيلية الرسمية الواردة عادة على الفخاريات، ظهرت مشاهد تنتهي إلى أصناف معينة، بل هناك موضوعات مستوحاة - وحتى منسوبة - من الرسم، ولا سيما مقاطع من الشهانمه ومنها على سبيل المثال بطولات بهرام، وسلسلة كاملة من المشاهد المتتابعة كموكب نصر فريدون، وقصة حب بيجن ومنيجه [273]. ويتبّع أن الموضوعات من هذا القبيل المأخوذة من الأدب منتشرة أكثر على التحف الفخارية مما هي على نظيراتها المعدنية. وهناك زهاء ستة والثلاثين قطعة متبقيّة من النوعين المذكورين، وهي تحمل رسومًا تشكيلية متميزة من خلال خصوصيتها الأيقونية.

يرد على صحن كبير [274] مشهد معركة تمثل هجوماً على حصن يقوم به جيش جرار من الفرسان والمشاة والفيلة، وتحمل أهم الشخصيات أسماء تركية، مما سمح بالتعرف إلى معركة هاجم خلالها أمير إيراني - غير ذي شأن - وجنوده حصنًا من حصون الحشاشين. وتُعد هذه الرسوم متميزة بمقاييسها الكبيرة وتفاصيلها الدقيقة. كما تجدر ملاحظة أنه على عكس موضوعات الشهانمه، لم يكن مألوفاً وصف الأحداث المعاصرة، وهو ما يفسّر عدم التعرّف إليها منذ الولهة الأولى مما استوجب إضافة الأسماء. كما أن الحدث التاريخي يوحّي بأساطير الماضي التي وردت بوصفها بطولات مماثلة على المساحة الخارجية للصحن [275]، ولعلنا أمام آخر لصورة شخصية أو لذكرى حدث معين.

ظهر حوالي عام 596هـ / 1200م صنف من الخزفيات بطلاء لامع تختي - تمثّله بالأساس صحنون لها أشكال معيارية جذابة، وأطباق، وجرار - حل محل التقنية الظلية التي درسناها

مربعات على شكل متعامد) [278]. لقد زُركشت أجسام الشخصيات بكثافة، وحتى أبدان الحيوانات بالتنقيط والأرابيسك وغيرها من الموبقات الورقية إلى درجة أنها تتوارى في الخلفية للنماة المُزخرفة بدورها بالأوراق والطيور واللوالب الصغيرة. ولا تبرز في غالب الأحيان إلا الوجوه البشرية المحاطة بهالة [270]. كما استُخدمت مختلف الترتيبات زخرفية الأصل وذات الطبيعة الشكلية في المربعات الزخرفية على هيئة النجمة والقطاع والمقطعون التي تزيّن فسيفساء المساجد والأضرحة.

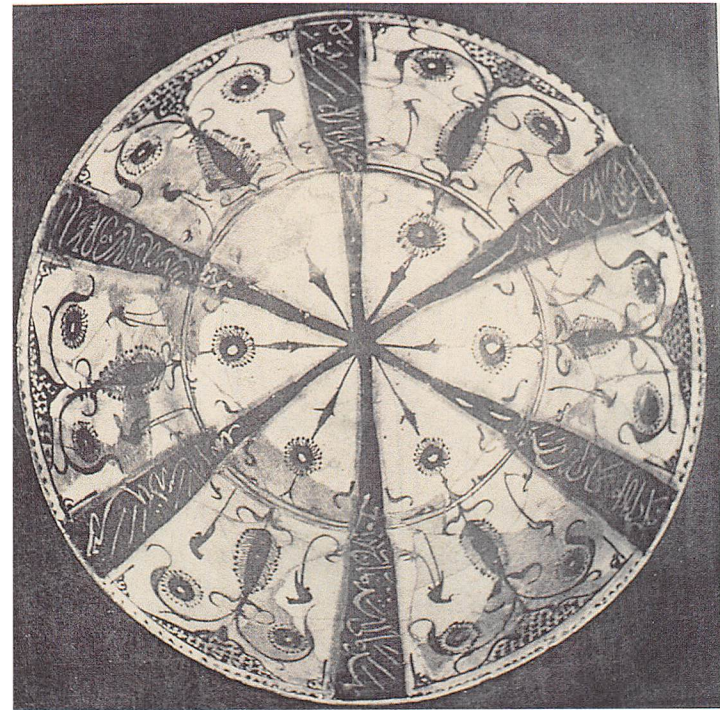
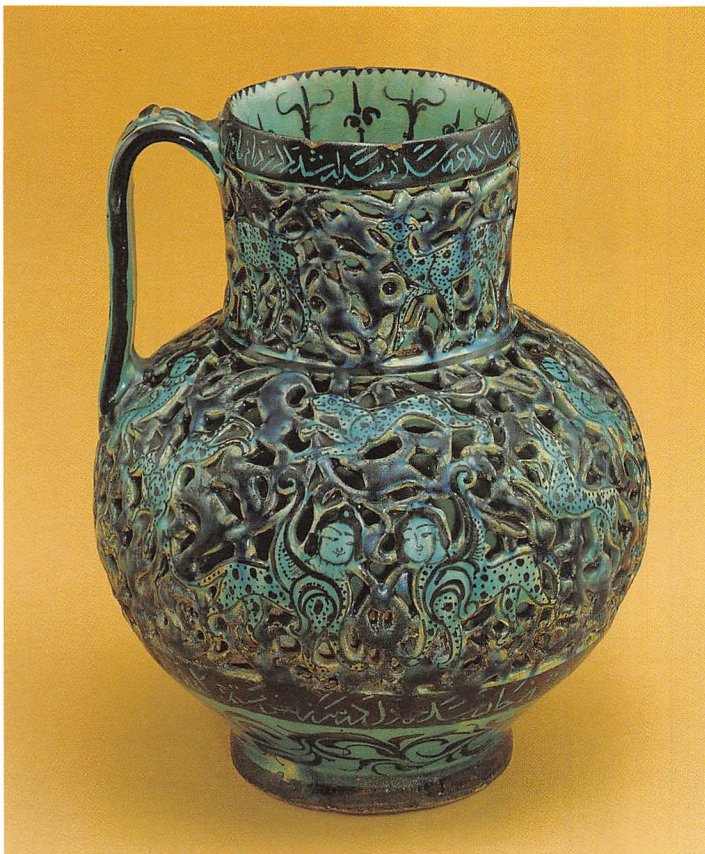
أما مجموعات المحاريب [280] فهي أكثر احتشاماً في سجلها الزخري، إلا أن مقاييسها أكثر فخامة، وتُعطي انطباعاً شاملاً مهيباً. وتتدخل سلسلة متدرجة من المشكاوات



[273] دورق مطلي بطلاء الخشب ومن ثم بطلاء فوقى،  
الارتفاع 12 سم. معرض فريبير للفنون، واشنطن.

[274] صحن مطلي بطلاء الخشب ومن ثم بطلاء فوقى،  
القطر 47.8 سم. معرض فريبير للفنون، واشنطن.

[274] منظر جانبي للشكل [273]



المسطحة الواحدة في الأخرى، بينما يُؤطر المجموعة كورنيش بارز بقوة. وتنفصل في الغالب الوحدات المكونة حول الكتابات بالخط النسخي العريض ويدرجة أقل بالخط المزوي. وتتجلى الخطوط بارزة بوضوح من خلال لونها الأزرق الداكن على الخلفية المماءة الكثيفة. ويتألف صدر اللوحة عادة من قطعة خزفية خماسية الأضلاع، يُشرف عليها موتيف أرباعي متناول، يبرز بدوره على خلفية أوراق قاشان النموذجية. وكما هي حال الأواني والمربيعات الخزفية يوقع الخزفيون - في الغالب - على المحاريب، ويوردون تارikh الإنتاج. وقد سمحت هذه المحاريب الموقعة بالتعرف إلى عائلة من صانعي المحاريب تشمل عدة أجيال.

من المحتمل أن العديد من مختلف أصناف الفخاريات المنتجة داخل الأقاليم الإسلامية الشرقية خلال العصر الوسيط، قد صُنعت في أحد المراكز الخزفية المتعددة، لكن الأرجح أن مدينة واحدة فقط في المنطقة انتجت خلال هذه الفترة فخاريات ذات بريق معدني - سواء كانت هذه الفخاريات ثنائية أو ثلاثية الأبعاد - لا وهي قاشان. وكانت هناك سوق داخلي إيرانية شاسعة تختدم داخل القوقاز وأسيا الوسطى، وتسوق فيها الزخارف المعمارية الخزفية ذات البريق المعدني التي تُنتج في قашان، وما يُثبت ذلك عدد المحاريب والمربيعات الخزفية المصنعة هناك خلال هذه الفترة وتلك التي تلتها، والتي عُثر عليها - على سبيل المثال - في باكو، ودمغان، ومشهد، وقم، وفي رامين. أما فيما يتعلق بالتحف ثلاثية الأبعاد ذات البريق المعدني، في هذه المدينة وسط إيران، فقد عُثر على أمثلة منها إلى حدود

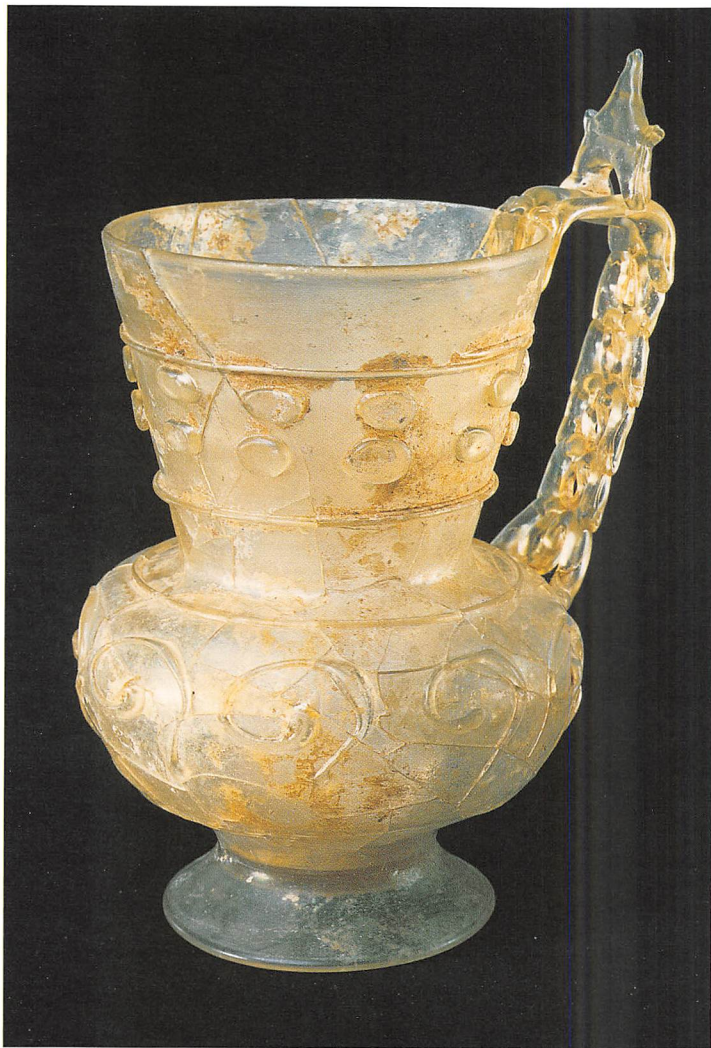
شاهدناه على أيّ من الوسائل الأخرى التي درسناها آنفًا، ويتبّع من هذه الأدوات الجلدية وجود روابط بوجه خاص مع أدوات الجص والتحف المعدنية. إنّ الأزهار المتداة والسيور الجلدية المدرسوة بعناية فائقة تقدّم أدلة واضحة على أنّ صناعة الجلد بلغت درجة عالية. وما من شكّ في أنّه لو بقيت قطع كاملة لشكّلت مذاج زخرفية من أفضل ما أنتجه تلك الحقبة [282]. ورغم ندرتها فإنّ هذه القوالب الجلدية تشكّل إضافات بصرية تؤكّد الروايات المتعددة من العصر الوسيط التي تحدث عن السروج الراقي والدروع متقدّنة الصنع، وقد وقّع بالفعل على أحد هذه القوالب: "بندر السروجي".

### فن الكتاب

تواصل أثناء العصر الوسيط استخدام الأسلوب الجديد للكتابة في مجموعة كبيرة من المخطوطات القرآنية، التي نُسخت في الأقاليم الإسلامية الشرقية. وتتألّف كل صحفة في العادة من ثلاثة إلى أربعة أسطر مكتوبة بهذا الخط المُصمّم بوضوح، وهو ما يسمح بتخصيص المساحات الكبيرة المتبقية للزخارف النباتية أو الهندسية أو الحروفية الرقيقة،



[279] صحن ذو بدن مكون من مواد مركبة مصقول ومطلي بطلاء لامع. يعود تاريخها إلى 1207 هـ / 352 م، القطر 120 سم. متحف فيكتوريا وألبرت، لندن.



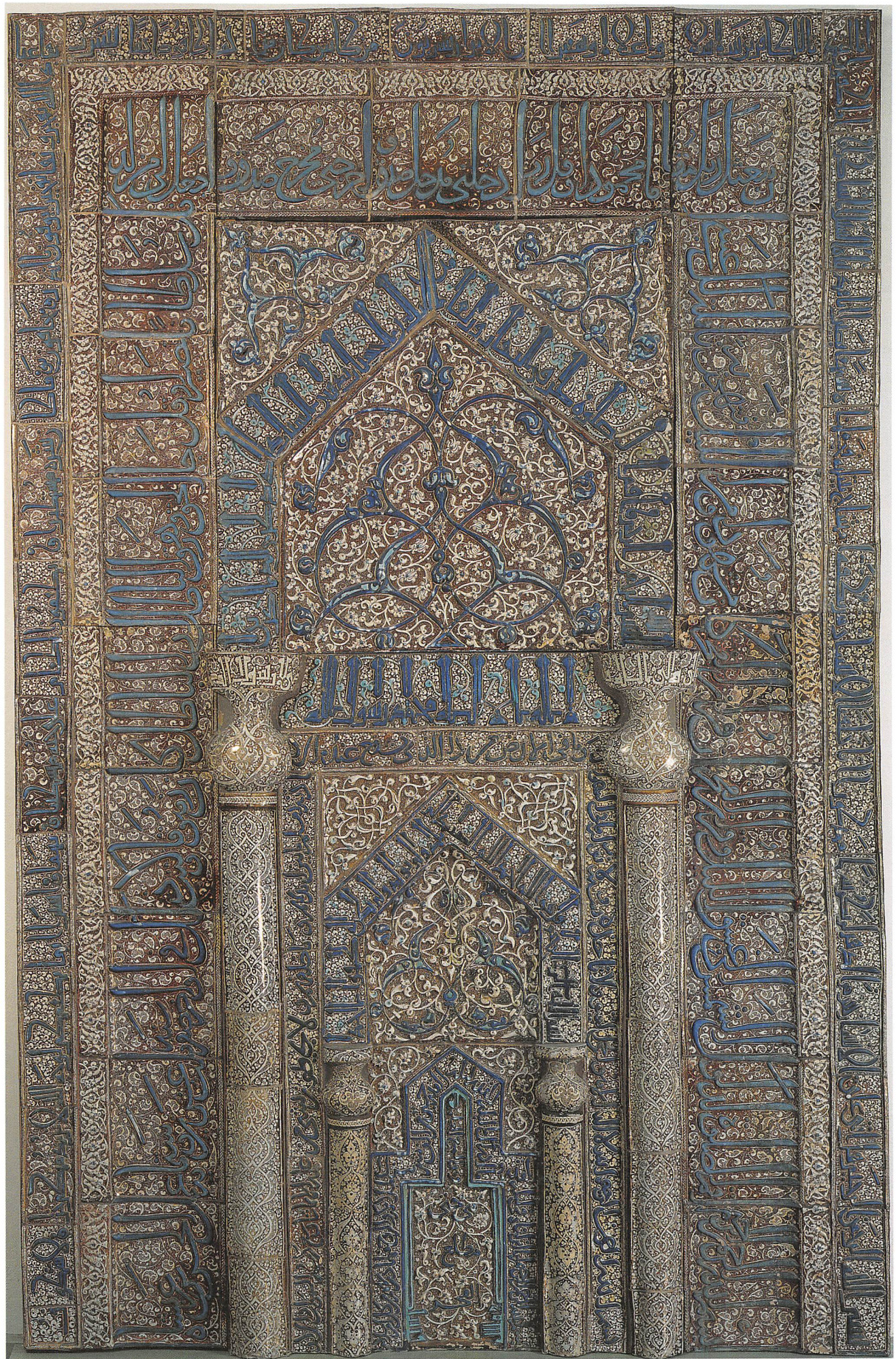
[281] إبريق زجاجي مع زخرفة مضافة، الإرتفاع 15.5 سم. مجموعة آل صباح، الكويت

[280] محراب ذو بدن مكون من مواد مركبة مزجج ومطلي بطلاء لامع، يعود تاريخه إلى 1226 م، الإرتفاع 2.84 م. متحف ستانلي، برلين

أفغانستان شرقاً وسوريا غرباً.

يعود الفضل إلى البلاور ذي المويقات المقطوعة النافرة المنتج في الأقاليم الإسلامية الوسطى إبان هذه الحقبة في انتشار تقنية القص على العجلة إلى درجة استهلاكية، كما سوف نرى في الفصل القادم. وقد كانت الأواني المزخرفة بهذه الطريقة محل إعجاب شديد ومقدّرة حق قدرها، ولا غرابة عندئذ أن يتّشر تقليدها لا في مراكز إنتاجها فحسب، بل في الولايات الأخرى كذلك، وبيّن لنا الإبريق [281] كيف سعى حرفيو البلاور في العصر الإسلامي الوسيط إلى محاكاة التصاميم المقطوعة النافرة باستخدام تقنيات أقل استهلاكاً للوقت. وهكذا تذكّرنا الزخرفة الرئيسية المُنجَزة بالخيط المتجرّج، بالورقات المتدالة التي تنجز عادة بتقنية القطع النافر الأكثر وعورة. كما أن سلاسل الحلقات الأفقية على عنق الإبريق وجسمه تتواءز مع تلك الموجودة على الأباريق ذات المويقات المقطوعة النافرة [329]. ووصلت إلينا كذلك دوارق تُقلّد البلاور المقطوع النافر وقد زُخرفت بتقنية الخيط المتجرّج ذاته المستخدم في النسخ التي تحاكي الأباريق البلاورية المقطوعة النافرة. يتّألف مقبض هذا الإبريق من سلسلة مقابض فردية تشبه كثيراً نظائره المستخدمة في الأواني الجنائزية الرومانية، لكنّها تترافق هنا لتُكوّن مقبضاً مركباً كالسلسلة شديد الشبه بما يُنجَز بالكريستال [331]. ويمكن أن نضبط الخاتمة التاريخي الأقصى لهذا الإناء وأشباهه القريبة منه بواسطة الإبريق المائل الذي استُخرج في الصين سنة 1406 هـ / 1986 م من قبر الأميرة شنجوو المتميّزة إلى سلاله لياو، والمتوافّة سنة 408 هـ / 1018 م.

كان فن تجلييد الكتب محافظاً نسبياً إبان هذه الفترة التاريخية، لكنّ أجزاء بعض القوالب الحجرية المستخدمة لطباعة التصاميم على القطع الجلدية تُلقي الضوء على هذه الصناعة في الأقاليم الإسلامية الشرقية خلال هذه الحقبة، وقد كان مستوىها الفني يوازي ما

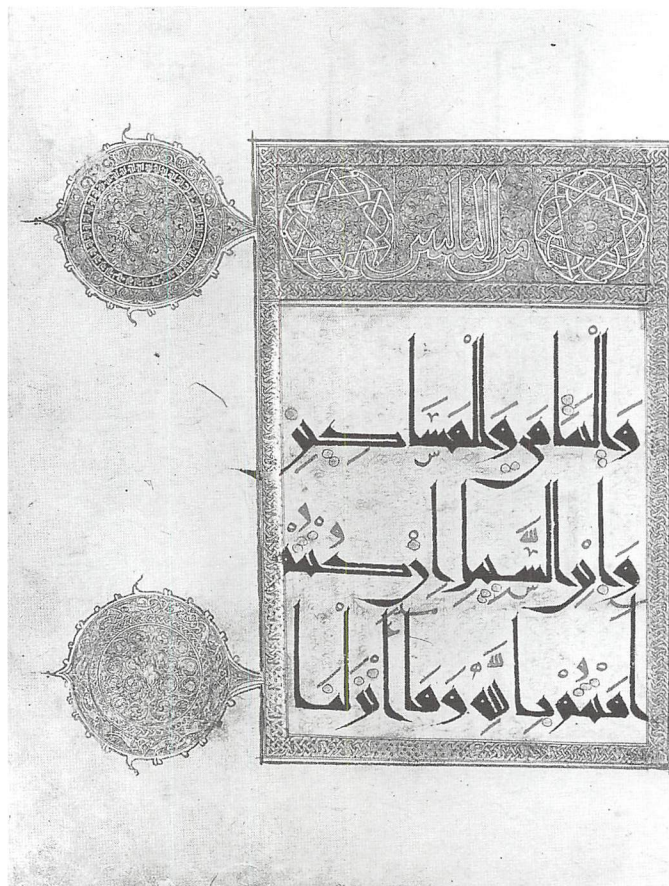


أو لمزيج منها [283]. ويعد الخطاط - في كثير من الأحيان - إلى إبراز أبهة هذه الكتابة بإحاطتها بخطوط تشكل انعكاساً وصدى للحروف، وتُتوَّظَفُ كأنها سور واقٍ، يُمْيِّز النص المقدس من الزخرف المحيط.

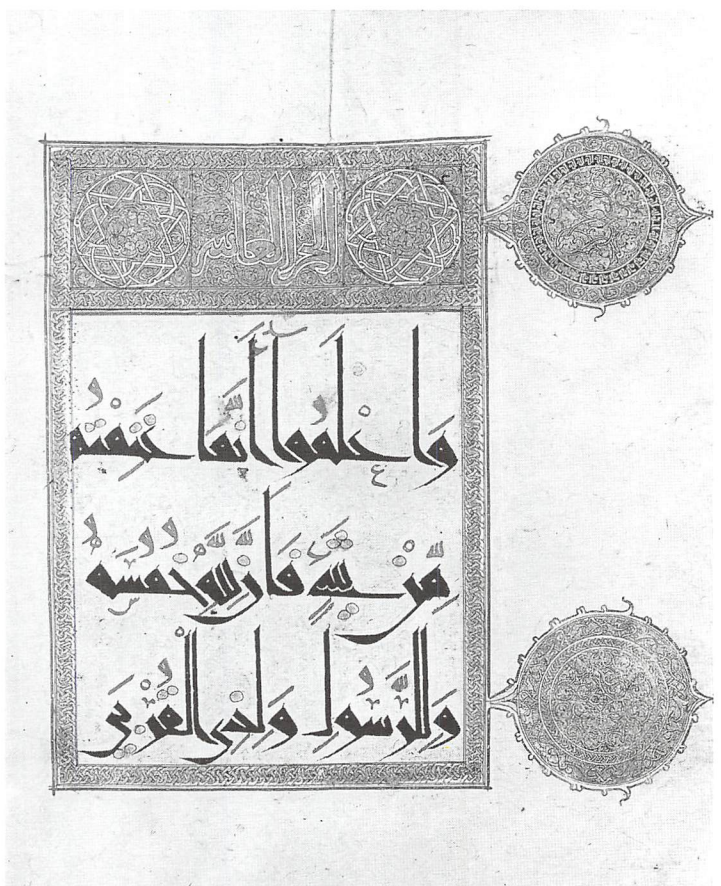
وهناك نوع جديد آخر من التخطيط يعكس على الأرجح المهارة الإبداعية الإيرانية بوجه خاص. ويعرض المثال [284] تشكيلة مدهشة لأربعة أصناف من الخطوط المختلفة. ونلاحظ أن قياس مختلف أصناف الخط المستخدمة للأسطر الأعلى والأوسط والأسفل مختلف، وقد وُظِّفَتْ كي يفصل بين منطقتي النص، المكتوب بدوره بقياس أصغر. وقد قُدِّمَ تأويلان لتفسير الصفحات من هذا القبيل: يرى الأول أنّ الأسطر المن詮مة تعمل كالألواح الأفقية للأبواب الخشبية التي تُرْكَنُ فيما بينها اللوحات المنقوشة. ويُعتبر هذا النوع من التخطيط سعيًا بيكراً لكسر الرتابة، وبعث الحيوية في الصفحة المكتوبة بالخط نفسه. أمّا التأويل الثاني فيرى في اللجوء إلى الخطوط والقياسات والأحبار المختلفة على الورقة عينها تعديلاً وتحويراً في خدمة تفسير النص. ولعل سبب هذه التغييرات يمكن في منطقه وسطى بين هاتين النظرتين؛ فالشارات المؤطرة الزخرفية والعلامات الواردة في الآيات قد ساعدت كذلك على تحويل المقاطع النصية إلى أعمال فنية متميزة ومتعددة. إضافة إلى خطوطها عالية الأناقة في أغلب الأحيان، وكان العديد من المخطوطات القرآنية مزданاً بالزخارف. كما كانت أسماء السُّور وترقيم الآيات والهوامش في الطرة مخطوطة



[282] قالب صخري لكتاب الجلد، الطول 30.2 سم. متحف المتروبوليتان للفنون



[283] ورقة مزدوجة مفتورة على الجزء العاشر من القرآن من مخطوطة قرآنية. حبر، أصباغ وذهب على ورق. يعود تاريخها إلى 74-1073م، 26x20.5 سم. مكتبة حرم الإمام الرضا، مشهد



[284] ورقة من مخطوطة قرآنية، حبر، أصباغ وذهب على ورق. يعود تاريخها إلى 31.5.43 هـ، مكتبة تشنستري بيتي، دبلن



تحوياً إبداعياً للصورة ينحها هيئة جديدة. وتتضح مدحونية "ورقة الزربية" [285] تجاه النموذج الذي أُنجز منذ ما يربو على مئة وخمسين سنة قبلها - من المخطوط القرآني الذي نسخه ابن البواب [121]. وقد أصبح لاحقاً الأنموذج المتبع على نطاق واسع في مجال الزخرفة القرآنية للصفحات الكاملة التي أصبحت مليئة بالحيوية.

#### الخاتمة

طرأت على فنون الأقاليم الإسلامية الشرقية تحولات مهمة في جميع الأصدعة تقريباً. وقد امتدت بداية من القباب الأصفهانية الجديدة في العقود الأخيرة للقرن الخامس هـ / الحادي عشر م، حتى الاجتياح المغولي المدمر إبان العقد الثالث من القرن السابع هـ /

بكيفية مدرّسة، ومكتوبة في الغالب بباء الذهب. أما تصاميمها فتبرز باللون الأبيض على خلفيات حمراء باهتة (أو داكنة) أحياناً أو مساحات زرقاء ملوّنة باللазورد المطحون. وتفتهر عنابة فائقة ومهارات فذة في رسم الأرابيسك، وتشكيل العناصر الزهرية.

أما أجمل الإنمازات الزخرفية فتتمثل في الصفحات الأمامية (وأحياناً الأخيرة) العريضة للمخطوطات، التي تُتَّخذ شكل الزرابي. ويمكن الحاجة في أن التجليد الداكن والخلف المستخدم خلال هذه الحقبة - الذي أشرنا إليه آنفاً - يمثل افتتاحية مُيسّطة عن قصد، كي ينبع المتصفح بعدها بروعة المشهد التالي وتصاميمه الجلية التي تتَّلَّف أساساً من الأرابيسك، وفي بعض الحالات من الرسوم الهندسية أيضاً. ونجده في التجليد بعض الإشارات العابرة إلى هذه المحاور، دون قصد منافسة الزخارف الرئيسية التي تتجلى

[285] خلاف مخطوطة قرآنية، حمدان. يعود تاريخها إلى 1164 م، 41.5 سم. متحف جامعة فيلادلفيا 28.5



ذاتها. ولقد جدّ هناك ما يمكن تسميته "إبداعاً فائقاً" كانت له نتائجتان مهمتان، تتمثل الأولى في قدوم جزء كبير من العالم الإيراني الشرقي للاشتراك في الإنجازات الإنسانية، والصناعية، والزخرفية المماثلة أو المتشابهة على الأقل. ولا نشكّ في وجود تبدلات كبيرة بين ولايات آسيا الوسطى، والولايات الإيرانية الغربية، وأذربيجان، والأقاليم الإيرانية الوسطى، وسهول أفغانستان. لكن يجدر في هذه المرحلة من البحث أن تلتف النظر إلى المراط العديدة التي ظهر فيها على أنواع زخرفية مماثلة، في مناطق بعيدة بعضها عن بعض، وأن نشير إلى انتشار الولع بمنشآت الأجر أو بالقباب. أمّا النتيجة الثانية لهذه الفورة الإبداعية فهي أن التطورات اللاحقة للعمارة والزخارف في العالم الإيراني تفاعلت

الثالث عشر م. كانت هذه التحولات كمية قبل كل شيء، وقد شكلت المنشآت العمارية والزخارفيات الوسيطين الأكثر شيوعاً، والذين حُفظ عليهم بأفضل حال. ونجد أمثلة عليها بأعداد غفيرة جداً (بل بالآلاف إذا احتسبنا القطع التي ظهرت عليها إثر الحفريات أو على سطح الواقع الأثري، والشظايا التي يمكن أن يستخرجها علماء الآثار من الأحياء المأهولة وغيرها من البناءيات) متباعدة من كل المناطق تقريباً لهذه الأقاليم الشاسعة، وقد كانت لها وظائف متنوعة. واللافت للنظر في الوضع الحالي للتحف أنّ أعدادها وكثافتها - وهي أقل على الأرجح مما هي الحال في الأقاليم الإسلامية الوسطى - فما بالك بأوروبا الغربية - في القرون نفسها، بيد أن الفارق شاسع مقارنة بالقرون السابقة في الأقاليم

بالمُسَاس في المدن التي عرفت رعاية للفنون. وإلى جانب الرعاية الأميرية والحضرية يمكن التعرف إلى رعاية دينية في تنظيم فضاءات المساجد، وهي رعاية عكست صنفًا معترفًا به حديثًا من الممارسات الورعية والولاءات تُمَثِّل في نسخ النص القرآني ب أناقة خصوصية، وفي الزخرفة الغنية للمساجد، ولا سيما محاريبها، أو في الخزفيات، وربما أيضًا في ظهور بعض التحف ذات نبرة ورعة مرتبطة بالتصوف والصور الصوفية.

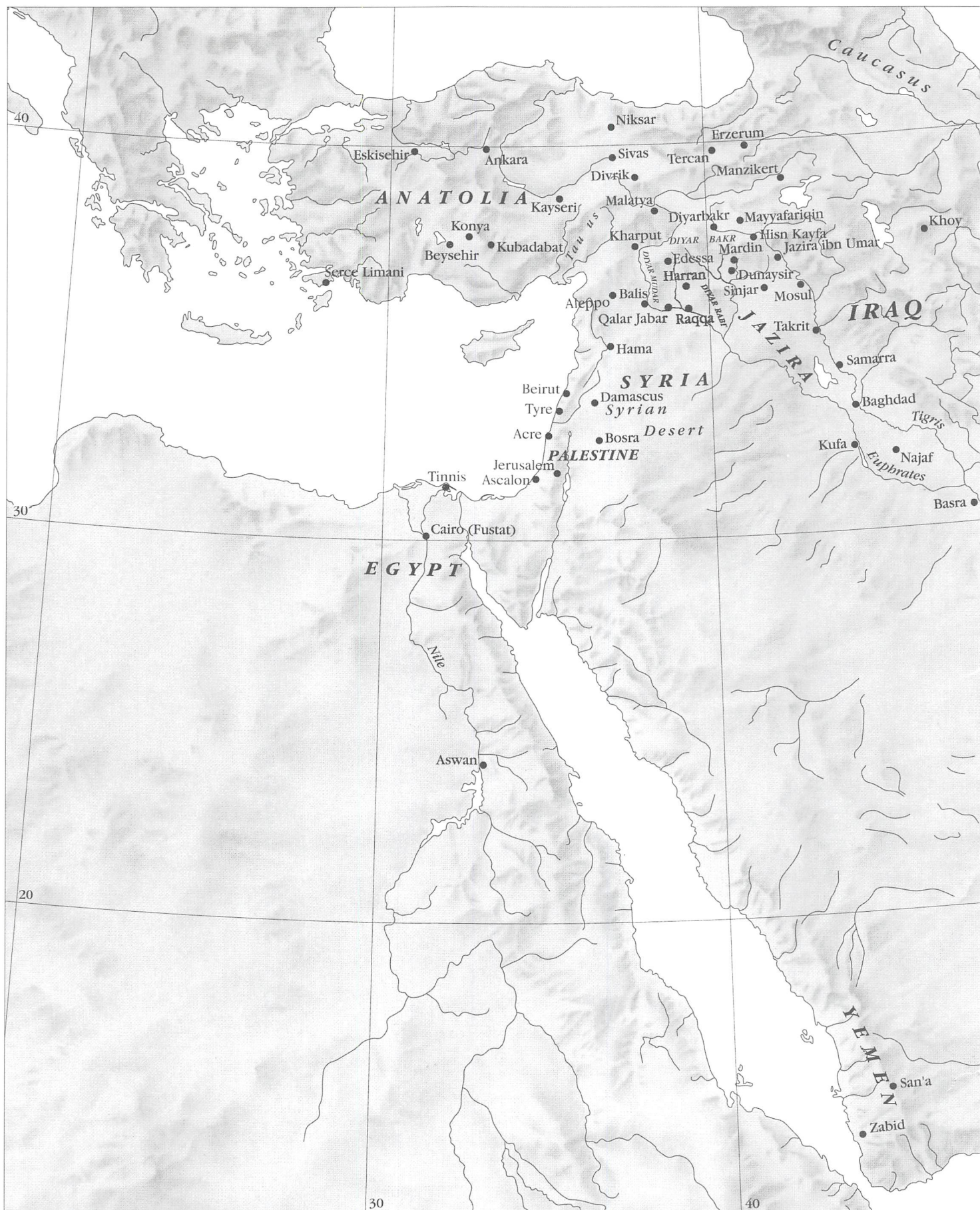
كانت الأساليب الخاصة بالفنون الإسلامية الشرقية خلال العصر الوسيط متنوعة إلى درجة كبيرة، ومن الصعب جداً - إن لم يكن مستحيلاً - العثور على قواسم مشتركة في خدمة ولادة أمر مختلفين، وأذواق شديدة التباين على الأرجح. ومع ذلك يبدو أحد هذه القواسم المشتركة في وجود المنشآت المعمارية، ونراه أحياناً على التحف والزخرفة عموماً، وهو ما أطلق عليه: "المجازسة الهندسية" geometric harmonization، ويُقصد بها وجود شبكة مدروسة، ومُحددة هندسياً في تصميم الأعمال الفنية. أما كيف ترتبط هذه الخاصية بالفكر الرياضي والعلمي لذلك العصر فهذا سؤال يتطلب الإجابة. والقاسم المشترك الثاني هو الوجود المستمر لعدة درجات من الدلالات في الأشكال. وتبدو هذه النقطة -بمزيد من الوضوح- على الأشياء التي تُعدّ مزخرفة لمجرد متعة المستخدم والرأي، وهي تحمل في الان نفسه رسائل أيقونية معقدة أو دعوة للتأمل الشخصي. أما القاسم المشترك الأهم -آخر المطاف- فهو أنه مهما كانت الطريقة التي يُعرف بها ويفسر فقد ظهر شيء أصيل ومتناقض في فنون الأقاليم الإسلامية الشرقية، شيءٌ سوف يشكل في النهاية قاعدة تلك الثقافة الإيرانية التي ما تزال حية حتى اليوم في العديد من الأماكن خارج البلاد الإيرانية نفسها، لكن الحاضنة الثقافية التي أتاحت ذلك ما زالت تستعصي على أفهمانا.

على الدوام مع إنجازات هذين القرنين. وتشير بعض المعلومات المتعلقة بالخزفيات ذات البريق المعدني وبالتحف المعدنية إلى أنَّ الحرفيين انتقلوا من مكان إلى آخر، والأرجح أنهم نشروا مهاراتهم التقنية حيثما حلُّوا. غير أنَّ الطرق التي انتشرت بها المعارف التقنية ما تزال مجهولة حتى الآن.

ما هي هذه التقنيات؟ في مجال العمارة، كانت بالأساس التصرف في لِبنات الاجر المشوي، وهيكِل القباب بمقرنص ركنيٍّ وحيد، والخطوات الأولى في استخدام التلوبين للزخرفة، والصحن بأربعة أوأفين، والبواحة. كان لكلَّ واحد من هذه العناصر تاريخه الخاص، لكنَّها مجتمعة لا تشَكَّل أسلوبًا يقدر ما تحدُّد بمجموعة من المهارات تتيح تبدلات فردية ضخمة. وقد حدث أمر شبيه في الخزفيات مع توافر تشكيلة عريضة من الأشكال، وطرائق تغطية المساحات، ووسائل الزخرفة. وكان الغرض الأول في الكثير من هذه التقنيات تثبيت اللون على الخزفة، مما يسمح بتنفيذ تصميمات معقدة ومدروسة على السطح، على غرار الكتابات الواضحة والمُحكمة أو التمثيلات المركبة. وكان متاحاً كذلك إنجاز نتائج مماثلة باللحوجة إلى تقنية طبع البرونز بالفضة أو النحاس التي عرفت انتعاشهً جديدةً. ويبدو أنها تقنية مستحدثةٌ شُوهَدت لأول مرة في هيرات بعد مدة وجيزة من أواسط القرن السادس هـ / الثاني عشر م. ولدينا معلومات أقلَّ فيما يتعلق بالوسائل الأخرى، لكنَّ ظهور فن النحت التشكيلي مجددًا قد يكون مثالاً آخر لواسط طباعةٍ، إن لم يكن مُحكومًا عليه في خدمة الأذواق الجديدة.

من الصعب تحديد مكونات هذا الذوق، لأنَّنا لا نقدر على تأكيد رعاية وتمويل المنشآت إلا في مجال العمارة. ويتضح دون شك المكون الأميري أو الأستراتي أو البلاطي، لأنَّ العديد من الأمثلة الواردة آنفًا -حتى في المساجد- كان الغرض منها تحسين سلطة الحاكم أو سمعته، أو هي تصوّر - حرفيًّا أو مجازًا - نمط حياته. وظهرت الرعاية الحضرية من قبل التجار والفنانين، ونشاهدها في عدة أمثلة برونزية وخفية، منها سطل الاستحمام [257، 258]، والمقلَّمة المعروضة في متحف أرميتاج Hermitage. وقد استخدم الرعاة في بعض الأحيان اللغتين العربية والفارسية في آنٍ معاً، وظهور على نصوص بعض التحف كلتا اللغتين، لكنَّ الأغلبية الساحقة من الكتابات على التحف الخزفية كانت مُحرَّرة بالفارسية، وهي مقتطفات من النصوص الأدبية الشهيرة. أما التحف التي تحمل زخارف سردية، فكانت تُمَثِّل عادة القصائد الملحمية أو الغراميات الفارسية. وبالاعتماد - ولو جزئيًّا - على أثر البنية الاجتماعية المعروفة بصفة أفضل للأقاليم الإسلامية الوسطى ، نقترح فرضيةً - فقط - قابلة للنقاش: هي إسناد الجزء الأوفر من هذا الذوق القروسطي الجديد في الأقاليم الإسلامية الشرقية إلى التبلور الكامل للكيان الإيراني داخل الثقافة الإسلامية، والمتوافق







## الفصل السادس الأقاليم الإسلامية الوسطى

### المقدمة

الضائقات المالية، والمجاعات، والجفاف، والاضطرابات الاجتماعية، وعمّت الفوضى الداخلية على امتداد عقدين من الزمن. فلم يستتب النظام من جديد إلا في القرن الخامس الهجري، أي مطلع سبعينيات القرن الحادي عشر الميلادي. وخلال ذلك اجتاحت القبائل العربية شمال إفريقيا لوضع حد لمحاولات سلالات البربر المحليين التخلّي عن ولائهم للشيعة الفاطميين. وأدى هذا الاجتياح إلى تغيير عميق في البنية الاقتصادية والسياسية؛ إذ خسرت تونس والجزائر الغربية جزءاً كبيراً من ثرواتها الزراعية، ثم وقعتا منذ بداية القرن السادس هـ / القرن الثاني عشر ميلادي تحت نفوذ الحيز الثقافي الغربي بدل الفضاء الإسلامي والمتوسطي. ولم يبسط الفاطميون نفوذهم طوال القرن الأخير من حكمهم إلا على مصر. ويظل السؤال مطروحاً: هل كانت التغييرات الكبيرة في الفن الإسلامي التي بدأها الفاطميون ناتجة عن اتصالاتهم المتوسطية بالتراث الكلاسيكي، أو عن التطورات العميقية التي طرأت على كامل العالم الإسلامي الشرقي، خاصة في القرن الخامس هـ / الحادي عشر مـ؟

### العمارة والزخرفة المعمارية شمال إفريقيا

أسس الفاطميون عاصمتهم الأولى في المهدية على الساحل الشرقي التونسي. ولم يبق الكثير من أسوار المدينة وبوابتها الفخمة أو مينائها الاصطناعي، غير أن المسوحات والمراجع المبكرة أثاحت الإمكانية لإعادة بناء بوابة رائعة جانبيها مزداناً بتماثيل أسودٍ وبُنيت كذلك أجزاء من المينا، وسقيفة طويلة على هيئة ممرٍ مغطى شبيهة بتلك الموجودة في كل من مدينة بغداد والأخضر والمشتى. أما أجزاء القصر التي ظهرت إلى العيان إثر التنقيبات الأثرية، حتى الآن، فتقديم لنا خاصيتين مثيرتين للاهتمام [286]؛ ثمة أولاً مدخل مركب غريب يتتألف من بوابة ثلاثة يقع بابها الأوسط ضمن برج عريض مستطيل

ينقسم عرض فنون العصر الوسيط في الأقاليم الإسلامية الوسطى إلى قسمين، ويرجع هذا إلى الأسباب التي ذكرناها في توطئة الجزء الثاني من الكتاب.

يتناول القسم الأول حكم السلالة الفاطمية، وهي دولة تأسست في إفريقيا (تونس حالياً) سنة 295هـ / 908 م تقريباً، ثم نقلت عاصمتها إلى مصر سنة 358هـ / 969 م في عهد الخليفة المتّيّز المعز. وقد بسط الفاطميون نفوذهم على منطقة ذات حدود متقلبة، امتدت في أوج توسعها من وسط الجزائر إلى شمال سوريا، وسهل الفرات الأوسط، والبقاء المقدس في الجزيرة العربية. لكن صلاح الدين الأيوبي استغل ضعفها وانحطاطها بسبب اضمحلال السلالات التابعة للفاطميين من شمال إفريقيا بحلول سنة 556هـ / 1171 م، وسرعان ما بينما احتل النورمان صقلية سنة 463هـ / 1071 م.

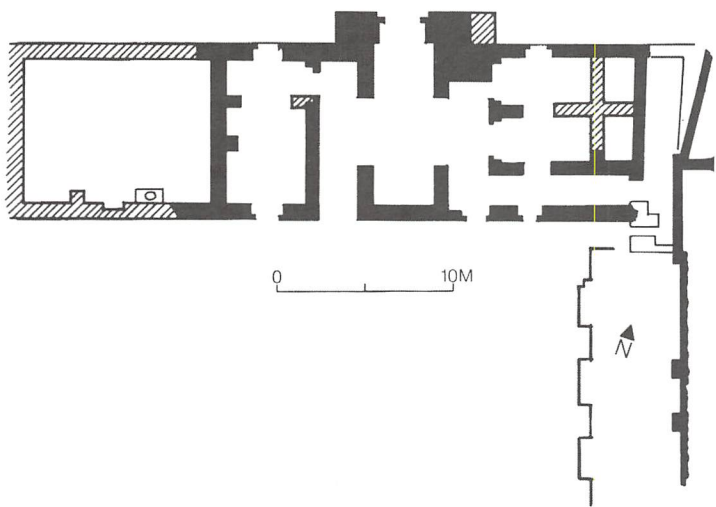
يركّز القسم الثاني على فنون مجمل هذه الأقاليم في القرنين السادس والسابع هـ / الثاني عشر والثالث عشر م (إلى حدود 658هـ / 1260 م، على أقل تقدير)، لكنه يكتفي بتناول فنون الأقاليم الواقعة في الجزء الشرقي فقط، ولا سيما بلاد ما بين النهرين في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م. وقد كانت عدة سلالات معنية بالصراعات والتتنافس؛ وهي صراعات اتسمت بامتدادها على مراز من، حتى إنه يصعب اليوم وصفها واستحضارها بدقة؛ فلقد كانت العراق والخجاز وسوريا والأناضول ومصر والجزيرة العربية واليمن تشكّل فسيقساً من السلالات الإقطاعية التي أثّرت بفضل الرخاء العام في تلك الأقاليم. وكانت هذه السلالات متكاففة في القضاء على الصليبيين، وكانت ملتزمة بإحياء المذهب الشيعي وتدمير ما اعتبرته بدعة شيعية. ورغم أن هذه السلالات كانت مخالفة فكريّاً وعقائديًّا للفاطميين، فهي تشارك معهم في الذوق الفني والثقافة المادية، ولذلك يصعب الفصل أحياناً بين الفنون البصرية التي ابتعد عنها كل طرف، ويتعذر إثبات مصدرها.

أولاً:

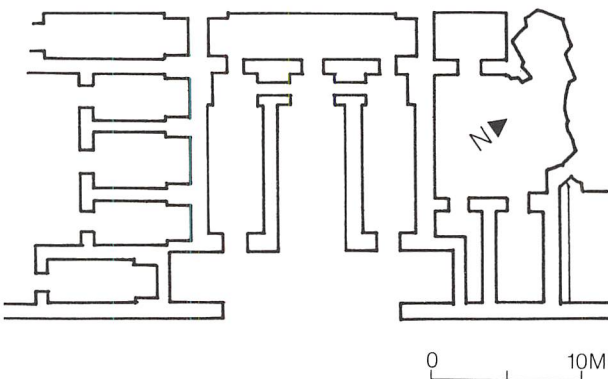
### الفاطميون في مصر وفلسطين وسوريا

يصعب تعريف فنون هذه الحقبة التي تواصلت على امتداد 250 سنة، بسبب الفروق المحلية والتشابك المتنامي لاتصالات الفاطميين ببقية العالم الإسلامي، والغرب المسيحي، وبيزنطة، وصولاً إلى الهند والصين. فلقد عم النفوذ الفاطمي شمال إفريقيا وسوريا والجزيرة العربية، وأثر في فنون تلك الأقاليم، وامتد التأثير أيضاً إلى حوض البحر المتوسط ومجمل أقاليم العالم الإسلامي.

كان النفوذ السياسي الفاطمي والنمو الاقتصادي في قمة ازدهاره، وكان الإشعاع الثقافي والفنوي في أوجه على صُعد كثيرة قبل القرن الرابع الهجري، أي أواسط القرن الحادي عشر الميلادي. لكن ما إن انقضت مرحلة وجيزة من عام 442هـ / 1050 م في منتصف الحكم الطويل للخليفة المستنصر (427-487هـ، 1094-1036 م) حتى توالت



[286] المهدية، أنشأ عام 912 م، نصر، مخطط

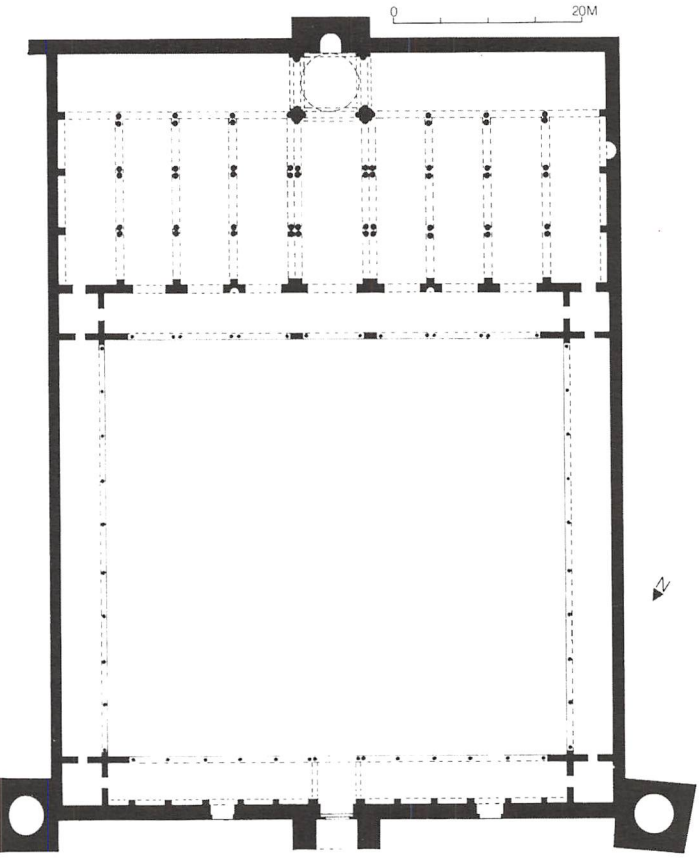


[289] صبرة المنصورية، غرفة العرش

العديدة التي تعود إلى ما قبل الإسلام.

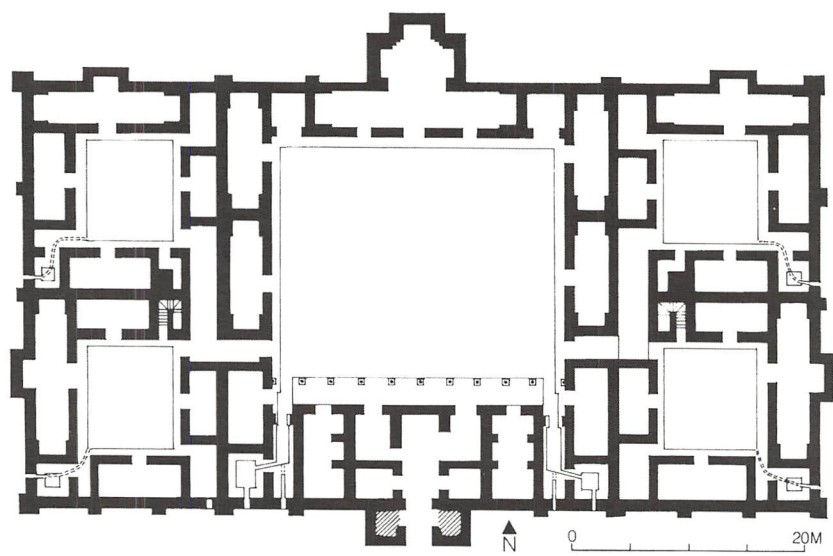
لم يزل في المهدية مسجد يعود إلى العصر الفاطمي [287، 288]، وإن كان شكله الحالي يعود إلى عمليات الترميم المتتالية التي شهدتها. وكان المسجد يتكون في الأصل من قاعة مغطاة مستطيلة قائمة على الأعمدة تشكل بيت الصلاة، وتنقسم إلى تسعه مرات متوجهة صوب القبلة. ويقود الممر المحوري إلى قبة أمام المحراب، بينما يشكل الرواق - أمام القاعة المغطاة - مساحة انتقالية بين الأفقي المفتوحة والمناطق المغطاة، ويكون جزءاً من الصحن ذي الأروقة الأربع. لكن أهم عنصر جديد هو الواجهة الضخمة التي تغطي كامل الجدار الشمالي الغربي للمسجد. وتتكون الواجهة من زاويتين بارزتين في كل ركن، وظيفتهما إبراز حدود المبني وضبطها، وهي تشمل بالإضافة إلى ذلك، ثلاث بوابات متناظرة، تقع الوسطى داخل بناء بارز آخر تُرينه فجوات في الجدار. إن هذا المثال المبكر الذي تجسد فيه واجهة المسجد المركبة يوحى بالتوحد والاكتمال، ويتجلى ذلك في الحائط الخارجي وفي البناء ككل. والراجح أن أصولها إنما تعود إلى هندسة القصور الملكية، فلقد سُوهدت سابقاً واجهات مركبة من هذا القبيل في العصر الأموي.

لا نعرف من العاصمة الثانية التي أسسها الفاطميون في شمال إفريقيا بالقرب من القيروان - وهي المسماة صبرة المنصورية - إلا قاعة ملكية تجمع بين الإيوان الشرقي والوحدة الهندسية الإسلامية الغربية المكونة من مئذنين طويلين يتقاطعان ضمن زوايا مستقيمة.



[287] المهدية، أُنشِئَ عام 912م، مسجد، مخطط

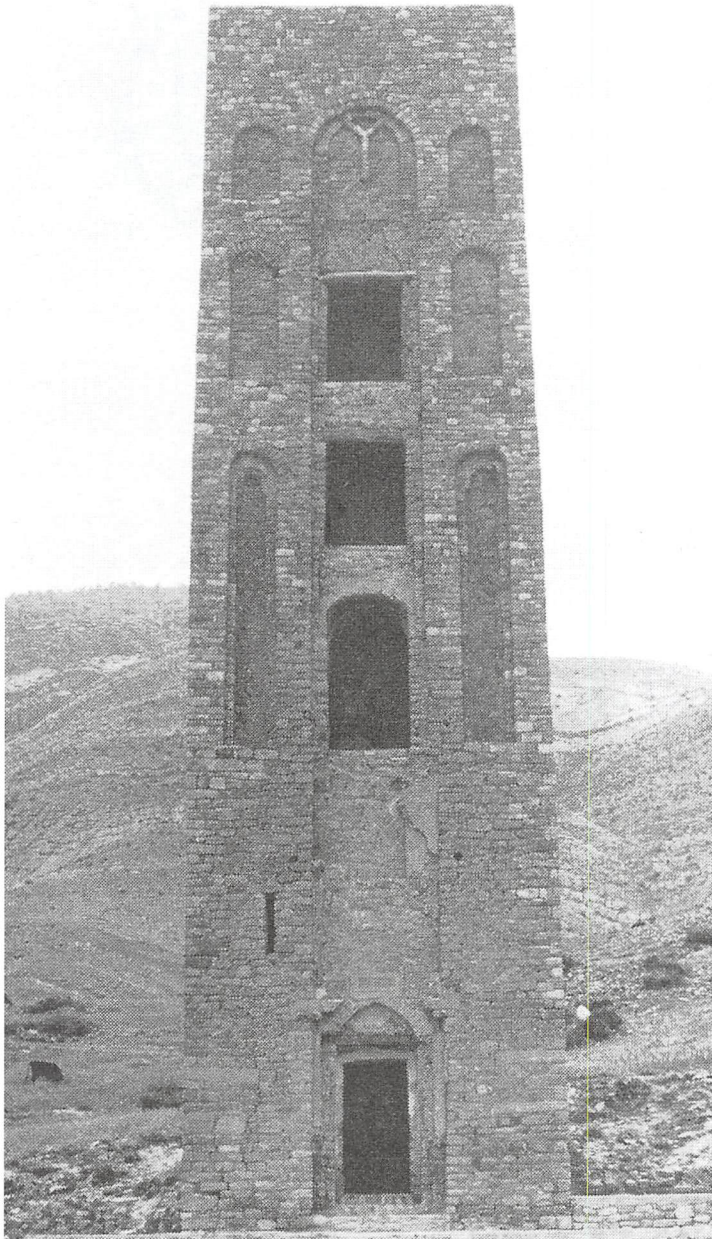
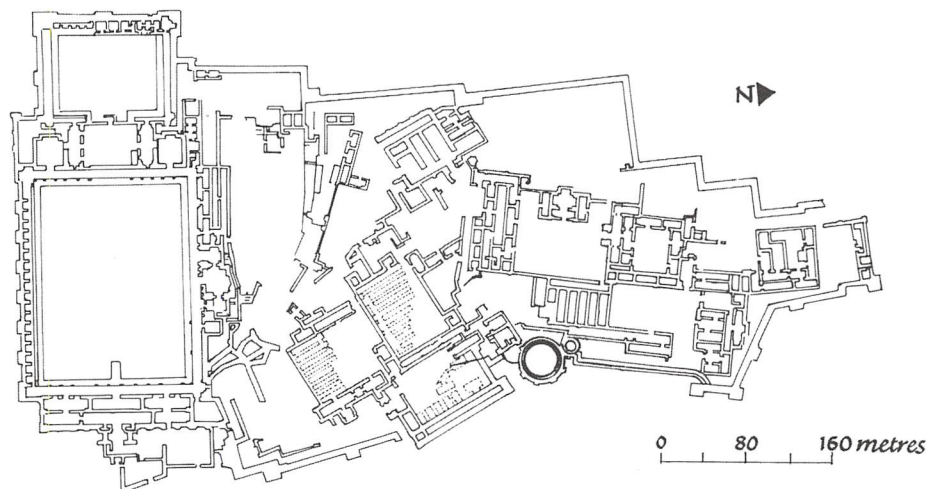
الشكل. وتفضي البوابة إلى جدار لا فتحة فيه، أما المران الضيقان على جانبي المحور الأوسط فيقودان إلى الفناء؛ كما يؤدي المدخلان الجانبيان إلى الداخل مباشرة. ويصعب الاقتناع بأن هذا الترتيب الغريب كان غرضه دفاعياً؛ بل لعل هذه المداخل الأربع قد أعدت للمواكب الكبيرة التي كانت تميز أسلوب بلاط الفاطميين، ولا سيما في عهدهم الأخير. ولا يمكن أيضاً أن نحدد إذا كان تزيين بعض الغرف بפסيفسae ذات أشكال هندسية مستوحى من ذاكرة القصور الأموية، أو مقلداً لللوحات الفسيفساء التونسية



[290] عشرين، أُنشأ عام 947م، قصر، مخطط

[291] قلعة بني حماد، بدأ بناؤها عام 1010 م، مخطط

[292] قلعة بني حماد، بدأ بناؤها عام 1010 م، برج



أما آخر مبنيين مهمين في شمال إفريقيا يتميّز إلى الفضاء الثقافي الفاطمي (إذا استثنينا بعض المباني الوظيفية الصغرى) فهما قصر عشير وقلعة بني حماد، ويُكَوِّن اعتبرهما نادرين في تلك المنطقة الجغرافية؛ إذ لا يُمْلِّى لهما هناك. ويقع قصر عشير في المناطق الوسطى في الجزائر حيث أسس الزيريون، تحت إمارة الفاطميين، عاصمة حوالي عام 335هـ / 947م. وقصر عشير هذا عبارة عن مستطيل (40 X 72 مترًا) له أبراج مختلفة الأحجام [290] وبواحة خارجية وحيدة تفضي إلى مدخلين داخل القصر نفسه، ويوجد رواق على أحد جوانب الساحة. أما ما يُعتَدَ أنه مجتمع الغرف الملكية فيتكوّن من مرّ طويل، له ثلاثة مداخل وغرفة مربعة تؤدي إلى ما بعد خط الجدار الخارجي كانت تُشرف دون شك على المنظر الخارجي. وعلى كل جانب من جوانب المجمع الرسمي تُشاهد بناياتان سكنيتان تتكونان أساساً من مرات طولية وتحيطان بالساحة. إنّ هذا التنظيم المناسب للمساحات السكنية حول المناطق الرسمية يذكّر بالمشتى أو قصر الحبر أكثر مما يذكّر بالمدن الملكية المترفة على غرار ما هو موجود في سامراء ومدينة الزهراء. وإضافة إلى ذلك، يتميّز القصر ببساطته الشديدة: تصميم محدود، وغياب للأعمدة، وقباب بسيطة في الغالب، وزينة متواضعة جداً. ورغم كونه انعكاساً باهتاً للعمارة التي طُورت على الساحل التونسي فإنه يظلّ مع ذلك، ثميناً وذا قيمة بسبب اكمال تحطيمه وبقاياه على حاله.

أمّا البناء الثانية فهي قلعة بني حماد [291] في المناطق الوسطى في الجزائر، وقد شيدتها سلالة ببرير لها صلة قريبة بالزيريون. وانطلق بناؤها سنة 397هـ / 1007م تقريباً، متأثرة ثقافياً بالحواضر الفاطمية التي عرفتها تونس. وتمثل القلعة مدينة كاملة مزوّدة ببلاط ملكي ضخم يتّألف من برج عملاق يضمّ أجنحة سكنية في جزءه الأعلى، ومن مركب من المباني المكتظة حول مسبح اصطناعي كبير (47 X 67 مترًا) تقام فيه العروض المائية، وحمام، ومسجد له مقصورة بدّيعة، ومجموعة من المنازل الفردية، والقصور. لكن التسلسل الزمني لتواريخ تشييدها واستخدامها الرسمي ودلائلها الرمزية لم تُتضّح بعد، غير أنه يمكن القول بالاستناد إلى نوع القلعة إنّها تنتهي إلى سلسلة مجموعات الأبنية البادحة الموجودة في سامراء ومدينة الزهراء. وكانت قلعة بني حماد هذه مُعدّة خاصة للتوفيق والملعون، وهذا ما تلحّ عليه قصيدة شهيرة تصف قصرًا مهجوراً يعود إلى القرن الخامس هـ / الحادي عشر، ويقع في بجاية في الجزائر الحالية، وهي قصيدة تتغنى بذلك الترف وتتوسّع في ذكره مستخدمة صوراً شعرية تدور حول موضوعات دينية وأخرى سماوية. ومن الجائز أن يكون مثال الترف هذا هو الذي ألهم في القرن السادس هـ / الثاني عشر

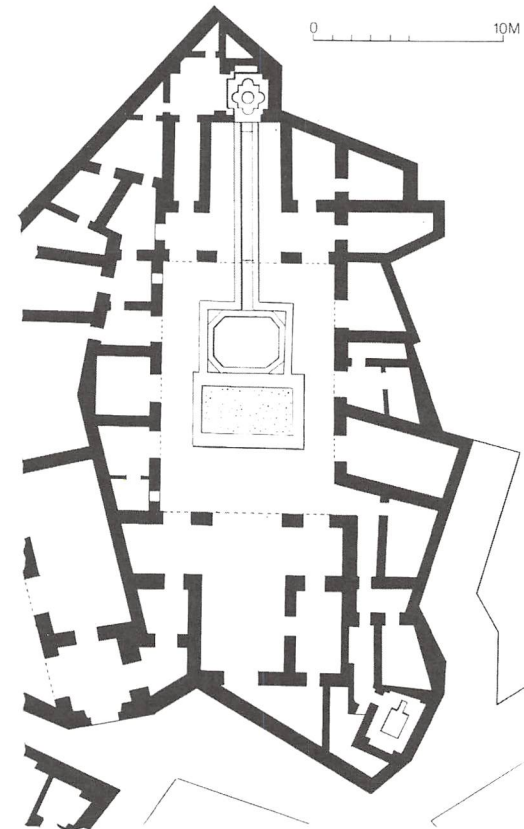
فان برش Max van Berchem وغاسطون فيت Gaston Wiet وكرسويل Creswell في عمله الضخم. إن أعمال التنقيب عن الآثار وتأولها ما زالت جارية في مصر، وهو أمر من شأنه أن يوفر لنا - هذه المرة على الأقل - عدداً كبيراً من الوثائق الأصلية والدراسات العلمية.

كانت القاهرة مدينة ملوكية وعسكرية ومركز العالم الفاطمي، غير أنه لم يتبقَّ شيء يذكر من معالم المدينة الأصلية التي دُسِّنت بكلِّ أبهة في حضور المنجمين. وكانت الغاية من بناء القاهرة هي التحكُّم في مدينة الفسطاط الإسلامية القديمة وطرق اتصالاتها بالشرق. ومع ذلك فإنَّ حجمها معروف (شبه مربع يتراوح ضلعه ما بين 1000 و 1500 متر)، ومعرفة أيضاً سماتها المحوري الممتد من الشمال إلى الجنوب (شارع معز الدين الحالي). كما نعرف قصرَيْها الضخمين على جانبي الطريق الرئيسي والفضاء المفتوح الربح الذي يمتدُّ بينهما ويُستخدم للمواكب والاستعراضات. وكانت المدينة مزوَّدة بشمني بوابات غير منتظمة في توزيعها ضمن الأسوار، بحسب بوابتين لكلِّ ضلع. وقد وصلت إلينا كذلك مواقع الأحياء المخصصة للمجموعات العسكرية التي كان مسماً لها تقاسم المدينة مع الخليفة وأسماؤها؛ وذلك لأنَّ حيزاً كبيراً من الطوبوغرافيا الراهنة وأسماء المواقع وأصولها يعتمد على الأسماء المستخدمة في المدينة التي أُنِشئت ما بين 362-358هـ أي 969-973م.

وعلى إثر ذلك تغيرت كلِّيًّا المنطقة الجنوبيَّة والجنوبيَّة الغربية شيئاً فشيئاً، فأصبحت القاهرة سنة 390هـ / 1000 م بأسواقها، ومساجدها، وطرقاتها، وحدائقها، وشققها متعددة الطوابق، ومنازلها الخاصة، تشكَّل مع مدينة الفسطاط القديمة واحدة من أكبر المجمعات الحضرية متعددة الأجناس في العالم القروسطي.

إنَّ التطورات العمرانية الفاطمية التي أُنجزت في أماكن أخرى ليست معروفة مثلما هي حال القاهرة، باستثناء القدس، ومكَّة، وعسقلان على الساحل الفلسطيني بدرجة أقل، ولقد كانت الاعتبارات الدينية هي التي تُمْلي إنشاء بنايات جديدة في معظم المدن المذكورة. ولعله في إمكاننا الاعتقاد بأنَّ ترسيخ السلطة الفاطمية لنفوذها كان يقتضي إحداث تغييرات في النسيج العمراني لكلِّ المدن الواقعة تحت سيطرة السلالة.

يمكن تقسيم البناءات التي تعود إلى العصر الفاطمي المبكر إلى مجتمعتين. لم يبقَ من المجموعة الأولى - وهي القصور - أثر، غير أنَّ تصانيف المقريزي وروايات شاهدي العيان: ناصر خسرو (439هـ / 1047 م) والمقدسى (375هـ / 985 م)، وكذلك Pauly Ravaisse وبوطي Herz رفاس، تسمح لنا بتقديم بعض الملاحظات حول هذه القصور. كان القصر الشرقي الكبير أكثر تميُّزاً، وهناك جناح يعلو بواجهته الذهبية الرئيسية المؤدية إلى الباحة المركزية. وقد أُعدَّ هذا الجناح ليشاهد منه الخليفة العَامَّة والمواكب والاستعراضات. أمَّا في الداخل فتقود سلسلة من المرات الطويلة المعدقة إلى قاعة العرش، وهي على شكل إيوان يحتوي على السدَّة: "مبني مغلق من ثلاثة جوانب، مفتوح من الجانب الرابع تعلوه ثلاث قباب، ويحوي هذا الجانب فتحة مسورة تُعرف بالشباك". كانت معظم الزينة تتكون من مشاهد مرسومة تعود في الغالب إلى عصور ملكية سابقة، لأنَّها تشمل مشاهد صيد، فإذا قارنا بين القصر وما هو عليه من بذخ، فإنه يبدو مشتملاً من جهة تصميمه. أمَّا القصر الغربي (حوالي 364-386هـ / 996-975م وأعيد بناؤه سنة 447هـ / 1055م) فكان أصغر وأكثر انتظاماً، وهو يتمركز حول ساحة كبيرة، وقاعات استقبال، وأجنحة متراصة على المحورين.

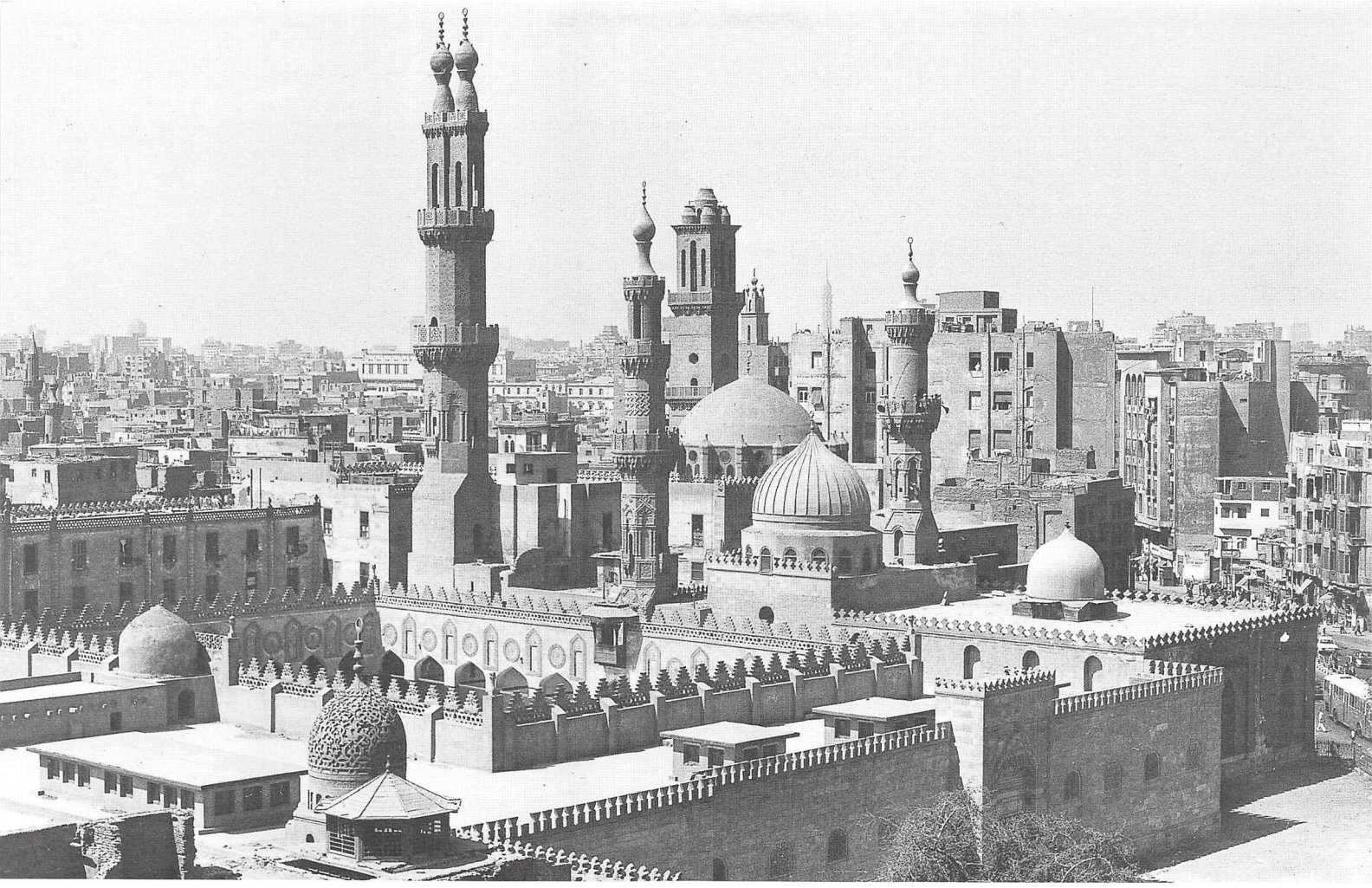


[293] الفسطاط، مخطط منزل

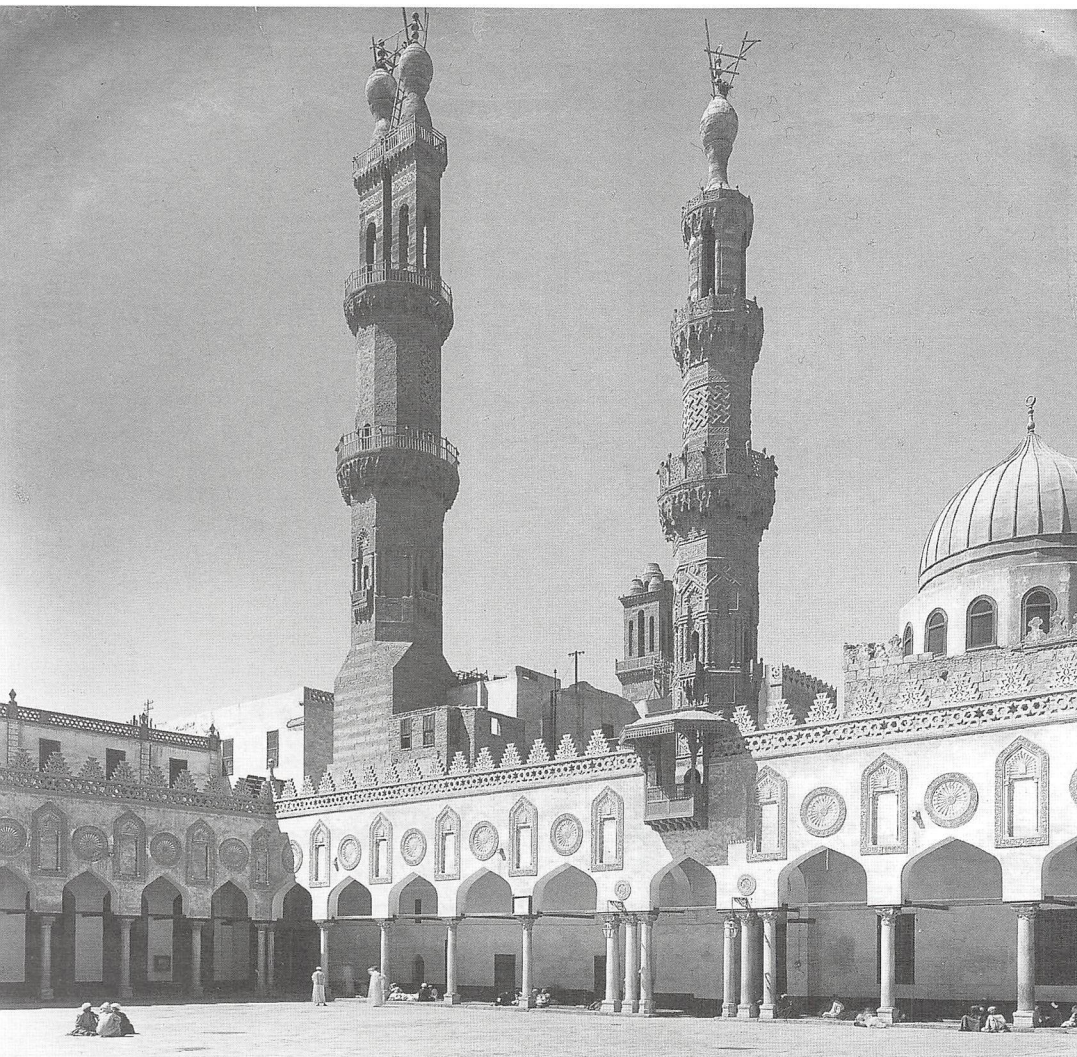
م معماري ملوك النورمان بصفلية، هذا الموضوع ستناوله بإسهاب في الفصل الثامن. توفر لنا بقايا من قلعة بنى حمَّاد ذات أهمية عالية، وهي عبارة عن سلسلة من شبه المكعبات متوازية السطوح مثلثة في أحد أطراها، وقد تكون سقطت من سقف أو إفريز، وهي تبدو على هيئة متذليلات غربية [452]. وهناك أيضاً سطحياً جصية أخرى يمكن اعتبارها بالتأكيد عناصر لزخرفة المقرنصات. وما زالت أصول هذه الخصائص ومن أُوحى بها إليهم مجهولين. ويجوز أن تكون إبداعات محلية، أو على الأرجح تأثيرات محلية لأشكال، وأفكار من الشرق هيأت الطريق لنشأة قباب المغارب وصفلية النورمانية، ولا سيما السقف العريض لعبد بالاتينا لروجي الثاني في بالرمو الإيطالية. ونجد كل هذه الأمثلة تقريباً في الهندسة المدنية، مما يوحي بأنَّ المقرنصات قد تكون نشأت في المساكن الخاصة. لكن هذه المسألة أيضاً ما زالت مطروحة، وسوف نعود مجدداً إلى هذه الشظايا بعينها في الفصل السابع.

## مصر حتى سنة 451هـ / 1060م

شرع الفاطميين إثر غزوهم مصر سنة 358هـ / 969م بإنشاء مشاريع بناء ضخمة حقاً، لم يزل بعضها شائحاً إلى الآن، ووصفها بعض المؤرخين المصريين المتأخرين كالمقريзи في مدوناته التي لا تُقدر بثمن. وقد أدرت هذه المرويات التي تناقلها المؤرخون إلى سلسلة مهمة جداً، وإن كانت ناقصة، من المسوحات الأرضية قام بها أعضاء المدرسة الفرنسية بالقاهرة، منذ ما قبل الحرب العالمية الأولى. ثم أضيفت إليها دراسة للنقوش قدمها ماكس

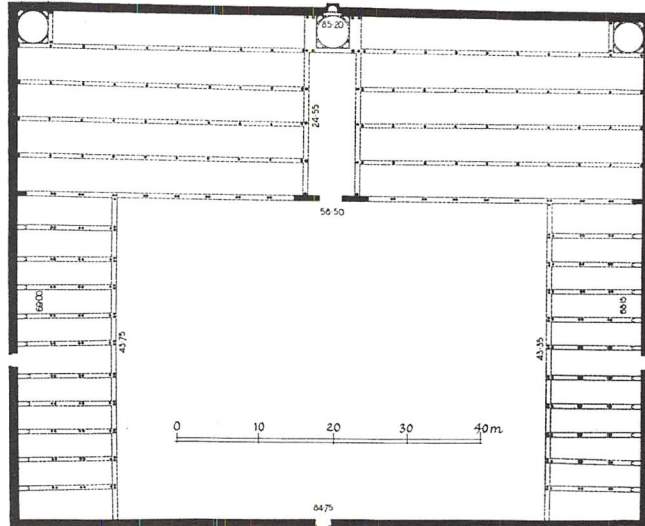


[294] القاهرة، جامع الأزهر، أنشأ عام 969-73 م



[295] القاهرة، جامع الأزهر، أنشأ عام 969-73 م، واجهة الصحن

تميّز العمارة المدنية الفاطمية بخاصيّتين إضافيتين. تمثّل الأولى (وتبدو محدثة في القصور الإسلامية) في الأجنحة الملكية المتّباعدة عبر المدن وضواحيها. وكان الخليفة يلتجأ إليها عند الموابات الرسمية للترفيه أو لأداء الفرائض الدينية، مما يجعل ممارسات البلاط الفاطمي قريبة جدًا من ممارسات بيزنطية. إنّ شكل هذه الأجنحة معروف، ويبدو أنّ معظمها كان وسط الحدائق المزدادة في الغالب بالمسابح والينابيع، وهي تشبه كثيراً ما تبقى في صقلية من مباني النورمان التي شيدوها في القرن السادس هـ / الثاني عشر م. أمّا الخاصيّة الثانية فهي تصميم عدد من البيوت السكنية الخاصة التي وصل إليها التنقيب، وظهرت إلى النور في الفسطاط [293]. تتلاصق هذه المنازل بعضها مع بعض بطريقة غير منتظمة، مكوّنة أرقة ضيّقة متّوّية. لكن التوزيع الداخلي للبيوت السكنية الكبيرة منتظم ومتناظر في أغلب الأحيان. وتوجد بها عادة أبوابين مفتوحة أو ممران طويّان يحيطان بفناء مركزي، ويتقاطعان في زاوية حادة أو زاويتين. وتذكّر أشكال هذه البيوت بتصميم

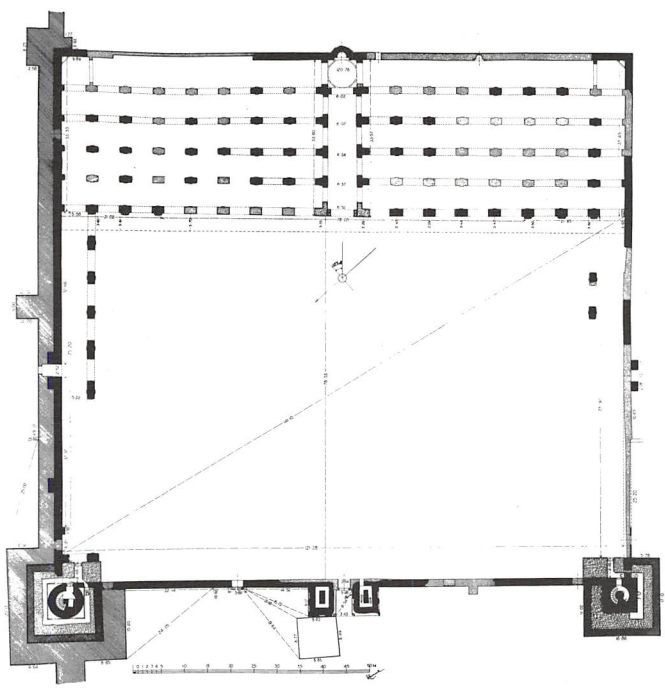
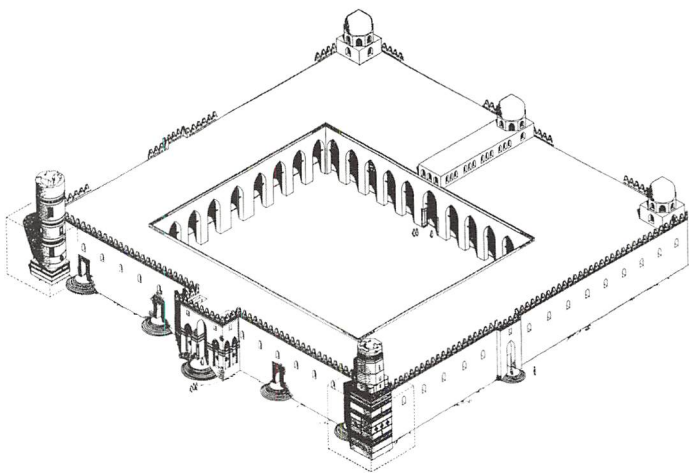


[296] القاهرة، جامع الأزهر، أُنشأ عام 73-969م، المحراب

[297] القاهرة، جامع الأزهر، أُنشأ عام 73-969م، مخطوط قدم

[298] القاهرة، جامع الأزهر، أُنشأ عام 73-969م، مخطوط

[299] القاهرة، جامع الأزهر، أُنشأ عام 73-969م، رسم





[300] القاهرة، جامع الحاكم بأمر الله، 990 م و 1013 م، منظر عام، وأسوار المدينة، 1087 م

على الاعتقاد بأن ذلك كان منعكساً لا شك في عمارة الأزهر. والراجح أن جامع الأزهر دون هذه الملحقات كان سيبدو بسيطاً مثلكما كانت بيوت الصلاة المسقوفة الأولى بمداراتها الرئيسية كما نعرفها في الحضارة الإسلامية [297].

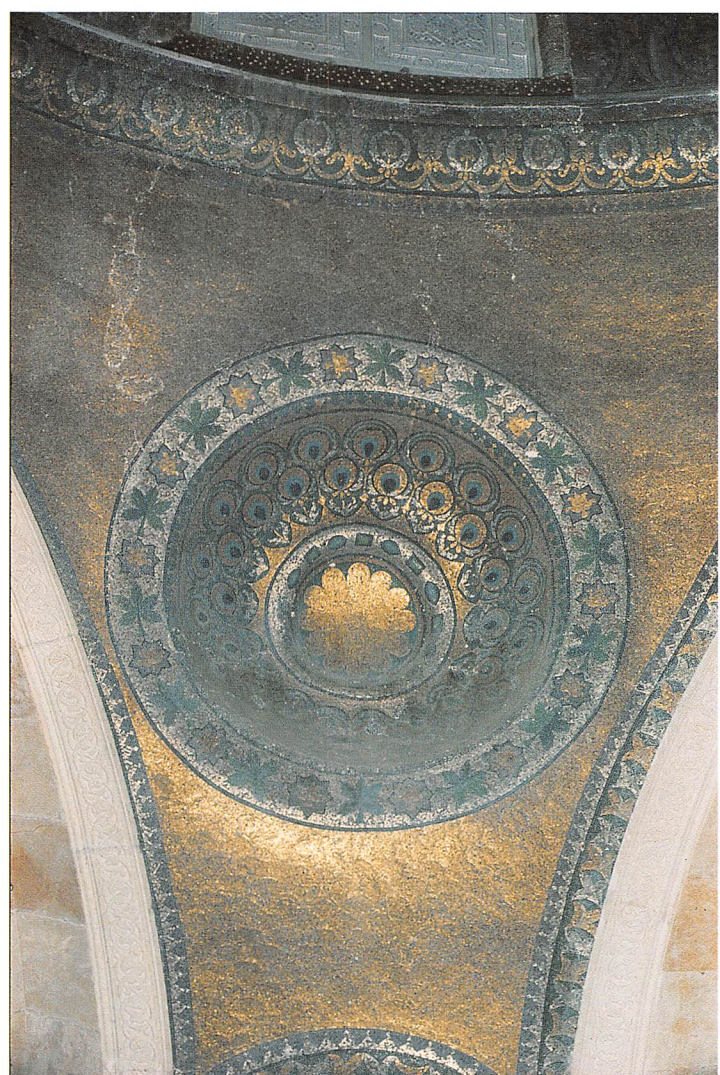
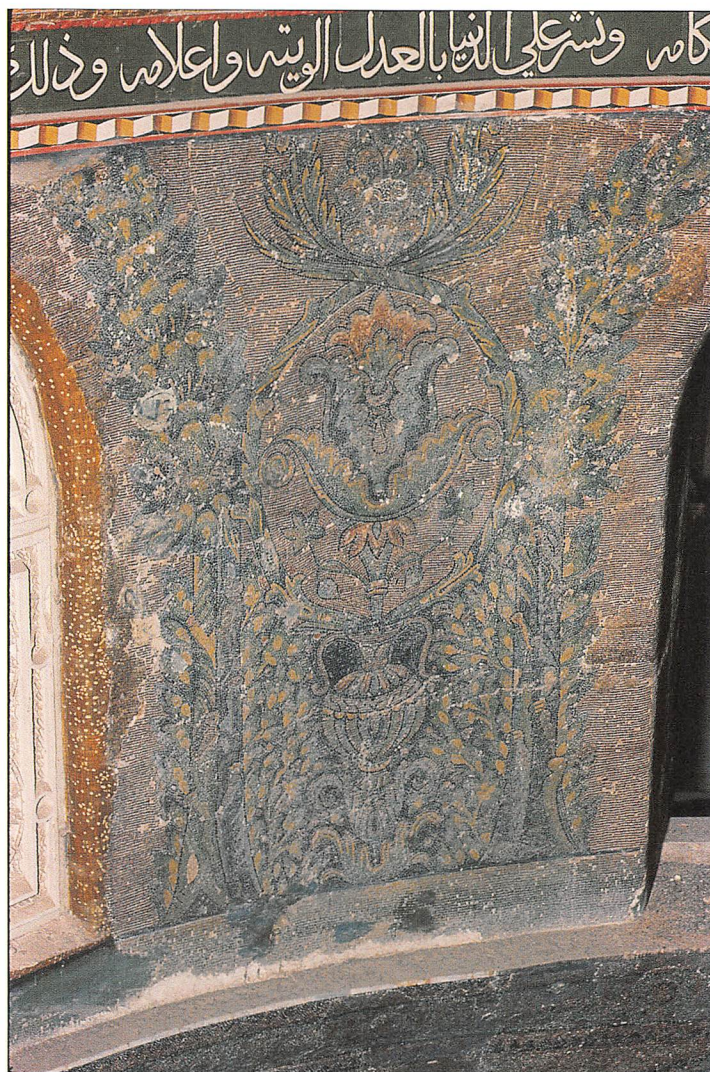
والمسجد الثاني الذي بُني في القاهرة والعائد إلى العصر الفاطمي هو مسجد الحاكم الذي أعاد بناءه ودشنه الخليفة الحاكم سنة 403هـ / 1013م بعد أن كان والده قد أنشأ المسجد الأصلي سنة 380هـ / 990م، غير أن الغرض الأصلي من بنائه ليس واضحاً؛ لأنّ مسجد الحاكم كان في الشمال خارج أسوار المدينة، حيث المنطقة غير مأهولة بما فيه الكفاية. ويتوسّع المقرizi في تفسير هذا الأمر فلقد كان الخليفة يقيم المجموعة الأولى الأكثر فخامة من المراكب الدينية، ومن ضمنها الخطب والمبابعات، في هذا المسجد إلى حدود سنة 664هـ / 1266م (وبعدها صارت تقام في الأزهر). ثم تُشنّع أيام الجمعة الموالية بجتماعات في مساجد القاهرة الكبيرة الأخرى (المساجد التي شُيدت في فترة مبكرة: جامع عمر، وجامع ابن طولون، وجامع الأزهر). ويمكن النظر إلى هذا المسجد على أنه مؤسسة ملكية كانت وظيفتها الأولى إبراز الحضور الديني والديني للخليفة، لذلك تُستخدم في المراكب الرسمية الفخمة للسلالة الحاكمة. والراجح أنّ وظيفة هذا المسجد قريبة -دون شك- من وظيفة المساجد الأولى في دمشق، وبغداد، وقرطبة، وهي جمعها مجاورة لباطن الحكم، لكن مسجد الحاكم كان له غرض خاص به، لكونه زاوية ملكية تبعد بعض الشيء عن المدينة ومركز العمran. لكنه ليس بعيداً عن أضحة الأسرة الفاطمية،

الصور، ويتميز بناؤها وتعقيد هندستها المدنية بجودة مدهشة. بقي أيضاً في القاهرة من العصر الفاطمي الأول مسجدان كباران. فقد بُني جامع الأزهر الشهير عند تأسيس المدينة كي يكون مركز التجمع الرئيسي وأداء فرائض العبادة، غير أن الأزهر شهد عمليات توسيعة تدريجية كي يصبح مركزاً كبيراً للتعليم الديني، فطرأت عليه تحويلات متكررة (فواجهة الصحن، على سبيل المثال [294، 295، 296]، بُنيت إبان العصر الفاطمي المتأخر). أما الجامع الأصلي فهو عبارة عن قاعة مغطاة بسيطة قائمة على أعمدة، (69 X 85 مترًا) فيها قاعة صلاة مزروقة بخمسة صفوف موازية لحائط القبلة وللأروقة. وثمة محوري يشقّ قاعة الصلاة إلى نصفين، ويقود إلى محراب رائع مزيّن بالحص المقوش [296]. وكانت هناك أمام المحراب قبة محاطة على الأرجح بقبتين آخرين، أما القبة الموجوحة الآن أمام المرّ المحوري التي شُيدت فيما بين 524-544هـ / 1130-1149م فتذكّرنا بسبب موقعها، بالقبة التي أضيفت إلى جامع القبروان. وكان جامع الأزهر قائماً على أعمدة فردية أو مزدوجة جُلت في الغالب من مبانٍ قديمة مهجورة. وقد بقيت عدة عناصر من الزخرفة يتكون أغلبها من الجص المقوش فوق أقواس المرّ المحوري على حائط القبلة وفي مواقع أخرى. وسنعود لاحقاً إلى هذه الموضوعات. ويبدو أنّ موقع الجامع اختيار لإظهار الاتجاهات الرئيسية وخطوط المعلم المعماري. ولم يتم الاحتفاظ بالظاهر الخارجي كما كان على أيام الفاطميين، حيث يروي المقرizi أنّ أجنحة ملكية كانت هناك، وأنّ عدة مراسم كانت تتم بالداخل، مما يحملنا

ركنيتين مستقرتين على عقود وجدران). هكذا يتبيّن، مقارنة مع جامع الأزهر، أنَّ مسجد الحاكم مصمم بعناية أكبر. فضلاً عن أنه قد جمع تراثاً معمارياً متنوعاً مستوحى خاصة من أصوله التي تعود إلى شمال إفريقيا. ومع ذلك، يظلَّ هذا المسجد تقليدياً في أغلب جوانبه، وتبقى القباب أهمَّ خصائصه التعبيرية. فمنظرها الخارجي مستوحى من العناصر الداخلية (مثمن الأضلاع، وجدران الحمل، والسفف المقبب) ومن الواجهة التي كُسر مثائلها بطريقة غريبة، وذلك بتأطيرها بمئذنتين مختلفتين الشكل.

إنَّ كلاًً من جامع الأزهر ومسجد الحاكم متميّز بزینته المعمارية، رغم أنَّ عناصر الزينة ونمطها تختلف كثيراً، ففي الأزهر نلاحظ أنَّ لوحات الجص المقوش التي تكسو السبيل والحايط القبلة مُصممة لتغطية كلَّ المساحة المتوفّرة، وهي تشبه تلك التي توجد في سامراء، وإنَّ أوجه المقارنة موجودة فعلاً. فbastثناء الحواشي المزدادة بالخط العربي التي لا تشاهد إلا نادراً في القصور العراقية، نلاحظ أنَّ أشكال اللوحات، وعنصر الزينة المتمثل في تعانق الأوراق والزهور حول جذوع صلبة متناهزة، وتقنيات التسطير والثالم والتقطيط، كلُّها بالتأكيد ذات صلة بفن سامراء. وذلك إنما حصل على الأرجح عن طريق تأثير هذا الفن في مصر الطولونية. ومهما يكن من أمر فإنَّ العنصر الزهرى ملحوظ أكثر، ويُمكن التعرّف إليه بوضوح أعلى، إذ إنَّ الخلفية تؤدي من جديد دوراً مهماً. ويبدو أنَّ لوحات الجص

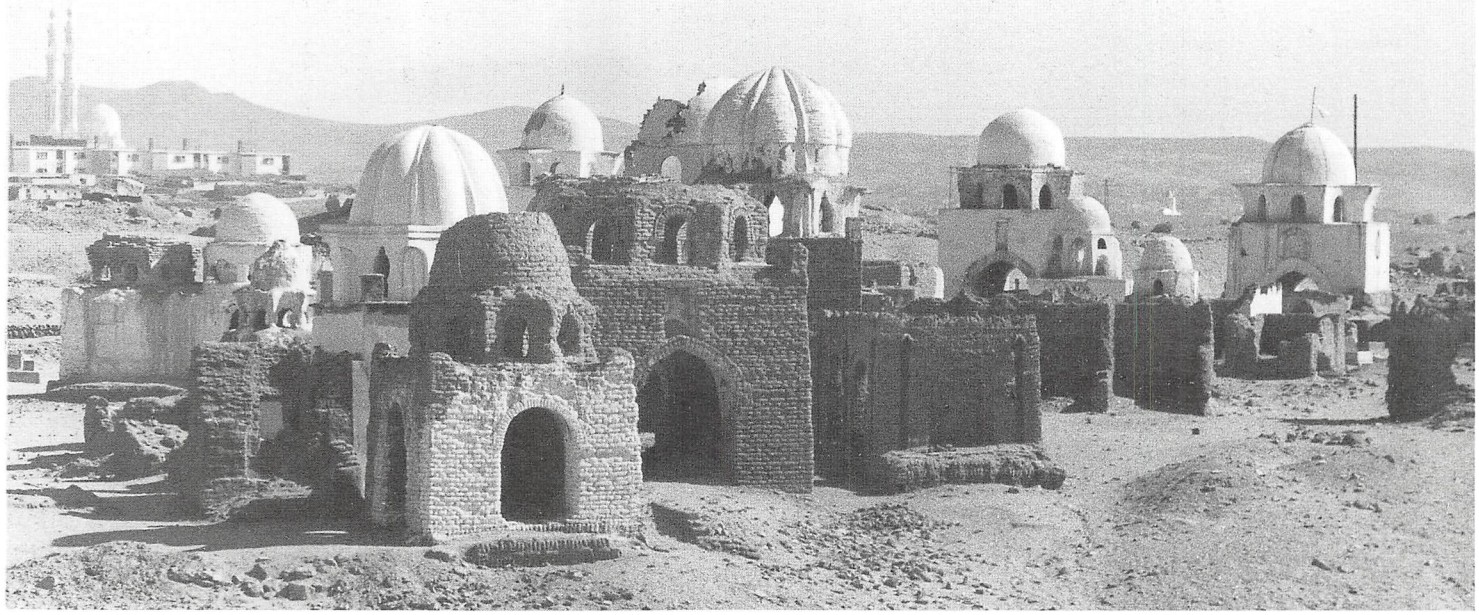
[302] القدس، مسجد الأقصى، لوحة فسيفسائية



[301] القدس، مسجد الأقصى، لوحة فسيفسائية

وهو بذلك إنما يصوّر طبيعة السلالة الملكية الفاطمية شديدة التعقيد. إنَّ مقصورة الصلاة الخاصة في إحدى المآذن، والتفسير الصوفي المحتمل لبعض الأنماط الزخرفية على غرار الأشكال الفلكية، والنجمة ذات الأضلاع الخمسة التي وُجدت في المبني تحمل كلُّها على الاعتقاد بأنَّ المعلم كان له طابع خصوصي.

كان مسجد الحاكم على شكل مستطيل كبير مائل بعض الشيء (121 X 131 مترًا) [298، 299]، وبه مئذنتان في الغرب وفي الجنوب وقع دمجهما الآن داخل مبانٍ لاحقة. هاتان المئذنتان تشكّلان خصوصيتين استلهما من جامع المهدية، وهما متباينتان تميّزان بزینتهما البديعة؛ المئذنة الأولى اسطوانية الشكل، أما الثانية فمربعة. وتفصل بينهما بوابة الضخمة (15 X 6 أمتار) المفتوحة في الواجهة الرئيسية [300]، بينما تكمل الإطار العام أربعة أبواب أخرى، ذات أقواس منخفضة، وقاليب كلاسيكي بحت، وعلى كل جانب من جوانب المسجد توجد بوابة. ويجمع الفضاء الداخلي المسقف والقائم على الأعمدة بين خصائص من مسجد ابن طولون [25-27] (بيت الصلاة بخمسة ممرات موازية لحائط القبلة، وقوائم عريضة من الأجر تتعلق منها الأعمدة، ورواق واحد في الجوانب الثلاثة الأخرى) وابتكرات من شمال إفريقيا (مِرْ محوري أعلى، وقبة أمام المحراب مع قبتين



[3030] أسوان، أضحة، على الأغلب أنها تعود إلى أوائل القرن الحادي عشر الميلادي

عشر م). والغالب على الظن أنَّ فسيفساء العقد [301] الذي ترتكز عليه القبة تحاكي عملاً فينماً أمواياً سابقاً، إلا أنَّ تلك الفسيفساء الموجودة على قوس النصر، وعلى المندليات إنشاءات فاطمية أصلية [302]. وتدلُّ جودتها الفنية على أنَّ التقليد الفني الذي أخذها العرب من بيزنطة لم تتدثر كليةً، أو أنَّ الفاطميين - لا سيما في القدس - قد أحياُوا تقاليد

العصور القديمة الرومانية واليونانية المتأخرة، وهم يعتقدون أنها أموية.

تُكون الأضحة آخر مجموعة من المعالم التي تعود إلى العقود الأولى من العصر الفاطمي، ويفسرُ تشييدها ولع الفاطميين بالآلهة الملكية وتقديرهم وتجزيئهم للذرية المنحدرة من على [رضي الله عنه]. وتنحصر معلوماتنا حول أول الأضحة الملكية والدينية على ما جاء في النصوص، ومع ذلك فقد بقيت مجموعتان كبيرتان من أضحة العصر الأول. توجد مجموعة صغيرة أولى قرب القاهرة، ومجموعة ثانية من ستين وحدة تقربياً في المقبرة الكبرى بأسوان جنوب مصر [303]، هذه الأضحة لا تحمل تواريخ بنائها، لكن الدلائل غير المباشرة الواردة في النصوص وبعض تفاصيل البناء تشير إلى أنها تنتهي على الأرجح إلى أواخر القرن الرابع الهجري الموافق للعشرينيات الأولى من القرن الحادي عشر الميلادي؛ ففي ذلك العهد لم تعد الأضحة مقصرة على الملوك، ولا مكنته لإحياء الموارس الدينية، بل أصبحت منتشرة رائجة، ومثلت شكلاً من أشكال الاستهلاك بغية التباهي. إن الظروف الاجتماعية والعقائد التي سادت في ذلك العصر تكشف أنَّ العديد من الأضحة يعود إلى نساء وبنات وحرفيين من الطبقة الوسطى. ولدينا على سبيل المثال حالة تبعث على الاستغراب الشديد، وتمثل في مسجد القرافة الذي تكفلت امرأتان من الطبقة الراقية سنة 365هـ / 976م ببنائه في المقبرة الجنوبيَّة بالقاهرة، ويظهر هذا المثال أنَّ مرقد الموتى أصبح منذ العصور الفاطمية المبكرة مكاناً للتعبير عن الورع الديني الذي يبديه أشخاص آخرون غير الحكام.

كانت الأضحة على شكل مربعات بسيطة لها فتحات على جانب، أو جانبين، أو ثلاثة.

المقوش في الأزهر صدرت عن التجربة المستوحاة من سامراء، لتميل إثر ذلك إلى معالجة الزخارف النباتية بتقنية أقرب للطبيعة، وهي تقنية كانت رائجة في العصور الأولى. وقد اختيرت نقوش الأزهر لإعلان الأسس الأيديولوجية للسلالة الفاطمية.

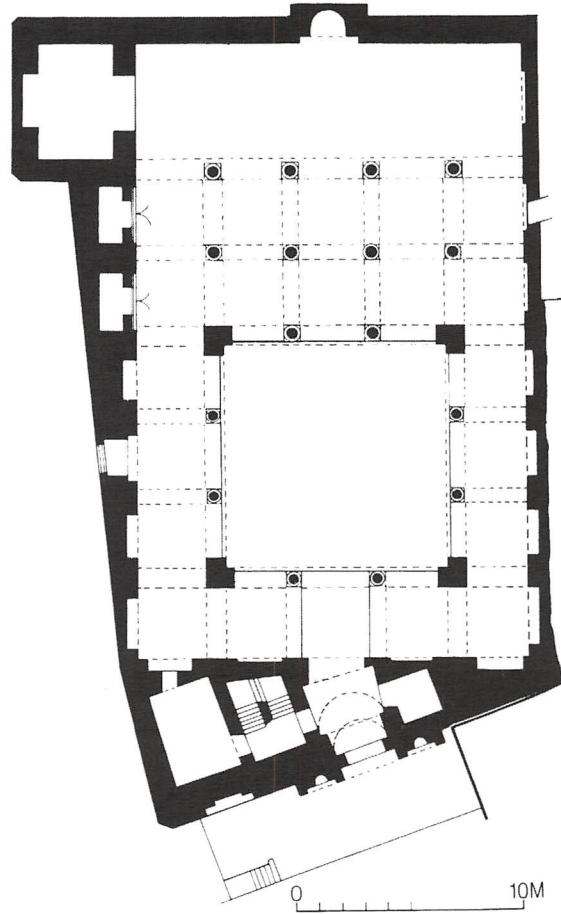
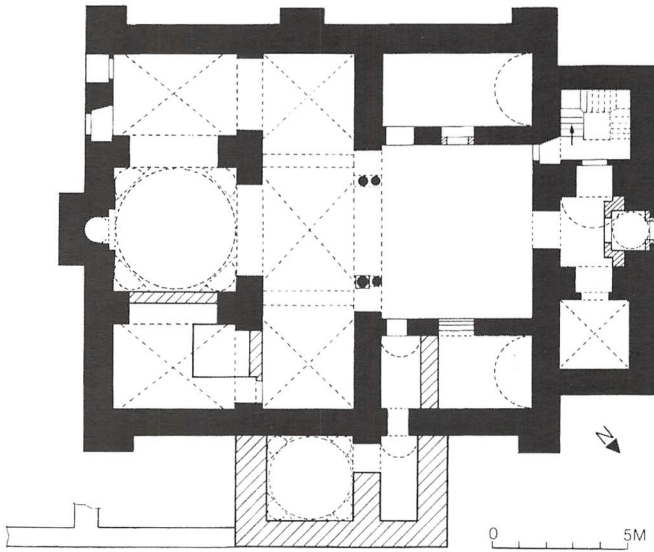
أمَّا زينة مسجد الحاكم فهي مختلفة تماماً؛ فمن النادر أنْ يجد لوحات زخرفية مسطحة؛ وإذا ما وُجِدت كما في أعلى فجوة المدار عند المدخل أو على نوافذ القباب، فهي مزданة بتصمييم متناسق يصور جذوعاً وأوراقاً أو في الغالب أرايسك معقدة على خلفية عارية. وأغلب الزينة حجرية تعتمد على سلسلة من الخطوط العمودية والأفقية (وهذه الأفقيَّة أقل) غايتها إبراز امتدادات المآذن وكتلة البوابة. وتشمل التصميمات زخارف نباتية وهندسية، وكذلك نقوشاً وكتابات مختلفة، كلها نافرة تقربياً حتى تظلُّ الخلفية ظاهرة للعيان. والراجح أنَّ بعض هذه العناصر تحمل دلالات رمزية، مثلما هو الشأن بالنسبة إلى النجوم ذات الأضلع الخمسة، والأطر المزركشة التي تعوض أحياناً الخطوط العمودية، كما أشرنا سابقاً. وما لا شك فيه أنَّ زخارف المسجد ونقوشه كانت تجسيد الرسالة الأيديولوجية لسلطة الخليفة. ولعل الميزة الفريدة لمثال مسجد الحاكم هو أنَّ هذه الرسالة كانت تُنشر خارج المبني، ويطلع عليها كل سكان المدينة توًّا و مباشرةً، ولا يقع الاقتصار على الذين يُسمح لهم بالصلاحة داخل المسجد. وتتميز زينة مسجد الحاكم إجمالاً بالاعتدال والاتزان مقارنة بزينة الأزهر. إنَّ هذا الاعتدال وغياب العناصر البراقة من ناحية، والتصميم المركب من ناحية أخرى، تذكَّرنا بشمال إفريقيا على الأصح لا بالشرق، ولعله من المحتمل أن يكون الفاطميين قد استخدموه عن قصد التراث الكلاسيكي المتوسطي الذي يتجلَّ في بساطة الزخرفة وإحياء عناصر الزينة القرية من الطبيعة.

إن النقطة الأخيرة المتعلقة بالزخارف الفاطمية هي عدم اقتصارها على الجص المقوش أو الحجر؛ فقد كان الخشب أيضاً مستخدماً ومتداولاً رغم أنه لم يتبقَّ منه الكثير على عين المكان، واستُخدمت الفسيفساء أيضاً، لكننا لا نعرف أغلبها إلا من خلال النصوص ومن الزخارف الرائعة للمسجد الأقصى في القدس (القرن الرابع هـ / بداية القرن الحادي

[304] القاهرة، جامع الأقمر، 1125 م، مخطط

[305] القاهرة، جامع الأقمر، 1125 م، الواجهة

[306] القاهرة، جامع الجيوش، 1085 م، مخطط



الخارجي. ولعل ذلك كان يشير إلى كونها مبنياً غير مكتملة، ولا تعارض هكذا مع تحرير مظاهر الثراء والسلطنة بعد الموت. إن أصل هذه الزوايا يعود بلا شك إلى الأضرحة والقبور المغطاة في سوريا والأناضول. لكنه لم يتضح بعد كيف أن هذا الشكل، الذي نادراً ما استُخدم في العصور المسيحية والإسلامية المبكرة، جرى إحياؤه هنا في القرن الرابع هـ / العاشر م.

وهكذا فإن العصر الفاطمي المبكر لم يشهد تأسيس مدينة القاهرة الجديدة وتوسيعها وتشييد جوامعها العظيمة فحسب، بل أنشئ خلاله كذلك بعض المباني المدنية والنصب التذكارية المدهشة، وإن لم تصل إلينا جميعها اليوم. وقد أثبتت مصر نفسها واحدة من أهم الحواضر الفنية والثقافية في العالم الإسلامي، وظهرت فيها رعاية جديدة ومتعددة دعمت التشييد والعمارة.

وتُشيد بالأجر، أو الحجارة المبنية بالملاط، أو بكليهما. أما الجدران فكانت على الأرجح مطلية بالجير المائي، وقليلة الزخرفة. وكانت كل الأضحة مغطاة بقباب قائمة على عقود ركيبة قواعدها مثمنة الأضلع كي تزيد من ارتفاع المبنى وتنحهه مزيداً من الإضاءة. وقد وصل عدد التوابع في بعض الزوايا إلى اثنى عشرة نافذة تُبرز افتتاح الزاوية على الفضاء



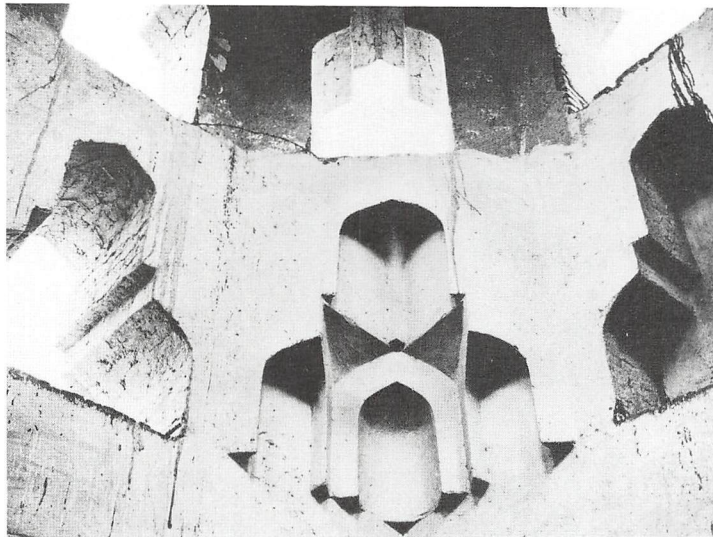
[307] القاهرة، جامع الجيوشي، 1085م، منظر خارجي

تُسمى عادة المشاهد (أي حرفياً أماكن الشهادة) كمشهد السيدة رقية (527هـ / 1133م) ومشهد أسوان (493هـ / 1100م تقريباً) المستخدمة لأغراض الصلاة والزيارة والعبادة الخاصة. وتشمل المشاهد تلك الزاوية الغربية بعض الشيء المسماة مسجد الجيوشي [306، 307] الواقعة على سفح جبل المقطم والمطلة على القاهرة؛ وقد رُمِّ، بل جُدد كلّياً في السنوات الأخيرة. ورغم أن اللوحة المنقوشة التي تورّد الإहداء تستبيّ المبني مشهد، إلا أن هذه الوظيفة ليست واضحة تماماً، إذ لا يبدو أن المسجد مرتبط بقبر أو زاوية، وقد أمر ببنائه بدر الدين الجمالي نفسه. وتؤحي الآيات القرآنية المنقوشة بأنّ المشهد بُني لتخليد ذكرى - لم تُوثق - قد تكون عودة السَّلْمِ والنظام بعد عقود من الأضطرابات والتقلبات. وتتشابه مخططات جلّ هذه البناءيات: مدخل معقد (تعلوه قبة في أسوان وكتلة المئذنة في الجيوشي) يقود إلى صحن مكشوف صغير، بينما تُغطي الزاوية قبة كبيرة أمام المحراب [308]. وتوجد دوماً في أحد جانبيه غرفة قائمة على عقود، تفصل بينها وبين الصحن ممرات أو غرف أخرى (ونشاهد في مسجد الجيوشي ثلاثة ممرات مقببة يفتح أحدها على الصحن، عبر ثلاثة أروقة غير متساوية، بينما تغطي القباب كل غرف المعالم الأخرى). وكانت القباب مثل الممرات مبنية بالأجر ومجصصة، وهي في الغالب رباعية الأعمدة مساحتها مسطحة أو مضلعة ناتئة. ولا توافر لدينا مصادر تذكر استخدام هذا النوع من البناءيات، ويجوز تخمين أن الممارسات الدينية قد تغيرت كثيراً كي تبرر تطور هذا الصنف من البناءيات.

إن قيمة القباب في هذه الأضرحة والشواهد تفسّر لنا أهم عنصر من العناصر المستجدة إبان العصر الفاطمي المتأخر، ونعني: هذه الطريقة الجديدة في التحول من المربع إلى الدائرة. وهكذا نرى في مسجد الجيوشي رقبة مثمّنة لها ثمانية نواخذ ترتكز على عقد من

مصر: ما بين 451هـ / 1060م و566هـ / 1171م إثر أزمة منتصف القرن الخامس هـ / الحادي عشر م، حصل تغيير مهم في وظائف المباني الدينية في القاهرة وفي مخططاتها. كانت المساجد الجامعية قليلة، بينما كان المسجد يؤدّي وظيفة المُصلّى الجماعي، وعادة ما يكون على هيئة بيت صلاة صغير يُبنى على نفقه خواص لتخليد ذكرى المتبرّع أو لأهداف خيرية، ولا يكتسب أهمية المساجد الفاطمية المبكرة، التي تشعّ على المدينة بأكملها. ولم تصبح هذه المساجد جوامع إلا لاحقاً بعدما تمّ تعين خطيب بها أو إمام يمثل الدولة. واستناداً إلى المخطط الفعلي فإنّ المثالين المتبقّين هما جامع الأقمر (518هـ / 1125م) وجامع الصالح طلائع (554هـ / 1160م)، وتكون روعة هذين المعلمين في حجميهما المحدودين، وموعيهما داخل النسيج العمراني، وشكليهما الخارجين. وتُعدّ واجهة جامع الأقمر [304، 305] مستطرفة وهي غير موازية للقبلة، أمّا جامع الصالح فلا يمكن الوصول إليه إلا عبر الجسور لأنّه مبني فوق الدكاكين. وفي الحالتين حدّدت الطرقات والبنيات الموجودة شكل الجامعين لأنّهما يقعان في الشارع الرئيسي للقاهرة المتد (شمال-جنوب)، حيث تتكلفة العقارات باهظة، مما استدعى أن يتكيّف المبني الديني مع تناسق النسيج العمراني. أمّا الترتيب الداخلي فلا يُعدّ مبتكرًا مثلما هي الحال - على سبيل المثال - في جامع الفيلة الذي لم يبق له أثر، والذي بناه الأفضل ستة 478هـ / 1085-1086م. وتعود تسميته إلى القباب التسع التي تعلو بيت الصلاة والمُحاطة بدرّبزين، والتي تبدو من بعيد على هيئة الهووج تحمله الفيلة في مواكب الخليفة. كما توجد في مناطق مختلفة مساجد أخرى تعلوها تسع قباب، وتنتهي إلى صنف نادر ما زال مستعصيّاً على التفسير.

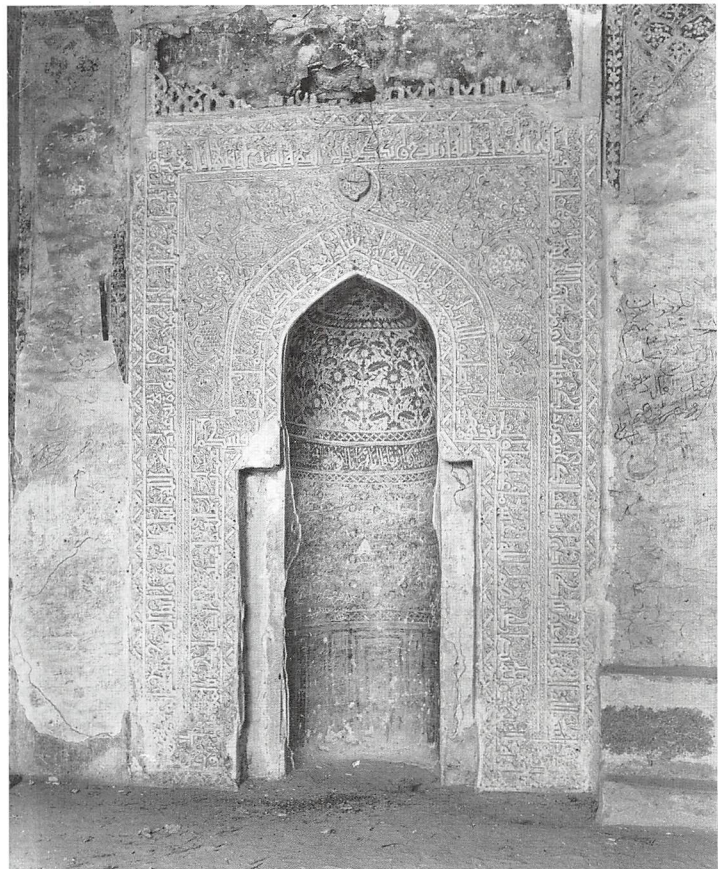
وقد تغيرت كذلك المعالم التذكارية، فبالإضافة إلى الأضرحة بدأت تظهر القبور التي



[308] القاهرة، جامع الحيوشى، 1085 م، محراب

[309] أسوان، مشهد، على الأغلب يعود إلى أوائل القرن الحادى عشر الميلادى، مقرنصات

[310] رسوم جدارية على الجص من حمام أبو السعود، الفسطاط



الطراز التقليدي، بينما عُوض العقد بالمقرنص [309] منذ بداية القرن في أسوان، ثم في معظم الأضرحة. وينقسم المقرنص إلى ثلاثة أجزاء: تجسر كوة المشكاة الوسطى الزاوية المحاطة بقصعين من النتبة، ويعلوها قبو على هيئة عقد يكاد يساوي القسمين السفليين. وعلى عكس الأمثلة الإيرانية المعاصرة، لا يوجد قوس في هذه التركيبة المعمارية. وقد أصبح هذا النمط متداولاً ومعيارياً في النواخذة، وهو ما أضفى على فتحات الأضرحة القاطمية روعة في التنوع والتفاوت. ويختلف النمط المصري عن الإيرانية، رغم تقارب أحراضهما، وتشابه التركيبة الرئيسية المكونة من ثلاثة أجزاء. وقد تكون النماذج الإيرانية أقدم، إلا أنّ وظيفتها التي تبدو غامضة أحياناً هي في نهاية المطاف تخدم الناجحة الهيكلية أكثر مما هي الحال في الأضرحة المصرية الأصغر منها. وتوحي لنا هذه المسألة أنّ عقود المقرنصات المصرية استلهمت من إيران دون تقليد أعمى (رغم وجود بعض نماذج تقليدية تنقصها المهارة)، بل كُيِّفت وهُيئت لاحتياجات وإمكانات المعالم المصرية الأكثر تواعداً. وقد اكتُشفت بالفعل مشكاة مقرنص مجصصة في مصر، تماماً مثل مثيلاتها في نيسابور بإيران، وعليها رسوم شاب يحمل قدحًا [310] كانت تزيّن حمامات قديمة متركزة.

أما الخصائص المذهلة التي وصلت إليها المتعلقة بالعمارة المدنية في القاهرة فتتمثل في ثلاثة بوابات دخول للمدينة الجديدة التي وُسعت وأعيد بناء أسوارها حسب الأعراف الجارية وقتها من طرف ثلاثة مهندسين مسيحيين من إدیسا كانوا يعملون لحساب بدر الدين الجمالي [311]. وتتخذ أبراج باب النصر [312] أشكالاً مربعة بينما أبراج باب الفتوح وباب زويلة ضخمة ونصف دائرية. ولا يكفي كرسوبل في تحليله الممتاز بالإشارة إلى الصلة الوثيقة بين هذه البوابات، والهندسة العسكرية لمنطقة شمال ما بين

النهرين، بل يظهر كذلك أنها أدخلت إلى القاهرة استخدام الحجارة طريقة حصرية للبناء، وغطّا جديداً من المتسليات، والعقد المتقطع المبني بالحجر، والقوس الدائري، وهي تشكّل جميعاً خصائص حضارات المتوسط قبل ظهور الإسلام، تواصل استخدامها في شمال الجزيرة العربية وأرمينيا.

أما زينة العمارة للعصر الفاطمي الثاني فهي ليست متميزة كما هي الحال في إيران المعاصرة، أو كما كانت عليه إبان العصر الفاطمي المبكر. فقد غابت عنها - ولا سيما في المحاريب - الألواح الخشبية التي تتناولها لاحقاً في هذا الفصل، رغم أن التقنيات الأقدم على غرار الجبس المنقوش (الرائعة بوجه خاص في مسجد الجيوشي) والحجارة المنقوشة (في البوابات خاصة) ما زالت مستخدمة وقتها. وكانت عناصر الزخرفة هندسية (فيخلفية التصميم) ونباتية، ومتناسبة مع الخطوط العمارية. ومن أجمل الإبداعات في هذا المجال وجهة جامع الأقمر [305] التي رُمِّمت مؤخراً، أو بالأحرى أعيد بناؤها. ويتجلى فيها إسقاطٌ بلغ للمبني الديني في المدينة من خلال بوابة المركزية المحاطة بصفين من المشكاوات، والبوابات الجانبيّة الوهميّة، والشريط العلوّي بحروفه الزخرفيّة، والترتيب المناسب على الجدران لتلك اللوحات المستطيلة والدائريّة وعلى شكل العين. ويبرز بوجه رائع كيفية تحويل موئذن المحارة إلى رؤوس مشكاة، واستخدام المقرنص عنصر زينة مسطحة، ونجد كلتا الخاصيتين في المحاريب أيضاً، وقد أثبتت دراسة اعتمدت على الآيات القرآنية المتعددة الموجودة في المسجد أن هذه الموئذن تحمل رسالة شيعية.

شهد العصر الفاطمي المتأخر بصفة عامة تطوراً في المهارات العمارة انعكس في توسيع المبني الصغرى وتطوير المشاهد، واستخدام المقرنص في العمارة والزينة، وعودة جزئية للحجارة مادةً للبناء. وبقيت الإشكال قائمةً عندما نتساءل إن كانت هذه الخصائص محلية، رغم أن معظمها يميز العمارة الإسلامية في أماكن أخرى. ويوجّي ذلك بشدة أن العالم الفاطمي - رغم شذوذه عن الإجماع الإسلامي - ساهم كلياً في التغييرات التي عاشها العالم الإسلامي على امتداد القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر مـ،



[311] القاهرة، الأسوار

[312] القاهرة، باب النصر، 1087 م



[314] باب خشبي. يعود تاريخه إلى 1010 م، الإبرقان ما يقارب 3.25 م. متحف الفنون الإسلامية، القاهرة



ثم لاحقاً في مصر الطولونية [99]. فالزخرفة المنقوشة على جائز الربط في مسجد الحاكم الذي يعود إلى عام 393 هـ / 1003 م، مازالت تعتمد على أسلوب سامراء الحقيقي "ج"، وهو مع ذلك يعبر عن تطوير إضافي لذلك الأسلوب؛ لأن الخطوط التي تحدّد الموتيفات القليلة أعرض، وهو ما يعطي انتظاماً مختلفاً جداً. وعلى عكس الأنوثوذج الأصلي المتبع فإن التفرقة هنا بين التشكيلة المنقوشة والفضاءات الشاغرة محددة بوضوح. وتنظر هذه الخاصة بصورة أوّلويّة في لوحات باب خشبي يعود إلى عام 400هـ / 1010 م يذُكر عليه أيضاً اسم الخليفة الحاكم [313]، حيث تبرز جليّاً التشكيلة المنقوشة مائلاً للحواف على الخلفية الداكنة. كما أنّ مكونات الزخرفة الرئيسية نفسها مزيّنة بعناصر مسطحة صغيرة في الحجم. ومن شأن الأنسجة الناتجة عن هذا التصميم - بالتوالى مع التباين بين الفاتح والداكن - أن تولّد تركيبات أكثر تنوّعاً وحيوية، وأشدّ تركيزاً من سابقاتها.

إلاّ أنّنا نرى بوضوح مع حلول الرابع الأخير من القرن الخامس هـ / الحادي عشر م تطوارًياً يذهب أبعد من ذلك، فقد رُفِقت العناصر مائلة الحواف لتصبح على هيئة سيقان رفيعة لولبية على خلفية منقوشة بعمق، بينما بدأت رسوم الوجوه والحيوانات تبرز إلى الواجهة. ويتقدّم جيداً المراحل الأولى لهذا التوجه الجديد في اللوحة [314]. ورغم جواز الحكم بأنّ الموتيفات النباتية، والموتيفات التي تصوّر الكائنات الحية تعلّق على قدم المساواة، إلاّ أنّ النباتية بدأت تراجع إلى الخلفية، بينما تقدّم الشقان على هيئة حيوان ليحتلّ الصدارة. وبدل السمات النحتية الصرفة باللغة التجريد والساكنة أصبحنا نشاهد ملائمة درامية بين

بل يجوز في بعض الحالات أن نقارن العمارة الفاطمية ولا سيما في مرحلته الثانية، بالعمارة المعاصرة، وبوجه خاص بالعمارة الغربية المسيحية.

#### التحف الفنية

يعتبر العصر الفاطمي ذا أهمية بالغة، بوصفه العصر الذي بلغت فيه مصر مرتبة متقدمة في العالم الإسلامي، لا لكونها نقطة ارتكاز الأنشطة التجارية الممتدة إلى إسبانيا غرباً والهند شرقاً (وكذلك خارج المناطق الإسلامية) فحسب، بل لأنّها كانت مركز صناعات تحويلية كذلك. وقد كانت الفنون والحرف متخصصة في ذلك العصر، إلى درجة أنهُ أمكن تأسيس ما لا يقلّ عن 210 أصناف مختلفة من الحرفيين مقارنة بـ 150 في روما العتيقة. وكانت المنتجات المصنعة للطبقات المتوسطة والشعبية رائجة على نطاق واسع.

إنّ الصورة الأكثر حيوية وفخامة لتلك الفترة والمتواترة لدينا اليوم هي تلك التي تقدمها لنا التقارير التاريخية سواء المعاصرة أو اللاحقة، والتي تصف حدثاً حدث زمان حكم المستنصر، فقد جرى ما بين 459-460هـ / 1068-1067 م نهب الكنوز الثمينة للفاطميين عندما ثارت فيلق الجنود مطالبة بأجورها. ولا تكفي الروايات المتعلقة بعمليات السلب والنهب بذكر الكميات الضخمة من الآلات والجواهر والتجان والسيوف وغيرها من رموز السلطة الملكية، بل تشير كذلك إلى العديد من التحف المصنعة من المعادن النفيسة عظيمة الحجم. ويسرعة فاقعة سُرقت ثمانية عشر ألف قطعة من البلور والزجاجيات الفاخرة من القصر، وضُعفها من التحف المجوهرة، وأعداد كبيرة من السكاكين الذهبية والفضية المرصعة بالجواهر، وقطع ثمينة من رقع الشترنج والترد، وأصناف مختلفة من المرايا اليدوية المزينة بمهارة، وستة آلاف قنية عطر من الفضة المطلية، وغير ذلك. وتفيد المصادر بوجه خاص بأنه قد سُرقت قطع ضخمة من البلور نقشت عليها أسماء الخلفاء، وأشكال حيوانية مرصعة بالجواهر ومطعمّة بالمينا، وتحفة على هيئة نخلة كبيرة من الذهب الخالص، وكذلك حديقة بأكملها لها سطوح معدنية مطعمّة جزئياً، ومطلية بخليل النيلي المعدني الشinin Niello، وكانت هناك أيضاً كنوز لا تقدر من المفروشات، والزرابي، والستائر، وأغطية الجدران. ومنها حيّز كبير مطرز بالذهب، ومرسوم عليها صور طيور، وحيوانات، وملوك، وحاشية، بل حتّى مناظر طبيعية "جغرافية" ، ولم يتبقّ من هذه التحف إلّا النذر القليل نسبياً، وأغلبها صغير الحجم. ومع ذلك فإنّ القطع الجميلة من بينها رائعة بما فيه الكفاية لتعطي فكرة عن الصورة الحية لتلك المشاهد المرسومة التي تشكّل سرداً تاريخياً لمظاهر ترفّ عرّفها ذلك العالم الغابر.

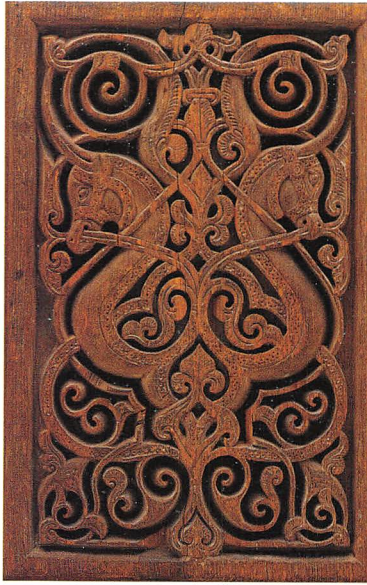
ولا يوجد استثناء للممنوال الذي اقتفينا أثره حتى الساعة في التحرّي - ونقصد به الدورة المتكونة من الاعتماد ثم التكيف فالتجديد - فيما يتعلق بالتحف الفنية التي أبدعت للفاطميين بعد غزوهم مصر سنة 358هـ / 969 م. ويبدو أنّ الحرفيين الذين كانوا يعملون تحت حماية هذه السلالة واصلوا في البداية استكشاف الإمكانيات الكامنة في الأشكال المتواترة في مصر منذ القدم، أو تلك المستوردة حديثاً من الشرق. ولم يدخلوا إلا تدريجياً عناصر الزينة الجديدة التي بدأت تتطرّف في الأقاليم الإسلامية الغربية طوال العصر السابق - فجر الإسلام - تحت التأثيرات الأموية والعباسية والمحلية. وعندما انطلقت مرحلة التجديد أصبحت مقاربة المسائل الفنية تجري بروح جديدة تماماً.

أما فيما يتعلّق بالخشب الذي كان ثميناً في مصر بسبب ندرته فنشاهد إبان العصر الفاطمي المبكر استمرار رواج النمط مائل الحواف الذي ظهر في المناطق تحت السيطرة العباسية،

[314] لوحة خشبية من باب يعود تاريخه إلى 1058م، الارتفاع 34.9 سم؛ العرض 22.9 سم. متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك

[315] تفاصيل من لوحة خشبية، يعود تاريخه إلى 1085م، 30 سم. متحف الفن الإسلامي، القاهرة

[316] تفاصيل من لوحة خشبية، يعود تاريخه إلى 1085م، 31.5 سم. متحف الفن الإسلامي، القاهرة



جامداً جداً مقارنة بالحيوية الكامنة في مختلف موئيلات هذه الإفريزات، والواقعية البادية عليها. وأصبحت الأشكال البشرية طاغية الآن، ويشمل سجل الموضوعات الحال عددًا من الراقصين والراقصات مرسومين في وضعيات متحركة. وتماشياً مع الذوق الجديد في رسم مشاهد من الحياة اليومية تطلّ امرأة برأسها عبر الستاير المنفرجة من هودج منصوب على ظهر جمل يقوده رجل، بينما نرى في قسم آخر مأدبة يقدم فيها الشراب. ويتناول شخصان مُعْمَمان كوبين، ويصب أحدهما الشراب من قنية، بينما يقترب إلى جانبهما خادم يحمل طبقاً كبيراً، على الأرجح ليملأ القنية. ومع أنّ خصوصية التنفيذ الفني لا تسمح بإبراز التفاصيل - كما هي الحال في رسوم ماثلة على وسائل أخرى - إلا أنّ بقائياً خصوب الأحمر والأزرق توحي بأنّ خصوصيات تقسيم الوجه وتفاصيل اللباس والأدوات كانت محددة بدقة في استخدام التلوين. كما توجد نقوش خشبية مماثلة في محاورها وأفضل من ناحية المهارة الحرفيّة، لدى البيئة المسيحية بالقاهرة في دير البنات، وهي تعكس بصورة أعمق ولع الفاطميين في العصر المتأخر بلاحظة مشاهد من الحياة.

أما الجزء الصغير من اللوحة [317] المعاصرة على الأرجح، المزданة بطير جارح ينقض على أربن بري، فيغلب أنه كان في الأصل جانباً من جوانب صندوق صغير. ويتمثل هذا نموذجاً بسيطاً وجديلاً مع ذلك لحرفة تعليم الخشب وترصيده التي عاشت طويلاً في مصر [98]. وسوف يعتمد الموحدون لاحقاً في الأندلس والمغرب كلتا النسختين من هذا الفن: الصيغة المعقدة الأولى، والصيغة المكثفة التي شاهدناها هنا.

الأجزاء التجزييدية وتلك الأكثر واقعية، وبين عناصر مصممة بأبعادها الثلاثة وأخرى خطية صرفة، وبين النور والظل، وإضافة إلى ذلك هناك حسّ جديد بالحركة. توجد علاقة وثيقة بين هذه اللوحة ولوحة أخرى في متحف الفن الإسلامي بالقاهرة من جهة، واللوحات التي تشمل بما مفككاً يعتقد أنّ أصله يعود إلى القصر الفاطمي الغربي من جهة أخرى؛ وكان الخليفة العزيز قد أمر ببنائه ثمّ جُدد بأمر من المستنصر سنة 449هـ / 1058م. وبعد أن دمره تماماً الناصر صلاح الدين الأيوبي في أواخر القرن السادس هـ / الثاني عشر م اشتراه سنة 681هـ / 1283م السلطان المملوكي قلاوون الذي شرع إثر ذلك في تشييد مجتمعه الفخم المتكون من مدرسة وزاوية ومستشفى. وبما أنّ الأشغال انتهت بسرعة في خمسة عشر شهراً، فإنّ الأمير القائم على المشروع المستعجل استفاد من العناصر الخشبية وغيرها من المواد المتوفّرة في الموقع. ولو لا عملية إعادة التدوير القروسطية المذكورة لضاعت هذه اللوحة الجميلة وعدة لوحات أخرى - ستحدث الآن عن بعضها - ولما عرفتها الأجيال التالية.

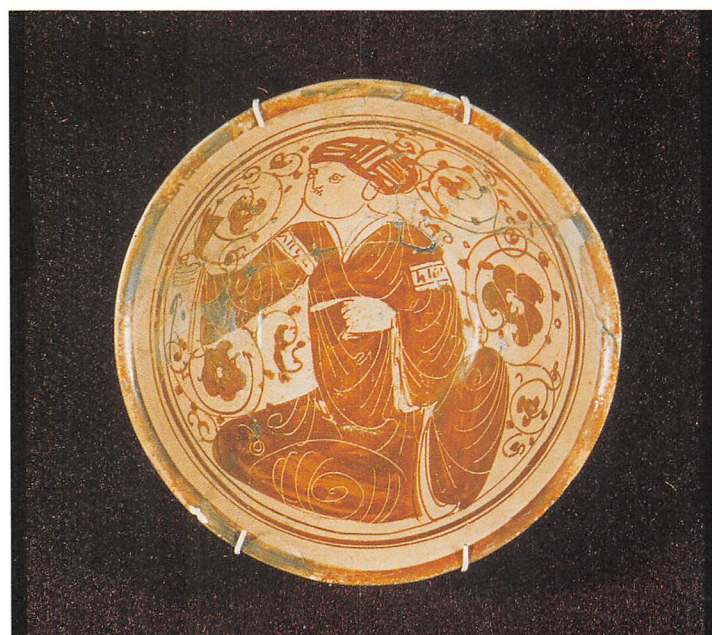
ومن أهمّها بوجه خاص سلسلة من اللوحات الخشبية الأفقية المنسوبة - التي تحمل بعضها زينة مرتبة ضمن خراطيش متعانقة تحوي رسوم حيوانات ووجوهها بشريّة كلها منحوتة علىخلفية أدراج أسطوانية بالنقش النافر قليل البروز [315]، وأخرى عليها زينة بحيوانات مرتبة بصورة متناسقة [316]. ولأنّ التصميم جاء كي يتلاءم مع تناسق شقيّن فإنّ المنظر الأمامي لوجه الأحصنة - وقد شاهدناها على اللوحة المعاصرة التي نقشناها آنفًا - يبدو



[317] لوح من الخشب المطعم، 22 سم، 41 م. متحف الفن الإسلامي، القاهرة



ومع أنّ أقدم مثال متواافق من الأعمال الفنية الخشبية في مصر الإسلامية، التي تورّد أشكال كائنات حية ونعلم تواريختها تعود إلى أواسط القرن الخامس هـ / الرابع الثالث من القرن الحادى عشر م، إلا أنّ عناصر هندسية عليها زخارف من هذا القبيل استُخدمت في إفريقية الفاطمية أكثر من مئة سنة قبل ذلك. وبما أنّ كانت في صيرة المنصورية العاصمة المؤسسة سنة 335 هـ / 947 م بناءات مزخرفة بالخشب المنقوش المزيّن بالطيرور، وبالنقوش الجصبية، التي تثلّ كائنات بشريّة وحيوانية وطيوراً، فقد يؤوّل ذلك إلى أنّ المباني الفاطمية المبكرة في القاهرة كانت مزданة برسوم مماثلة اندثرت، ولم تصل إلينا. وهكذا فلعلّ الولع بالعناصر المعمارية الخشبية المنقوشة كان يزاحم موجة الزينة النباتية التي تطورت انتظاماً من الأسلوب مائل الحواف.



[318] لوحة عاجية، الارتفاع 12.5 سم، المتحف الوطني، فلورنسا

[319] صحن مصقول ووطلي بطلاء لامع. يعود تاريخه إلى ما بين 1011 م و 1013 م، القطر 41 سم، متحف الفن الإسلامي، القاهرة

[320] حلة مقصولة ووطلي بطلاء لامع. يعود تاريخها إلى 1000 م، القطر 25 سم، متحف الفن الإسلامي، القاهرة

[321] حلة مقصولة ووطلي بطلاء لامع. يعود تاريخها إلى الرابع الأخير من القرن الحادى عشر الميلادي، القطر 22.5 سم، بُنيت في الأصل في جدار كنيسة سان ميسيستو، بيزا، الآن تعرّض في متحف سان ماتيو الوطني، بيزا





[322] حلقة مصقرة ومتلبة بطلاء لامع . يعود تاريخها إلى النصف الثاني من القرن الحادي عشر الميلادي، القطر 21 سم، معرض فرير للفنون، واشنطن

ورغم وجود العديد من الصحف المقررة المزجّجة التي يعود أصلها إلى مصر الفاطمية والمزدane أساساً بالرسوم البشرية أو الحيوانية، إلا أن هناك آنية واحدة نعرف تاريخها يقيناً [321]، وهي مستخدمة في حوض كنيسة القديس سيسليو في بيزا بإيطاليا، وتعود إلى الربع الأخير من القرن الخامس هـ / الحادي عشر م. ويمكن الجزم بأنَّ أسلوب الزخرفة المعروض على هذا الصحن المقرّر كان متداولاً في ذلك الزمن، مع افتراض أنَّ هذا وغيره من الصحف المقررة من مصر وأماكن أخرى، والتي كانت تزيّن أو ما زالت تزخرف واجهات الكنائس، و/أو المعابد الروماندية في إيطاليا رُكِبت زمن تشييد تلك البناءات. ويمكن اللجوء إلى حوضين آخرين لتاريخ مجموعة أخرى من الفخاريات ذات البريق المعدني [322]: الحوض الأول مزدان برسم حيوان، والثاني بتصاميم حروفية. واستناداً إلى البراهين التي يقدمها هذا الحوضان فإنَّ هذه المجموعة التي رُبِطَت لمدة طويلة بسوريا الفاطمية، ولا سيما في تل مينيس - قرية في المناطق الوسطى للبلاد - والتي كانت تُعد من منتجات أواسط القرن السادس هـ / الثاني عشر م، يجب أن نضعهااليوم في النصف الثاني من القرن الخامس هـ / الحادي عشر م.

إلا أنَّ الصحن المقرّر [321] المؤرخ بصورة أكيدة يعرض أسلوباً تشكيلاً يختلف بعض الشيء عن غالبية الصحف المزجّجة المتوفّرة، التي تحمل زخارف من مصر الفاطمية، منفذة بأسلوب أقرب إلى الأسلوب المبكر في سامراء وإفريقية. وتحتاج إلى مثل مؤرخ، أو يمكن تأريخه من هذا الصنف الأخير، قبل أن نجزم يقيناً إنَّ كان هذا النوع معاصراً لنموذج صحن الحوض، أو سابقاً أو لاحقاً لمثل ذلك الإنتاج.

مع أنَّ تأدية غالبية الوجوه وتصفيقات الشعر في هذه الصحف غير المؤرخة حتى الساعة تشي بانتسابها إلى أسلوب التشكيلي العباسى - خاصة الوجه العريض المستدير، والعيون المحملة، والفم الصغير، وكذلك التجعيدات الجانبيّة - إلا أنَّ حرمة الجسم، وحركات الأطراف المبالغ فيها تقدّم مقاربة مختلفة جداً عن الثبات الجامد لأكثر الشخصيات حرية في رسوم سامراء [84]. ومثلاًما كانت الحال في التقوش الخشبية المصرية يجب النظر

وُتُظْهِرُ النقوش العاجية المنسوبة للحرفيين الفاطميين توجّهات في الأسلوب وفي مجموعة التمثيلات [الأيقنة] موازية لتلك التي رأيناها في التقوش الخشبية، إلا أنَّ الحرفيين هنا يظهرون مزيداً من الإتقان والمهارة بما يليق بمادة العاج الشمينة التي يستغلون عليها. إنَّ التحفة الفنية ذات النقش المفتوح [318] التي كانت على الأرجح ترقص قبعة أو غيرها من التحف الصغيرة تكرر موئيلاً معاذًا منذ أمد طويل: راقصة بالنديل تقفز على قدم واحدة، بينما يلتقي اللحاف حول جسمها وهي تلوى ذراعيها في حركة فنية. وتبرز بوجه خاص للعيان في هذه اللوحة رشاشة الراقصة وتوزيع وزن جسمها بتناسق، وكذلك غطاء رأسها المربوط بعنابة. وتزيد التقنية الفنية الرفيعة في المظهر الطبيعي لكل شخصيات هذه اللوحات. ورغم وجود مستويين من النقش النافر كما هي الحال في التقوش الخشبية فإنَّ الأطّر والشخصيات مقولبة برهافة ورقّة تجعلانها تبدو مدورة تماماً، وكأنَّا تبّثُّ من اللفافات البنائية التي تكونخلفية. وتسهم تقنية القص التي تُوحِي بأنَّ التصميم يطفو في إعطاء هذا الانطباع ثلاثي الأبعاد. وإضافة إلى ذلك تتدَّور الورقات إلى الأمام انطلاقاً من أوراق الدالية في الخلفية، فيبدو مُستوياً النقش كأنهما مترابطان. وتميّز هذه المجموعة من التحف العاجية بعنابة متناهية بالتفاصيل، كما ترى ذلك على سبيل المثال في التأدبة الفنية لنسيج الأقمشة ودقائق فرو الحيوانات، وريش الطيور، والأنايبيب العرقية في عروق الورقات.

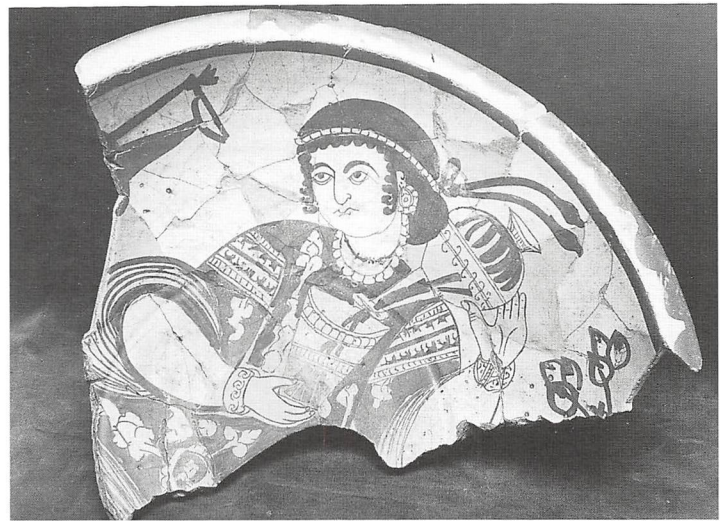
ويسبّب أسلوبها المتتطور جدًا فقد أرْخت هذه التحف العاجية ومشيّلاتها الموجودة في برلين وبارييس في نهاية القرن الخامس هـ / نهاية القرن الحادي عشر أو بداية الثاني عشر م، بيد أنه لا يوجد سبب يمنع من كونها معاصرة لللوحات الخشبية المقوشة القادمة من القصر الفاطمي الغربي [315، 316]، أي حوالي عام 441 هـ / 1050 م. وعندما كانت الألوان سليمة وواضحة على هذه العناصر الزخرفية كانت تفاصيل اللوحات على الأرجح جلية وبينة مثل زخرفة العاجيات.

إنَّ تطور الأسلوب الذي تمكّنا من متابعته في زينة الخشب المقوش خلال العصر الفاطمي يمكن معاييرته كذلك في الفخاريات ذات البريق المعدني. ومنذ العصر المبكر كانت تصاميم التي تزيّن الخزف ترکن إلى النمط مثل الحواف، غير أنَّ المورفات ذات الصفات النحتية في الخشب المقوش تظهر هنا ببعدين فحسب. وتعتبر أقدم تحفة من الفخاريات ذات البريق المعدني الصحن المثلث [319] الذي يحمل اسم قائد قوات ال الخليفة الحاكم الذي عُيّن في هذه الوظيفة لمدة ستين - من ربيع الأول 402 هـ / نوفمبر 1011 م إلى ربيع الأول 404 هـ / نوفمبر 1013 م. كما نعلم أنَّ هذا الصنف من الزخرفة البنائية كان يجاور أحياناً في تلك الفترة تصاميم التمثيلات البشرية والحيوانية. ويشكّل الصحن المقرّر [320] الموقع من مسلم بن الدھان واحداً من الأمثلة البدعة لهذا العمل الانتقالي. وكان ابن الدھان حَرَيْناً غزير الإنتاج، وقد تعرّفنا إلى فترة إنتاجه الفني من خلال صحن مثلم في متحف بيتانيكي باليونان يحمل نصاً يذكر أنَّ التحفة أُنجزها الخزفي المذكور لحساب شخص من بلاط الحاكم (حكم من 411-385 هـ / 1021-996 م). وتظهر العنقاء المجنحة التي تتوسّط الصحن في صورة ظلية، إلا أنَّ بعض أجزاء جسمها تتضح جلّاً وتبرز بقوة؛ لأنَّ الفنان لم يطلها بالطلاء الزجاجي البراق، مثلما فعل على بقية الجسم. وتمثل هذه العناية بالتفاصيل الطبيعية مزيداً من الانفصال عن الأشكال البشرية والحيوانية الشبيهة بالكاريكاتير، التي نشاهدتها في الأواني الفخارية العراقية الممّاعة أحادية اللون العائدة إلى عصر الإسلامي المبكر [107]، كما أنَّ الرشاشة الفاتحة، والحركة الفطريّة في جسم العنقاء تؤكّد، أكثر فأكثر، الانفصال المذكور.



[324] حلة مصقوله ومطلية بطلاء لامع. القطر 30 سم، متحف الفن الإسلامي، القاهرة

[325] حلة خزفية مصقوله ومنقوشه ومطلية بطلاء الفخار. يعود تاريخها إلى النصف الأول من القرن الحادي عشر الميلادي. أقصى طول 29.7 سم. متحف بودروم، بودروم، تركيا



[323] جزء من حن مصقول ومطلية بطلاء لامع. أقصى حجم القطر 34 سم، متحف الفن الإسلامي، القاهرة



مركب في سرس ليمني - وهو مرافق طبيعي صغير على الساحل الجنوبي التركي مقابل رودس - يمكن لنا اليوم أن نؤكد بكل ثقة أن هذا الصنف يعود إلى عام 415 هـ / 1025 م تقريباً، وأن مكان إنتاجه هو الفسطاط في مصر، أو مركز صناعات تحويلية آخر في مكان ما بولاية سوريا الفاطمية. وكانت زخرفة هذه الأواني تبدأ بوضع طبقة من الطين فاتح اللون في المساحة الداخلية وعلى جزء من المساحات الخارجية، إثر ذلك تتنفس تفاصيل الرسم في الطبقة الطينية، ثم تُطلى الآنية بطلاء زجاجي رصاصي شفاف ملوّن أو لا لون له.

والصنف الثاني من الفخاريات المزججة التي اكتُشفت في حطام المركب المذكور هو نوع من الأواني المرشوشة بالألوان. وكان تاريخه غير دقيق، يمكن أن نعطي إطاراً تاريخياً مؤكداً، ومكاناً في تاريخ الفخاريات الإسلامية للصنف الذي يحمل تصاميم وأشكالاً من هذا القبيل. ولا تبدو الزهرة [326] نوعاً بديلاً لهذا الذي يُرِّش بالألوان فحسب، بل إنها تمثل النسخة المصرية لصنف كان منتشرًا جداً في الأقاليم

إلى تأثير الفنانين العاملين تحت رعاية هذه السلالة في إفريقيا بوصفه مصدر إلهام مهماً للتوجهات الجديدة التي يمكن توثيقها في الفخاريات المصرية، ولا سيما أن ثمة اهتماماً بالغاً بالتمثيلات الطبيعية للأشكال البشرية كان دوماً أوسع في المناطق الساحلية للبحر المتوسط مما هو في الأجزاء الشرقية للعالم الإسلامي.

كلما حصل هذا التجديد في الخزفيات المصرية سعي الحرفيون - الذين أنجزوا هذه المجموعة من الفخاريات غير المؤرخة، والتي لا يمكن تأريخها حتى الساعة - بوسائل مختلفة إلى الحصول على تأثيرات طبيعية، بعيدة كل البعد عن الأسلوب البسيط للتصاميم الواردة في الفخاريات ذات البريق المعدني لبلاد ما بين النهرين بل بعيدة حتى عن المويتicas النباتية والحيوانية الجامدة إلى حد ما [319، 320]. ومن بين هذه الوسائل استخدام خط حيواني ونشيط، ووضعيات تنتقد التوازن، وحركات درامية تُوحّي بالحركة والنشاط [323]. كما يُخصّص مزيد من العناية بالتفاصيل الواقعية للملابس، والخلبي، والأواني. وزيادة على ذلك فقد تمكن خزفيّ هذا الصحن المقرّر من تشديد اكتناظ هذه المجموعة الجانب العَرَضي لموضوع معين، وهو محور رأبناه سابقاً في المربع الخزفي من صبرة المنصورية [141]؛ فبدلاً من الأشكال البشرية والحيوانية التي تُقدم فرادى أو جماعات، تُصوّر بعض هذه الصحنون المقرّر مجمّوعات منهنّكة في أنشطة معينة [324]. وهذا هي سيدة مع امرأين مستندة في مضجع، حيث تبدو الشخصية الرئيسية كأنّها تتسلّم آلة العود أو تسلّمها للخادمة. وعلى عكس السمات الرسمية لمشاهد البلاط على الصناديق العاجية الإسبانية [145] إن نماذج الفخاريات الفاطمية لها تلك السمة الودية، التي تميز الحدث العابر في الحياة اليومية.

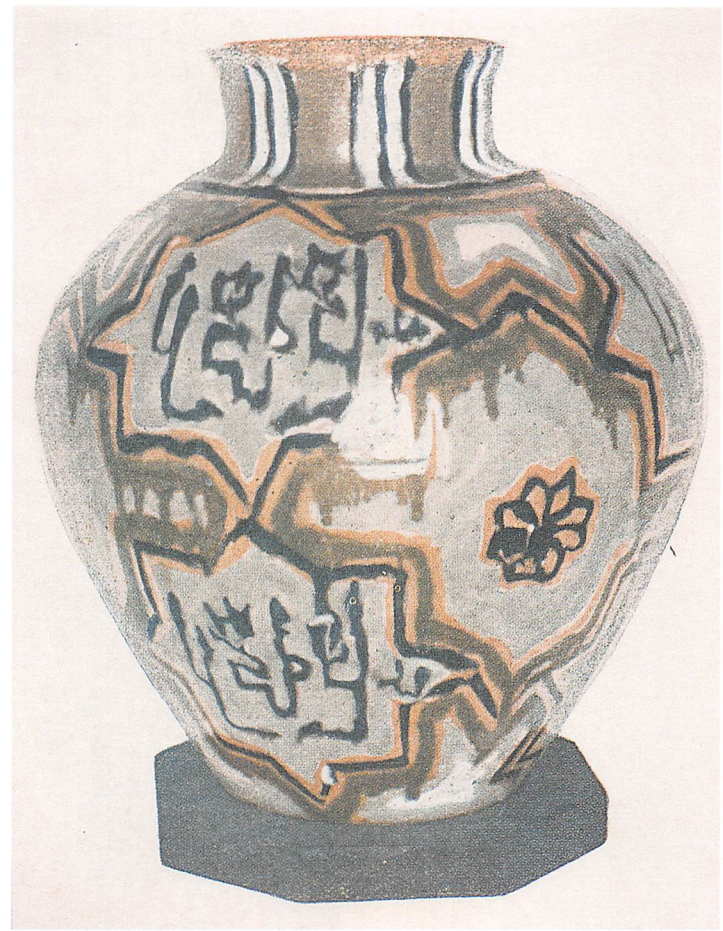
ورغم أنّ الفخاريات المزججة المرسومة كانت أكثر منتجات مصر الفاطمية رفعة وفخاراً، فإنه لم تكن الصنف الوحيد المنتج في أثناء هذا العصر. ويسمى الصحن المقرّر [325] إلى صنف من الفخاريات يُعرف بـ "المساحة المروفة" champelevé كانت إلى حد الماضي القريب تُعدّ من أواخر القرن السادس هـ / الثاني عشر م، أو بدايات القرن السابع هـ / الثالث عشر م، وتُسند عادة إلى إيران. لكنه إثر استخراج عشر أوانٍ شبيهة من حطام



[326] (يسار) مزهري خزفي مصقول ومزينة بطبعات من الطلاء، الإرتفاع 30.5 سم. متحف الفن الإسلامي ، القاهرة

[327] جلة عميق ذات بدن مكون من مواد مركبة مصقول ومنحوت، القطر 13 سم. متحف فيكتوريا وألبرت، لندن

[328] صحن ذو بدن مكون من مواد مركبة مصقول ومنحوت، القطر 41 سم. متحف ستانلي، برلين



الإسلامية الغربية إبان العصر الفاطمي المبكر. وكان هذا النوع تقليداً للمجموعة المطلية بالزجاج الأبيض غير الشفاف التي صُنعت بالبصرة في العراق إبان العصر العباسي [142، 141].

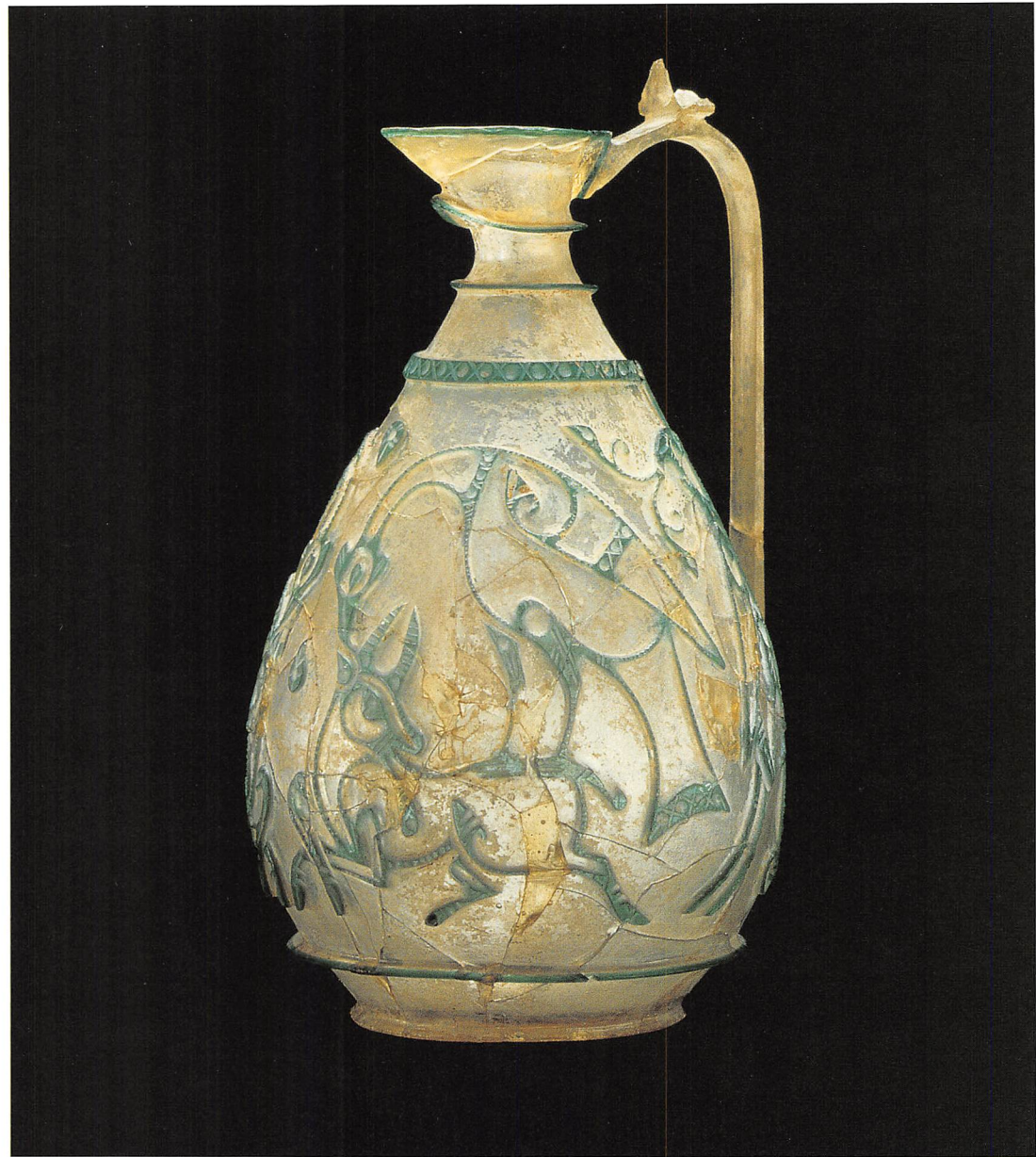
وقد أنتج كذلك المخرفيون العاملون في مصر وسوريا خلال هذه الحقبة خزفيات مزجّجة أحادية اللون محفورة و/أو منقوشة، وهي تقنيات زخرفية تعرّضنا لها سابقاً في محور الفخاريات المنتجة خلال العصر الإسلامي المبكر [102]. والنسخة المصرية [327] أقرب إلى سبقتها المزركشة يافاط من المجموعة المنتجة في سوريا والمتعلقة بتل مينيس، فهذه الأخيرة تعرض فيأغلب أجزائها أسلوبًا خزفيًا أكثر رقة، يقود مباشرة على الأرجح إلى الخزفيات المنتجة بعد فترة وجيزة في إيران [265]. واعتماداً على الحوض يعود صنف خزفيات تل مينيس المحفورة و/أو المنقوشة إلى أواسط القرن الخامس هـ /الحادي عشر مـ. وبما أنَّ صنف الخزفيات المسماة القاشانية [328] - نسبة إلى منطقة قاشان الإيرانية - يشتراك مع صنف تل مينيس في الموئفات الزخرفية الأساسية وفي التصميم المميز للإطار فإنه يجب إسناد هذه المجموعة أيضاً إلى فترة نفسها في سوريا.

ومع سبعينيات القرن الرابع هـ /نهاية الألفية الميلادية الأولى تقريباً، أو بداية الألفية الثانية، دشن حرفياً الزجاج في الأقاليم الإسلامية الوسطى مرحلة ثانية من التجديد، أبعدتهم أكثر فأكثر عن الزجاج الملكي الروماني، وبلغت ذروتها في الأواني ذات الموئفات المقطوعة النافرة. ولا شك في أنَّ أجمل تحفة فنية إسلامية موجودة من هذا الصنف هي الإبريق الزجاجي المصطنع بالتقنية الكبميه [متغير اللون، ومنها الفرنسيّة الفرسطية والإنكليزية *cammaeus* واللاتينية *kamaeus*] والتقنية النافرة



[329]. ويبداً الحرفي بتكون طبقة زجاجية خالية من الألوان، ثم ينفع حولها لفافة (أو خليطاً من المكونات اللزجة شديدة السiolة) من الزجاج الأزرق الفيروزي؛ ثم يستخدم بعد ذلك دولاباً لقطع السطح في أماكن معينة، ويترك التصاميم نافرة، مولياً كلَّ العناية

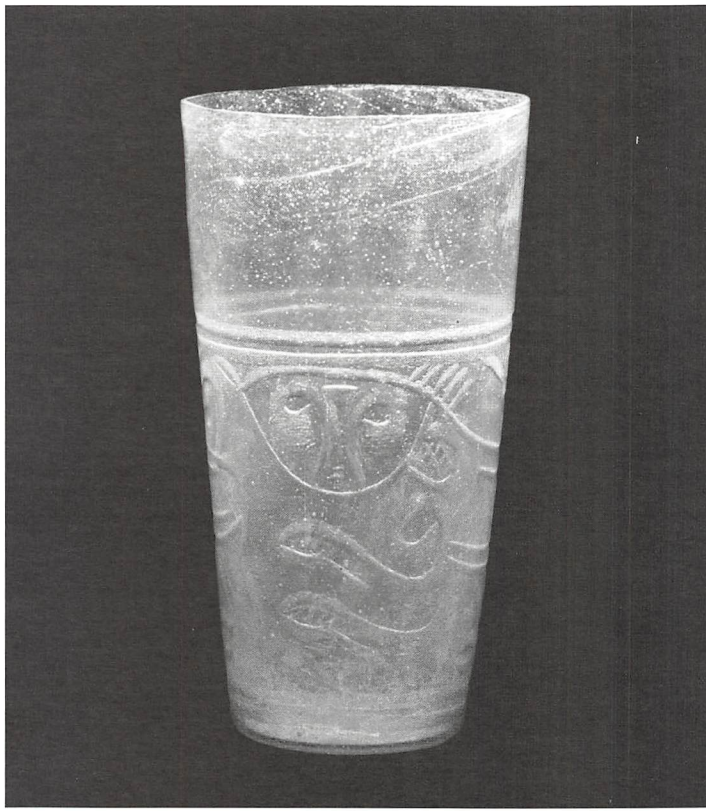
[329] إبريق زجاجي مصنوع بتقنية الكمية، الارتفاع 15.5 سم. متحف كورنينغ للزجاج، كورنينغ، نيويورك



المغرب العربي كانت شهيرة بانتاج نوع من الزجاج الأخضر يستخدم لتقليد الزمرد. يتسم الإبريق [331] إلى مجموعة من التحف البلورية المهمة جداً نعرف تاريخ عدده منها بدقة، وهو يحمل اسم الخليفة المأمور العزيز (الذي حكم ما بين 385-364هـ / 996-975م). ويعوداً لأعلى درجة من الجودة والمهارة الحرفيّة الممكّنة في تلك الحقبة التاريخية. وتشترك هذه الآنية وتحف أخرى من المجموعة نفسها مع الإبريق المزجاج الكميبي الذي تطرّقنا إليه منذ حين في الشكل التقليدي المعتمد، وكذلك في عدة سمات أيقونية وأسلوبية. لكننا ما زلنا لا نعرف إن كانت التحف المصنعة بتقنية التأثر هي التي قادت إلى تحف البلور، أو أنها عاصرتها، أو كانت تقلّد لها. وإضافة إلى هذه التحف الفريدة من نوعها، وأواني الشرب الخس المتوافرة والشبيهة جداً بها، ومجموعة صغيرة من التحف القريبة منها في الحجم والمختلفة في الشكل، فثمة أيضاً مجموعة لا بأس بها من التحف الفنية البلورية لا تحمل كتابات ولا أشكالاً بشرية، أو حيوانية، ومزينة بتقنية الحواف المائلة. فهل أنجزت هذه التحف في فجر الألفية الميلادية لzbائن محافظين أكثر؟ أم

حتى تبقى أعلى نقطة نافرة في الزخرفة تمثّل الأصل، أي المساحة الزرقاء الفيروزية في هذه الحال. وبالنظر إلى صعوبة العمل بأدوات ومواد رقيقة الانكسار فإن التحف الفنية المنجزة بتقنية القطع النافر، تعدّ إنجازاً رائعاً، وفي أغلب الأحيان - كما هي الحال هنا - مهارة فذّة. وعلى عكس تقنيتها الإبداعية الرائعة كان شكل هذه الآنية اعتياديًّا ومنتشرًا في الفترات السابقة [92].

ويعد الصحن المقرّع [330] مثالاً جميلاً آخر لتقنية التقطيع النافر، وقد نُفذ في زجاج أعتمّ فيروزي اللون بنية تقليد صحن مقعر منحوت من المعدن. ويساند ذلك الفرضية القائلة إن ازدهار حرف تقطيع الزجاج - ولا سيما النافر - يُعد امتداداً لتقنية صياغة الأحجار الكريمة أو شبه الكريمة، سواء كانت الفيروز أو الزمرد أو البلور. لقد أدرك المسلمون تماماً العلاقة الوثيقة بين صقل الزجاج وصقل الأحجار الكريمة وشبه الكريمة، وبوجه خاص، البلور، وهو ما يفسّر ذكر هذه الأحجار المختلفة مقتربة في قوائم جرد الكنوز الفاطمية في القاهرة، إضافة إلى ما ذكره مؤلف إيراني من العصر الوسيط عندما أشار إلى أنّ سورياً وبلدان



[332] مورق زجاجي. يعود تاريخه إلى النصف الأول من القرن الحادى عشر الميلادى. متحف بودروم، بودروم، تركيا

أنه كان هناك تطور مبكر لهذه الطراطق الفنية الصعبه آل إلى الأسلوب الرايع لهذه التحف المقسوشه؟ وهي فرضية تدعها بعض القطع المزينة وفق أسلوب سامراء "ج" التي دخلت ضمن كنوز الكنائس الأوروبيه في الفترة ما بين 362-371هـ / 973-982م. من الجائز أن تكون الأساليب قد تراكب بعضها على بعض، لكن يرجح أن التطور البطيء لأسلوب واحد قاد إلى ذروة هذا الفن في القرن الخامس هـ / الحادى عشر م، وهو تطور تع عن كثب التطور الآخر الذي تناولناه في هذا الفصل، والذي يخص زخرفة الخشب والجاج والخزفيات ذات البريق العدني.

بعد مدة وجيزة جداً من بلوغ تقنية القص بالدولاب ذروتها في الفن الإسلامي من خلال الزجاجيات بالنقش النافر التي تحدثنا عنها منذ حين بدأت عملية تبسيطها واختزالتها، ولم يمر وقت طويل حتى تطورت زينة مائلة الحواف تماماً دون خلفية ولا بعد أمامي. وتمثل هذه المرحلة على أحسن وجه الآنية [323] المزданة بالأسود المصنعة بمهارة - التي اكتُشفت في حطام مركب سرس ليماني المذكور لدى تعريضنا لتقنية المساحة المعرفة champlevé المستخدمة في الصحن المقرر [325] -، والتي يمكن على هذا الأساس تأريخها عن يقين في النصف الأول للقرن الخامس هـ / الحادى عشر م.

من المنطقي أن يؤول تبسيط هذه التقنية الحجرية واختزالتها - فيما يتعلق بالزجاج - إلى أوان بسيطة جداً، وجميلة مع ذلك، تُصنع أجسامها للتبدو على هيئة الأحجار الكريمة. وإضافة إلى مارستهم تقنية القص بالدولاب التي يمكن استخدامها بعد أن يبرد الزجاج وأصل حِرَفيَّو الزجاج في العصر الوسيط اعتماد التقنيات التي تُطبق في الخليط الساخن (كمية من الزجاج المنصهر "المجَمَعَة" لفخ الزجاج) أو فقاوة الزجاج، وهي تقنيات



[330] حلة زجاجية مزينة بفتح نافر. القطر 17 سم. خزينة سان ماركو، البندقية

[331] إيريق من حجر الكريستال. يعود تاريخه إلى ما بين 996م و975م، الارتفاع بدون القاعدة 20.5 سم. خزينة سان ماركو، البندقية





[333] كوب زجاجي، يعود تاريخه إلى النصف الأول من القرن الحادي عشر الميلادي. متحف بودروم، بودروم، تركيا

النفع في القالب ومتابعة الخط المتجرّر. وتتجلى هذه التقنية التزيينية بكل جمال خلال العصر الفاطمي في الفنجان [333] الذي اكتُشف كذلك في سرس ليماني. وكانت تقنية الخط الزجاجي المتجرّر الأسرع تنفيذًا والمستخدمة هنا ضمن تباين لوني واضح يسمح بإبراز حافة الفنجان متداولةً في تلك الحقبة لتقليد التصاميم بالنقش النافر.

كانت المنتجات الزجاجية وحرفيو الزجاج أنفسهم ينتقلون من بلد إلى آخر، وتذكر بعض الوثائق من الجنيزة القاهرة أنَّ هؤلاء الحرفيين قدموا إلى مصر في القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر م فراراً من حالة الحرب شبه الدائمة في بلاد الشام، وكانت أعدادهم غفيرة إلى درجة أنَّهم زاحمو الحرفين المحليين. كما تذكر وثيقة مؤرخة في سنة 401 هـ / 1011 م أنَّ سبعاً وثلاثين رزمة من التحف الزجاجية أُرسلت من صور، ويرجح أنَّ وجهتها كانت مصر. وبسبب حركات الهجرة وعمليات التوريد هذه، يصبح من المجازفة تأريخ القطع بدقة، بل يجدر الحديث عن أسلوب دولي. ورغم كل ذلك فهناك توافق عام على أنَّ المركب الذي كان مصيره الغرق في سرس ليماني، شحن حمولته من ميناء في الطرف الشرقي لل المتوسط، مما يشير إلى أنَّه قادم من بلاد الشام.

تشكّل الآية [334] موصلة لتقنية الطلاء بالبريق المعدني التي رأيناها أولاً في مصر في

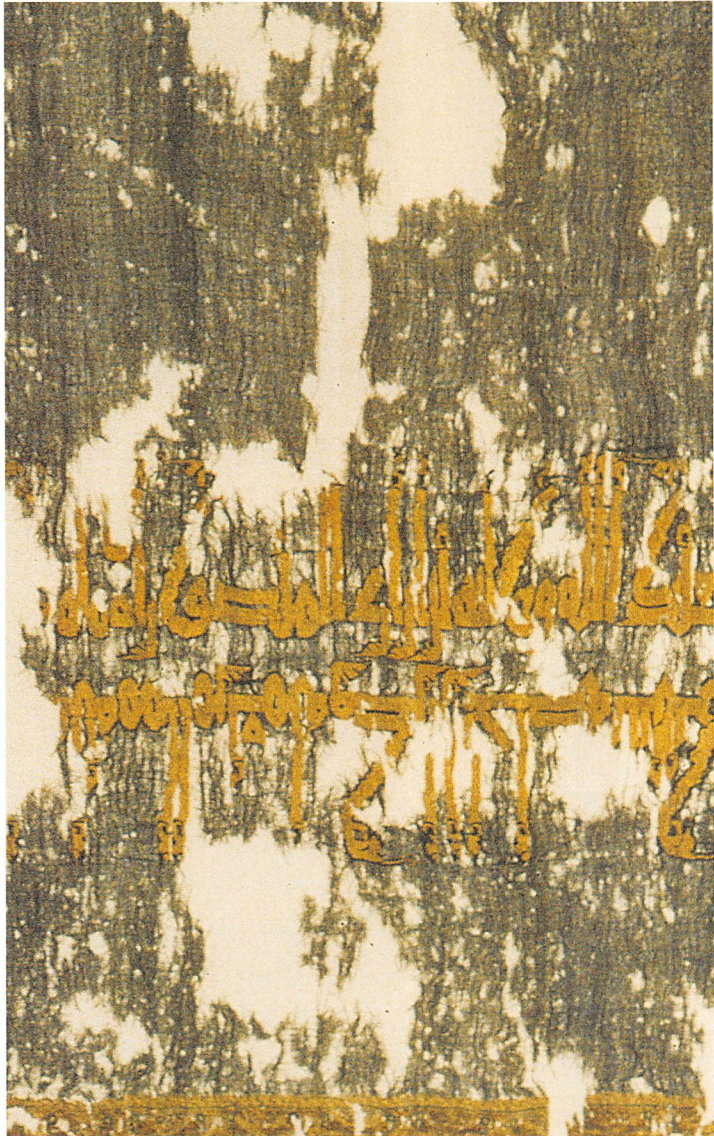


[334] إناء زجاجي مطلي بطلاء لامع، الإرتقاع 9.6 سم. متحف ستابنخ، برلين



[335] تفاصيل من جزء من كتاب مصنوع من الخبر، الذهب والكتان. يعود تاريخه إلى ما بين 1094 م و 1101 م،<sup>x</sup> متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك

[336] تفاصيل من جزء من وشاح مصنوع من الحرير والكتان. يعود تاريخه إلى 373هـ / 883-983م، الطول 143 سم. متاح الميتروبوليتان للفنون، نيويورك



الفترة العباسية المبكرة [110]. ومع كونها أكثر بساطة من زخرفة الفخاريات الفاطمية المزجّحة، فإنّ الشكل الغصني، وعادةً تحديد الشرايط الزخرفية بخطين (أو خط) متلذّلين لامعين، ولا سيما شكل الآنية نفسها، كل ذلك يشكّل عناصر مألوفة في فهرس تقنيات تلك الحقيقة.

ثبتت بوضوح أهمية الأنسجة والأقمشة خلال العصر الفاطمي من خلال الأوصاف التفصيلية عن تشتية الكنز الملكي في 460هـ / 1068م، وكذلك من خلال التقارير المعاصرة التي كتبها الجغرافيون. وتبين هذه النصوص القيمة بكلية الأنواع المختلفة من الأنسجة ومتناهياً، والأقمشة المخزنة في شتى نواحي القصر زمن وقوع الكارثة، والأنواع المختلفة التي كانت تحاكي في شتى مناطق النفوذ الفاطمي. وهكذا نعلم أن السلالة الحاكمة استوردت أقمشة متعددة الأصناف من الأندلس وبلاط ما بين الذهرين وفارس، وكذلك من بيزنطة. كما كانت المنتجات المصنعة محلياً تُقدر حق قدرها داخل مصر وخارجها. ويبدو أن قماش الطراز [335] كان على الأرجح فقا لباس يشبه العباية الحديثة، وهو ينتمي إلى مجموعة نادرة وفاخرة من الأقمشة الفاطمية، يعود تاريخها إلى زمن حكم الخليفة المستعلي (حكم ما بين 486-494هـ / 1109-1110م) والمُتَّسِّحة في مصانع دمياط بדלתا النيل. والشرائط الزخرفية ودوائر الزينة منسوجة ومطرزة بالحرير الملؤون والخيوط الذهبية (نواة من الحرير ملفوفة بسلك من الذهب) على حلقة قماشية من الكتان الرقيق. وتوجد علاقة بين هذه المجموعة وصنف من القماش يُدعى القصب، وصفه سنة 1047هـ / 1047م الرحالة الفارسي ناصر خسرو بأنه يُنسج في مدینتیٰ تینیس ودمياط، ويستخدمه الحاكم حصرياً. وإذا تعكس الغزلان والعنقاء الجامحة أسلوبًا تشيكيلياً تعودنا رؤيته في تحف فنية أخرى من الفترة نفسها تستخدم مواد مختلفة، إلا أن التصميم وغزو حلب نفسه مستوحيان من نماذج ملابس الأقباط في مصر ما قبل الإسلام.

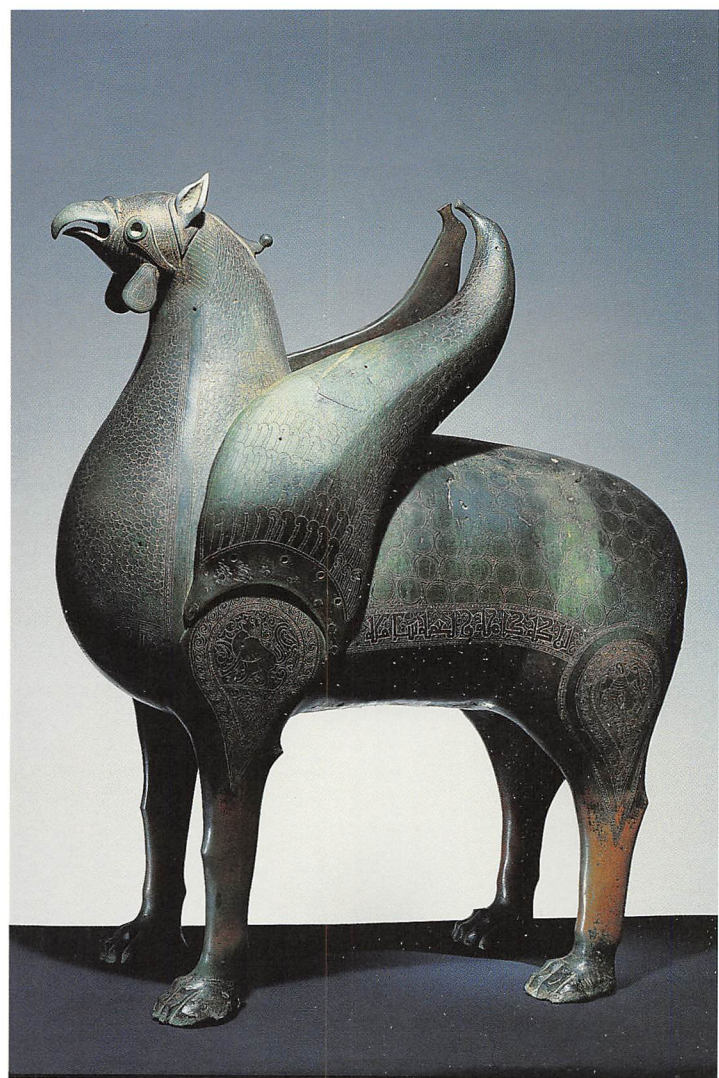
أما مجموعة الأقمصة الفاطمية المزданة حصرياً بالحروف وبشرائط الزينة الضيقية [336] فهي في أغلبها أقدم، ومتوازنة بكميات أكبر من المجموعة الفاخرة التي انتهينا من تحليلها تقواً. وعلاوة على كونه فاخراً جداً يحمل هذا الحجاب اسم الخلية العزيز وتاريخ 373 الهجري (الموافق لـ 984-983 الميلادي)، ويخبرنا أنه صُنِع في بيت الطازار الخاص بيتيسيس، وتدل حروفه الزخرفية على تواصل الأسلوب الذي نشأ تحت حكم المطيع آخر حاكم عباسي لمصر ملكه من 363-334هـ / 974-946م، إذ نشاهد العصيّ الأفقية للكلمات الواردة في الشرائط العريضة المنسوجة والمطرزة من الحرير، تنتهي على هيئة أنصاف سعفات باللغة الرشاقة، ومثلاً ما هي حال مجموعة المستعلي التي تحدثنا عنها آنفاً اتبعت هذه الأقمصة المطرزة بدورها تصميم الرقش الموجود على الأقمصة المنتجة في مصر قبل العصر الفاطمي ومحتوياتها، بل اتبعت نماذج الملابس المنتجة قبل ذلك أيضاً.

نشأ الولع بالتماثيل على هيئة حيوانات صغيرة وكبيرة الحجم مُصنعة من سباتك النحاس من عُرُوف تأسس على امتداد العصرين الأموي والعباسي [100، 150]، ثم دام طويلاً، وتواصل في مصر والمغرب العربي حتى نهاية القرن الخامس هـ / الحادي عشر م على الأقل. تمثل هذه التحف صور العنقاء، والأيائل، والغزلان، والأسود، والأرانب، والنسور وغيرها من الطيور، وكانت تُستخدم أوعية، ومبخر، وفوهات ينابيع، وأقبالاً، وأحياناً قوائم للأطباق والأواني. وهي تتشابه جميعها في أسلوبها التجريدي، الذي لا يحول دون التعرّف الفعلي إلى التحفة، كما تتقاسم بعض السمات الثانية كالزخرفة المتداولة على كل أجزاء التحفة وأشكالها الحيوانية. وتُعد دون شك عنقاء بيزا [337] أشهر مثال وأبرزه جمالاً لهذا العرف الفني في الأقاليم الإسلامية الوسطى، وقد سبقها

الأرجح فوهة ينبع - معاصرًا للعنتاء، أو مصنوعًا قبلها، أو بعدها. ومهما كان أسلوبه، فإن التحف الفنية من العصر الفاطمي مدهشة في تنفيذ تماثيل حيوانية. وإضافة إلى ذلك يبدو أنها استُخدمت ثوِّذًا ومنها يُحتذى في القطع الفنية الروماندية.

ورغم علمنا أن الكنز الفاطمي كان يحتوي على قطع فضية مطلية بخلط النيلو المعدني الشinin، إلا أننا لم نكن ندرى حتى عهد قريب ما هو مظهر أي من هذه التحف، إذ بدا أنها لم تنج، وعلى هذا الأساس، فإن الحقة الصغيرة [339] التي تحمل اسم أحد وزراء المستنصر، وقد بقي في خدمته ثلاث سنوات فقط (435-438هـ / 1044-1047م)، تملأ فراغًا مهمًا. وبما أن وثائق الجنيز الفاهرية تدعم الفكرة القائلة: إن كميات كبيرة من الأواني الفضية صُدرت في أثناء العصر الوسيط إلى المغرب والهند انطلاقًا من مصر، فإنه يجوز افتراض أن هذه الحقة الصغيرة - التي كانت تُستخدم على الأرجح صندوقًا جواهر - صُنعت في تلك البلاد.

لم يكن الحرفيون الفاطميون متميزين في صنع التحف من الفضة الخالصة فحسب، كما يمكن أن نحكم من المصادر المعاصرة والتحفة المذكورة أعلاه، بل إن عملهم في صياغة الذهب كان كذلك عالي الجودة. إن العناصر التي تشمل العقد الذهبي [340] وبوجه خاص كلاً من الخرز المخروطة في طرفها والخرزتين المكورتين اللواتي تتوسط العقد والمصنعة بالسلك الذهبي والمزدانت بالحببات، تتنمي إلى نوعية من المصوغ تُعرف بأنها أنتجت خلال النصف الأول من القرن الخامس هـ / الحادي عشر م في بلاد الشام أو مصر. ومن الجائز جدًا أن تنتهي إلى ذلك الصنف الذي وصفه المؤلف ابن زبير في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م محدثًا عن: "مجوهرات خارجة عن المألوف، متقدمة وجميلة جدًا" أرسلت إلى الملك البيزنطي رومانوس الأول ديوجينوس سنة 463هـ / 1071م. ويشير بعض الباحثين إلى أن الرسوم المحدثة بحركتها، ووصفها الشامل لتفاصيل الحياة اليومية - وقد رأيناها بوجه خاص في زخرفة الخشب، والعاج، والتحف الخزفية المزججة التي تعود إلى عصر الفاطمي - تعكس تطورات حصلت أولاً في الرسم. لكن لم تصل



[337] تمثال لغرين مصنوع من خليط النحاس، الارتفاع 1م. متحف ديلوبيردا ديل دومو، بيزا

[338] تمثال لأرنب مصنوع من خليط النحاس، الارتفاع 15 سم. مجموعة خاصة.



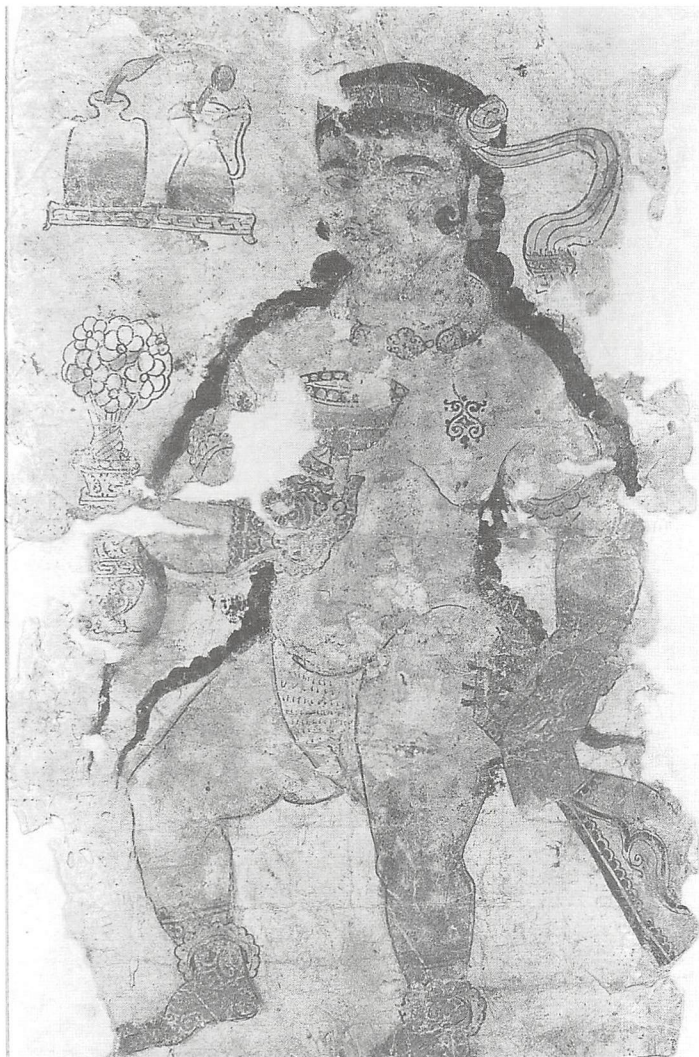
رميًّا تمثال حيوان ذي أربع أرجل من إفريقية. ونرى في هذه التحفة المصنعة من سبائك النحاس (التي نهلل وظيفتها الأصلية) أن التشكيل، ورسم الكائنات الحية منتشر في كل مكان: في الجسم والأجزاء، وكذلك في الزخارف المنشورة على هيئة دوائر، وكتابات، وصور حيوانات صغيرة؛ دون أن تكون أي من تلك الزخارف أقل قيمة وجودة، ودون أن تقلل من إحساس بالفخامة قد يستولي على المتلقي لهذه التحفة، التي تفوق المتر ارتفاعًا. وقد صُنعت هذه التحفة في العصر الفاطمي، وعلى الأرجح في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م. ومن الجائز أنها كانت جزءًا من الغنيمة التي أخذها سكان بيزا إثر اجتياحهم المكثّل بالنجاح للمهدية عاصمة الزirيين في صيف 470هـ / 1087م. ليس ممكناً إلى اليوم إعطاء تواريخ دقيقة لهذه التماضيل؛ وعلى هذا الأساس لا يمكن أن نعرف إن كان الأرنب النحاسي [338] الصغير والأكثر واقعية - الذي كان وظيفته على

## فن الكتاب

قد يكون رسم المرأة الموشمة [341] أكمل نموذج وصل إلينا، فيما يتعلق بالرسوم على الورق التي تعود إلى تلك الفترة. وهي تلقي مع مجموعة الفخاريات المزجّجة - غير المؤرّخة ولا يمكن تأريخها حتى الساعة - التي ناقشناها آنفاً [324] في كونها عنصراً من الرسوم الفاطمية المحدثة التي تُظهر مزيداً من الحركة وأكثر عنابة بالتمثيل الطبيعي للجسم البشري. غير أنَّ أداء الوجه وتصفيقة الشعر ما زالاً يُشيّان بارتباط بالأسلوب التشكيلي للعاصمة العباسية المؤقتة في سامراء.

ويعرض الرسم [342] كذلك هذه التوجهات الجديدة، وهو يحمل تشابهًا واضحًا مع زخرفة المربع المترافق من صبرة المنصورية [141]. وتمثلُ أوجه التشابه هذه دليلاً على الإلهام الكبير للرسوم التشكيلية الجديدة الذي يتجلّ في منتجات الفنانين العاملين تحت حماية السلالة الفاطمية في إفريقية.

إنَّ طريقة رسم الحيوانات على هذه الواسطة لا يخرج عن التوجهات الجديدة لهذه الحقيقة التي تابعناها لا في فنِّ الكتاب فحسب، بل في التحف الفنية كذلك. فالأنبُر البري [343] بجسمه الثقيل أذنيه الطويلتين العريضتين، وأنفه الأحسّ، وذيله القصير يشبه

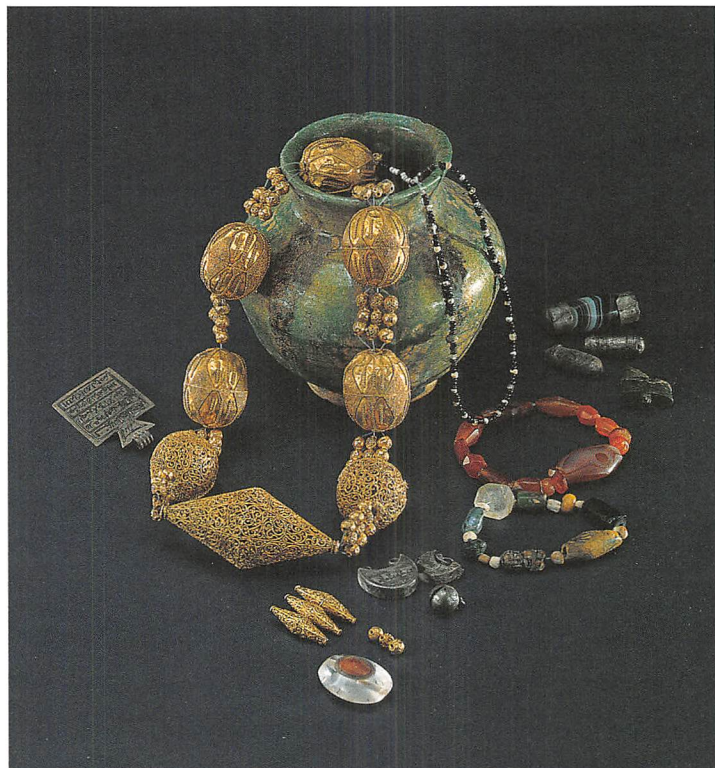


[341] رسم لامرأة، 28.5 × 18 سم. متحف إسرائيل، القدس



[339] صندوق مذهب مصنوع من الفضة والتيالو. يعود تاريخه إلى ما بين 1044 م و 1047 م، 12.4 × 7.5 × 5.8 سم. مجمع كنيسة سان إيزيدورو الملكية، ليون

[340] قطع قلادة ذهبية. يعود تاريخها إلى النصف الأول من القرن الحادى عشر الميلادى. عرض القطعة الوسطى 50.8 سم. متحف إسرائيل، القدس



إلينا للأسف إلاَّ بعض الأجزاء الصغيرة من الرسوم الجدارية والسكنية، ولم يتمكَّن أكثر من ذلك من الرسوم على الورق التي تعود إلى تلك الحقبة، كما لا نعلم تاريخ أي منها، وليس لدينا حتى اليوم إمكانية تأريخها [341-343]. واستناداً إلى ذلك يستحيل علينا وفق معارفنا الحالية إثبات وجاهة النظر المذكورة أو دحضها.

وياستثناء بضعة رسوم على الورق، فإننا لم نتعرف حتى الآن على كتب فنية من مصر تعود إلى العصر الفاطمي، لكن يصعب تصوّر أنّ فنّ المدنات لم يتطور بصفة كبيرة، وذلك بسبب الاهتمام الشديد برسم الصور البشرية خلال هذا العصر، وهو ما شهد عليه الفنون الزخرفية المتعددة. ومع ذلك يبدو ظاهريًا أنه لم يصل إلينا أي مخطوط أو جزء من مخطوط فيه صور، بل لم يُسند بالفعل أي مخطوط إلى ذلك العصر. ويخبرنا تقرير ابن زبير في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م عن ضياع الكنز الفاطمي إبان حكم المستنصر أنّ عدد المكتبات (داخل القصر) بلغت الأربعين، وكانت تحتوي على 18.000 كتاب تتناول العلوم القديمة، كما اشتملت مجموعة الكتب على 2.400 نسخة كاملة من القرآن الكريم [محفوظة] في صناديق مخصصة له، وكانت النسخ مكتوبة بخط متناسق من أجمل ما يكون، ومرتبة جاء الذهب والفضة وغيرها [من الألوان]، وهذه المجموعة لا تشمل [الكتب] المحفوظة في دار العلم بالقاهرة.

لكنه لا يوجد اليوم أيّ أثر لهذه الكتب. والمعلومات الهزلية التي لدينا عن فنون الكتاب خلال الإمارة الفاطمية - باستثناء تلك الموجودة في النصوص - هي الأخبار التي يمكن التقاطها من المخطوطات المنتّجة تحت حكم هذه السلالة في صقلية [154]، أو تحت حكم ولائهم في إفريقية [471]، ولم يتمّ تفسير هذا الغيب التام للمخطوطات الفاطمية المصرية بصفةٍ مُرضية. وإن عدم التعرّف الإيجابي - أو حتى الجدي - إلى أي مخطوط بعد مرور ثمانية سنة قد يعني أنّ كلّ هذه المخطوطات - بما فيها نسخ القرآن - اُتلفت بطريقة منهاجية زمن إحياء المذهب السنّي الذي تبع سقوط هذه السلالة المهرطقة، وكان ذلك أحد واجبات اقتلاع البدع وإعادة ترسیخ المذهب السنّي، وهو جزء من محاولة منهاجية قام بها السنة، سعيًا منهم لإعادة طرائق تعليم تعاليم الإسلام، ولم يتسمّ حتى الساعة حلّ هذا اللغز.

#### الخاتمة

إنّ أكبر خاصية تلفت الانتباه في مجال الفنون تحت حكم الفاطميين هي تأسيس مصر، ولا سيّما مدينة القاهرة التي أُنشئت مجددًا، لتكون أهمّ مركز للأنشطة الفنية. وقد تطلب ذلك تشييد العديد من البناءات، وزخرفتها بتقنيات متعددة، وإبداع فنون متميزة في مجال الخزفيات المزججة، والزجاجيات، والعاج المنقوش، والبلور، أو الخشب، والمعدن المحرّز، أو المحفور (دون الترصيع على ما يبدو)، وفنون متقدّنة في مجال النسيج، والأقمشة. كما أصبحت القاهرة في تلك الحقبة تستهلك منتجات أجنبية، وأقمشة حريرية، وخزفيات من الصين، وتتلقّى الهدايا من الحكام النصارى للبلدان الواقعة شمالًا. وكانت تجلب تحف ثمينة وغريبة إلى المدينة في إطار تجارة دولية حثيثة النشاط بسلع اعتُبرت أعمالاً فنية. وكان كلّ ذلك متوفّراً للطبقة الوسطى التي تعرفها بصورة أفضل من خلال عناصرها اليهودية، وقد تركت لنا العديد من الوثائق حول الحياة الخاصة والحياة المهنية. كما كانت تحف أخرى تحفظ في الكنز الملكي الذي يتجلّى تنوعه في القائمات المحررة، إثر عملية النهب التي جرت في أواسط القرن الخامس هـ / الحادي عشر م. وتوحي بعض المصادر المذكورة بوجود سوق للفن، يعرض فيها باعة مجهولون تحفًا فنية جديدة وقديمة، بل مغشوشة أحياناً بكلّ بساطة، على غرار السروج المنسوبة زورًا إلى الإسكندر الأكبر! وأصبحت القاهرة من أكبر مشغلي الحرفين والفنين. ويرجع على سبيل المثال سبب دخول بعض المستجدات في تقنيات البناء - أواخر القرن الخامس هـ / الحادي عشر م - إلى جلب نحات الحجر من أرمينيا وشمال بلاد ما بين النهرين.



[342] رسم لمشهد قتالي، 21x31.5 سم. المتحف البريطاني، لندن

[343] صفحة من مخطوطة عليها رسم لأرب، أقصى طول 15.7 سم. متحف المتروبولitan للفنون، نيويورك



جداً الأرانب الذي رأيناها بداية هذا الفصل، والمنجذب على الخشب المرصع ، أو المنحوت كتحف معدنية [317، 338]. غير أنّ هذا الرسم يُظهر حيواناً رسم بمزيد من الواقعية - وربما ساهمت طبيعة الواسطة المرسومة عليها في إبراز ذلك أكثر؛ لأنّ الأرنب ينظر حواليه قبل الهرب ، فهناك أسد يزبن قفا هذه الورقة.

وإذ خطأ ر. أتنهاوزن R. Ettinghausen خطوة إضافية إلى الأمام، فقد وصل إلى حد الحديث عن “واقعية” في الفن الفاطمي. ومن المؤسف أننا لست قادرين بعد على تأريخ ظهور هذه التمثيلات بدقة! لكن يبدو أن لا أحد يشك في أنها سبقت بقرن تقريباً الظاهرة نفسها في العراق وسوريا، وخاصة في الولايات الإسلامية الشرقية. ومن الجائز أن تكون مرتبطة بوعي متعدد بفن العصور القديمة، وبصفة عامة بالفورة الفنية لمجمل منطقة المتوسط في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م، بدل كونها نتاج بعض التطورات الإسلامية المنفردة. وعلى أي حال فإن المسألة تتطلب مزيداً من النظر. والسمة الثالثة والأخيرة: هي أن فن الفاطميين عكس احتياجات مجتمع طبقي، وعمل على تلبيتها، فيصعب في بعض الحالات تقرير إن كان يجب نسب تحفة فنية معينة، أو حتى مبني بأكمله إلى ولی أمر ملكي، أو أرستقراطي، أو من الطبقة الوسطى أو إلى مستخدم. ولا نعرف في الغالب إن كان (أو كانت) مسيحيّاً أو مسلماً أو يهودياً، بل تبقى كل الإمكانيات متاحة!

وعلى هذا الأساس يبقى التناقض في هذه النقطة: إن فن الفاطميين أصعب في التفسير مما هو في الوصف والتعريف، فهل يجدر بالفعل اعتباره فناً متوضطاً انتقى بعض السمات من الأقاليم الإسلامية الشرقية، ثم تطور باستقلالية كبيرة داخل بيئة حضارية مختلفة؟ أم كان الرائد الطلائعي، بل حتى على الأرجح بمقدور التغييرات على غرار مظاهر التمثيلات، أو توجهات الفن العام، التي ستصبح شائعة بعد فترة وجيزة؟  
لا توجد حتى الساعة إجابات على هذه الأسئلة التي توضح التناقض الثاني للفن الفاطمي ضمن السياق الشامل للفن الإسلامي في العصر الوسيط. لقد أظهر هذا الفن حيوية جمالية تبدو غائبة عن باقي العالم الإسلامي في أثناء الفترة نفسها، فهل كان ذلك عرضاً؟ وهل بذلك علاقة بمعتقدات المذهب الشيعي الإماماعلي وطريقة تطبيقها في المجتمعات المعتقدة والشريعة في مصر، والولايات الأخرى مثل إفريقية، أو سوريا، أو فلسطين، التي كانت تحت سلطتها في القرن السادس هـ / الثاني عشر م؟ أو لعل الثقافة الفاطمية وفنها كانا ظاهرة أصلية تفقّصت في إفريقية خلال القرن الرابع هـ / العاشر م بفضل قيادة متميزة ملتفة حول الخليفة المعز، ومن ثم أبدع توليفها الخاصة مازجة المعتقدات، والممارسات الإسلامية بالفن والثقافة المتوسطية.

لكن وراء هذه الاعتبارات الاقتصادية والتقنية، التي تحتاج إلى مزيد من التحرّي لاقتناء مراحل تطويرها بدقة، إنّ الخاصية الأكثر أهمية للفنون تحت حكم الفاطميين - ولا سيما الأصلية منها - هي خلط الحدود الفاصلة بين الفن العام والفن الخاص؛ فالعديد من التطورات الفنية الجديدة - ولا سيما البناءات في مدينة القاهرة وكذلك الخزفيات المزجّجة - أُنجزت لشهر القوة وعرضها، والأيديولوجيا كذلك، والثروة، والذوق، وأي شيء آخر كان ولی الأمر أو المالك يرغب في إعلانه. وتوضح هذه الخاصية الجديدة تحديداً في الأهمية التي اتخذتها الكتابات المنشورة، و”النص العمومي“ الذي عرّفه إي بيرمان I. Bierman، والمظهر الخارجي للبناءات، والصور المشخصنة على الخزفيات، وفي الترميم النابض بالحيوية للمعبادات الكبيرة، على غرار معابد القدس. وكان مسماً حاماً لناصر خسرو، الرحالة الفارسي الذي كان يُروج للسلالة الفاطمية، بدخول القصور الملكية في القاهرة، وقد وصف زخارفها المتقدة مطلّاً.

وإذ يسهل تتبّع إثبات الحيوية الفنية للقاهرة الفاطمية، ولبعض الوظائف الاجتماعية والأيديولوجية للمباني أو التحف الفردية، فإنه يصعب أكثر تعريف سمات الفن نفسه وتفسيرها. لكن هناك ثلث سمات يمكن أن تساعد على تعريف تناقض الفن الفاطمي، الأولى: هي إمكانية إثبات تطوره بعيداً عن الشكلية الجافة والصارمة للزخرفة النباتية العائدة إلى القرن الثالث هـ / التاسع م، كما هي حال الزينة الجصية لمسجد ابن طولون في القاهرة، ولعدة قطع فنية خشبية ذات صلة، ومروره إلى أرابيسك أكثر حيوية كانت لها خصصيات طبيعية جداً في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م، ثم وصوله أخيراً في القرن السادس هـ / الثاني عشر م إلى هندسة متقدة، لها سماتها الشكلية الخاصة بها. أمّا إن كان التطور الذي شهدناه في القطع الخشبية والجص موجوداً في كل الوسائل فهذا أمر فيه نظر ! . والسمة الثانية: هي الظهور المتكرر للتمثيلات البشرية والحيوانية على كل الوسائل تقريباً، إذ تختفي أحياناً في الزخرفة النباتية، تظهر الحيوانات والأشخاص في الموئفات التي تزيّن مشكاوات المقرنصات والخزفيات الملونة المزجّجة. والموئفات المستخدمة في هذه الأخيرة متعدّة في أسلوبها وأصالتها، لكن النقطة الرئيسية التي تجمعها هي امتدادها لتشتمل المشاهد التقليدية للمآدب الملكية، وصوراً حيوية جداً للحياة اليومية.



ثانيةً

## السلاجقة والأرتقيون والزنكيون والأيوبيون في العراق، والأناضول، وسوريا، وفلسطين ومصر

### العمارة والزينة المعمارية

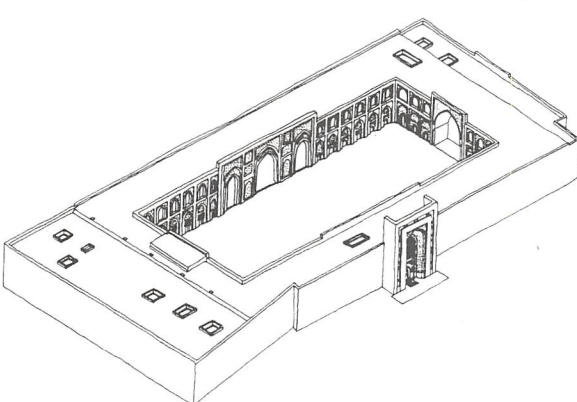
على عكس ما هي الحال فيما يتعلق بالعصر الإسلامي المبكر، لا تسمح الحالة الراهنة للدراسات والتلقيات بتقديم تقرير زمني واحد، وغير متقطع (من القرن الخامس هـ / الحادي عشر م إلى السابع هـ / الثالث عشر م) عن العمارة القروسطية، في الأقاليم الإسلامية الوسطى التي لم تكن تحت نفوذ الفاطميين، وإذا أخذنا ذلك بعين الاعتبار، يمكن أن نقدم مقتطفين، يعتمد المقتطف الأول على السلالات والسياسات، ويأتي التعرف فيه إلى المبني وميزاتها وفق المناطق المحددة التي تقاسم السلطة والثقافة نفسها. فقد انتج حكم السلاجقة في الأناضول، أو سيطرة الأيوبيين على مصر والمشرق عمارة لها أشكالها الخصوصية واضحة المعالم، لكن من الصعب تحديد مجموعة من الأشكال المستقلة ذات علاقة بالزنكيين في الجزيرة العربية وسوريا، أو بالأرتقين في شمال الجزيرة العربية، أو بحكم العباسين في بغداد، ولهذه الأسباب فقد فضلنا مقاربة ثانية تمثل إلى تقديم هذه الأقاليم وفق تقسيم يعتمد أربع مناطق جغرافية تتلاقى فيها جزئياً تواريخ السلالات: العراق؛ والجزيرة العربية؛ سوريا مع فلسطين ومصر، وتشمل إطلالة مقتضبة على اليمن؛ والأناضول. ومن المؤكد أن التسلسل الزمني سوف يتذبذب أو يتقطع أحياناً، لكن يمكن أن نتاجّ ردّاً على ذلك، بأن التساوي العماري خلال الأزمة العقدية سياسياً - مثلما هي حال هذه الحقبة - يكمن في البلدان نفسها أكثر مما في حكمها.

### العراق

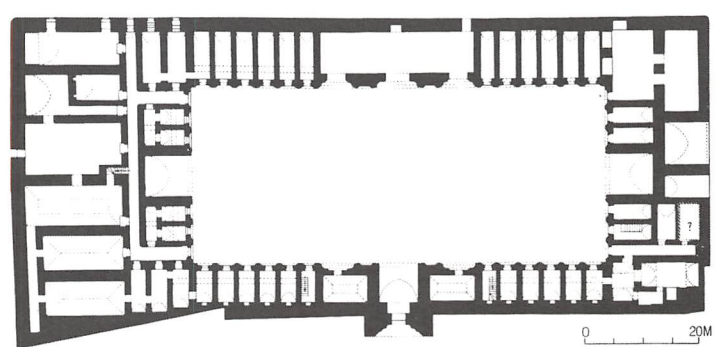
أقت الأحداث الجارية في الأناضول وفلسطين وسوريا بعض ظلالها على تاريخ العراق وتتطوره (ونقصد العراق بحسب تعريف العصر الوسيط؛ أي مناطق السهول الروسية المنخفضة لدجلة والفرات). ورغم الأحداث المذكورة فقد كان الخليفة العباسي السني يقيم في بغداد، وكانت المدينة عظيمة كمال عهدها من التاجيين الروحية والفكريّة؛ وأسس فيها نظام الملك - الوزير الشهير والرشد الأيديولوجي للحكام السلاجقة - أهم مدرسة له. كما أقيم ضريحًا على والحسين [ر] بطيء المأساة الشيعية، وأضرحة أكبر

[345] بغداد، جامع المستنصرية، أنشأ عام 1233 م، منظر داخلي

[344] بغداد، جامع المستنصرية، أنشأ عام 1233 م، مخطط



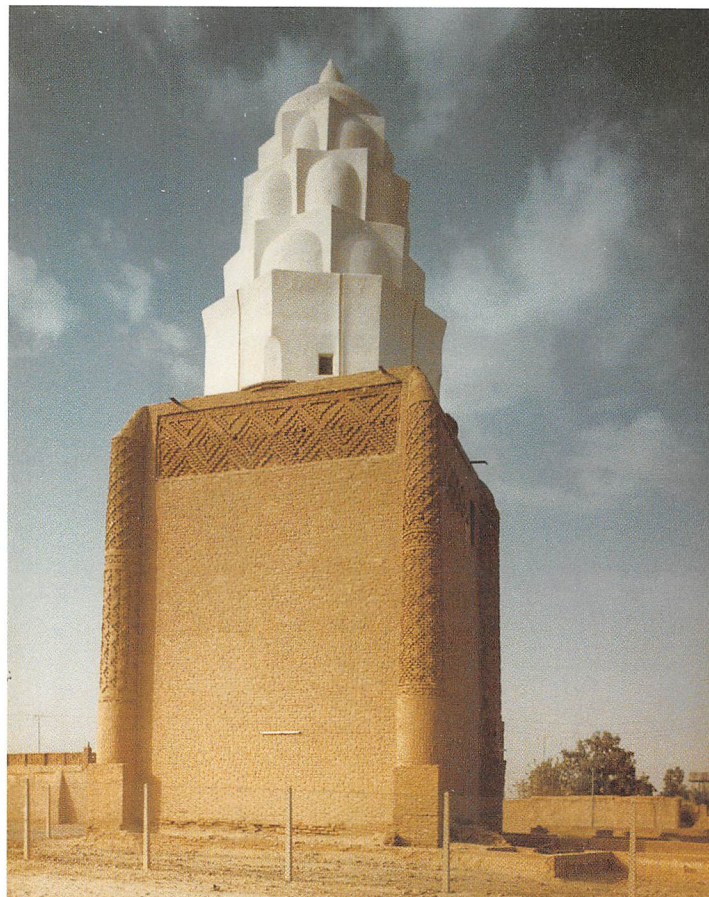
[346] بغداد، جامع المستنصرية، أنشأ عام 1233 م، ثلاثة مداخل في جهة القبلة من الصحن



درست زاويتان أقل قدسيّة، وهما مشهد إمام الدور قرب سامراء الذي يعود تقريراً إلى سنة 477هـ / 1085 م [349] وما يُسمى قبر زبيدة في بغداد، حوالي سنة 546هـ / 1152 م، الذي تم ترميمه حديثاً. ونجهل في كلتا الحالتين هوية الشخصين اللذين شيدت لهما الزاويتان. ويبعد مخططاً الزاويتين بسيطين، فكل منهما: متعدد الأضلاع أو مربعاً منقطي بقبة. لكن التطور الغريب يحصل في القبة نفسها: فوق المئذن هناك خمسة (في إمام الدور) أو تسع (في بغداد) صفوف من المشكواوات تقود إلى قبة صغيرة جداً. وقد غيرت القبة لتتصبح نوعاً من المخروط المقرنص. أمّا في التفاصيل فتختلف الزاويتان كثيراً: الزاوية البغدادية أقل حيوية وأكثر منتفقاً في بنائها، مقارنة بمشهد إمام الدور، حيث نشاهد توليفة من الأشكال الهندسية أكثر تعقيداً، ولا سيما في الداخل. لكن القبتين تبلغان ارتفاعاً شاهقاً، عبر مضاعفة وحدات فردية ثلاثة الأبعاد ذات جذور معمارية. وقد ظلّ هذا النمط منتشرًا كثيراً في الخليج العربي، وجرى توثيق تأثيره بصورة جيدة في الأماكن الأخرى. ورغم صعوبة جمع الوثائق المتعلقة بهذه النقطة، إلا أنّ الأبحاث الحديثة والمستقبلية توحي بأنّ هذا النمط يعرف النسخة البغدادية - إن لم نقل ابتكار - للمقرنص وبوصفه البيان الأيديولوجي للمذهب الشيعي.

أمّا العمارة المدنية فتتمثل بعض الأجزاء القليلة من قصور القرن السابع هـ / الثالث عشر م في بغداد (وقد رُمت يافراط وتُستخدم متاحف)، وأواوين، وصحون محاطة بأروقة، وزخارف جصية غنية تُعطي الجزء الأكبر من الجدران، وبوابات في المدينة. ويُعدّ باب الطلس الأكثر إثارة وقد جرى تفجيره سنة 1336هـ / 1918 م. وكان الباب الذي أمر

[348] سامراء، مشهد إمام الدور، 1085 م، منظر خارجي



[347] بغداد، مئذنة سوق الغازى، على الأغلب القرن الثاني عشر الميلادي

الحال في إيران. إنّ كون واجهة الصحن ستاراً مقصوداً قد حولها في نهاية المطاف إلى قناع أو حجاب الغرض منه على الأرجح إضافة سجنة إسلامية شرقية لمبني بغدادي، مما يجعلها تعبرًا عن ذوق اجتماعي، ثانياً: إنّ نسبة الطول إلى العرض، وتعدد المرات الطويلة المقبية وميزة عزل المصلّى، كلها سمات غير مألوفة، على الأقلّ من وجهة نظر النموذج الإيراني. ومن الجائز أنّ يعود سبب ذلك إلى موقع المستنصرية وسط منطقة البazar، حيث فرضت المباني السابقة ونبض الحياة الحضرية أشكالاً معينة على المبني الجديد. كما يمكن أن تكون اشتقاداً لتطورات سابقة في العراق حصلت على امتداد القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر م، وما زلنا لا نعرفها. وفي كل الأحوال، فإنّ وظيفة المستنصرية بعدها ملتقي جامعاً وظيفة أصلية لا غبار عليها.

أمّا المبني البغدادي الثاني، الذي يعود على الأرجح إلى القرن السادس هـ / الثاني عشر م، فهو مئذنة في سوق الغازى [347] بُنيت بتقنية الأجر ورُيئت كالمآذن الإيرانية. وتدلّ الزخرفة الجصية في أحد جوانبها على أنها كانت ملتصقة في السابق بمبني آخر أكبر حجمًا.

تعتبر الأضرحة التي شيدت في أثناء هذه الفترة مستحدثة وأصلية مقارنة بالأضرحة التي رأيناها حتى الآن. والعديد من الأضرحة الشهيرة - على غرار المشاهد الحنفية والشيعية في الكوفة والنونج وكربلاء - عُدلّت وغيرت إلى درجة أنه لا يمكن التعرّف إلى شكلها الأصلي، أو لم يُتح لعلماء الآثار ومؤرّخي الفن تخليلها وفق المنهج العلميّة. إلا أنه قد

التي كانت تحمي حدود الأنضول من البيزنطيين. وقد تطورت - على الأقل في سهل الفرات - مناطق زراعية كبيرة في ظل مدن مثل الرقة وحران وديار بكر، لكن هذا الازدهار تراجع كثيراً في القرن الرابع هـ / العاشر م بسبب هجمات البدو الرحـل التي هددت المبادرات التجارية وأضعفـت الأنشطة الزراعية.

حصلـت في القرنين السادس والسابع هـ / الثاني عشر والثالث عشر م تغيرات اجتماعية وسياسية هائلة. إنـ فتح الأنضول، والجـروب الصـليبيـة، وهـجرـات الأـتـراك والأـكرـاد، وضرورـة توـفـير المؤـونة لـجيـوش جـرـارة تـقـاتـل الصـليـبيـين والـفـاطـمـيـين، كلـ هـذـه العـوـافـل أدـت إلى تحـوـيل الجـزـيرـة الفـراتـية إلى منـطـقـة منـ أغـنـى المـنـاطـق فيـ العـالـم الإـسـلامـيـ، وـقدـ نـجـمـ عنـ ذـلـك إـحـيـاء مـدـن قـدـيـمة، وـتحـوـيل قـرـى صـغـيرـة إلىـ مـراـكـز عـمـرـانـيـة كـبـيرـة. وـماـ إنـ أـوـفـقـ خـطـر الـبـدو الـرـاحـل الصـصـحـراـويـين حتـىـ اـزـهـرـت الزـرـاعـة حـولـ أـهـمـ المـراـكـز العـمـرـانـيـة. وـكـانـ الحـكـامـ الـإـقطاعـيـونـ الـمـتـحـصـنـوـنـ فـيـ قـلـاعـ آـمـنـة، وـأـمـرـاءـ قـطـاعـ الـطـرـقـ يـقـبـضـونـ الجـبـاـيـةـ منـ القـوـافـلـ وـالـجـيـوشـ الـعـابـرـةـ. وـفـارـتـ العـدـيدـ مـنـ المـدـنـ بـالـنـشـاطـ وـالـسـلـطـةـ، مـثـلـ المـوـصـلـ، وـسـنـجـارـ، وـديـارـ بـكـرـ، وـمـيـافـارـقـينـ (ـسـيـلـفـانـ الـحـالـيـةـ)، وـمـارـدـيـنـ، وـحـصـنـ كـيـفـاـ (ـحـسـنـ كـيفـاـ)ـ، وـجـزـيرـةـ اـبـنـ عـمـرـ (ـجـزـيرـةـ الـحـالـيـةـ)، وـحـرـانـ، وـعـدـةـ مـدـنـ أـخـرـىـ. وـقـدـ أـسـهـمـ الـأـرـمـنـ وـالـسـطـورـيـونـ وـالـمـسـيـحـيـوـنـ الـيـاقـبـيـةـ كـلـيـةـ فـيـ رـخـاءـ مـنـطـقـةـ شـمـالـ مـاـ بـيـنـ النـهـرـيـنـ وـغـوـهـاـ، وـيـكـادـ بـنـاءـ الـكـنـائـسـ وـالـمـعـابـدـ الـجـدـيـدـةـ لـيـقـلـ أـهـمـيـةـ عـنـ بـنـاءـ الـحـصـونـ وـالـمـسـاجـدـ.

إـلـأـنـ هـذـهـ الرـخـاءـ لـيـدـمـ طـوـبـلـاـ؛ فـعـمـ بـدـايـةـ غـزوـاتـ المـغـولـ تـشـتـتـ مـصـبـرـ إـيـرانـ وـالـأـنـضـولـ وـسـورـيـاـ فـيـ اـتـجـاهـاتـ مـخـتـلـفـةـ إـبـانـ الـقـرـونـ التـالـيـةـ، وـانـكـمـشـتـ الجـزـيرـةـ الفـراتـيـةـ عـلـىـ نـفـسـهـاـ، ثـمـ تـحـوـلتـ فـيـ مـعـظـمـ أـجزـائـهـ إـلـىـ مـنـطـقـةـ فـقـيرـةـ وـمـقـفـرـةـ، باـسـتـشـانـ بـعـضـ الـقـلـاعـ الـمـحـصـنـةـ الـتـيـ تـنـقـصـ بـيـنـهـاـ بـرـاـيـرـ غـيـرـ آـمـنـةـ. وـبـقـيـتـ عـلـىـ هـذـهـ الـحـالـ حتـىـ حـولـ الـقـرنـ الـرـابـعـ عـشـرـ هـ/ـ العـشـرـينـ مـ. إـنـ قـدـرـ هـذـهـ الـمـنـطـقـةـ وـتـجـزـيـتـهـاـ فـيـ الـعـصـرـ الـحـدـيـثـ ماـ بـيـنـ مـنـطـقـةـ نـاثـيـةـ تـنـتمـيـ إـلـىـ ثـلـاثـةـ بـلـدـانـ مـخـتـلـفـةـ يـقـسـرـ سـبـبـ دـعـمـ مـعـرـفـتـنـاـ بـعـالـمـهـاـ الـمـتـعـدـدـةـ. وـبـاستـشـانـ الـمـبـانـيـ الـوـاقـعـةـ فـيـ تـرـكـياـ الـحـالـيـةـ لـاـ تـوـجـدـ تـسـجـيـلـاتـ تـارـيـخـيـةـ وـلـاـ تـوـافـرـ إـلـأـ درـاسـاتـ نـادـرـةـ. وـرـغـمـ كـلـ ذـلـكـ لـمـ تـكـنـ لـلـجـزـيرـةـ قـيـمةـ عـالـيـةـ جـداـ، وـلـاـ أـهـمـيـةـ قـصـوـيـ فـيـ الـقـرـنـ السـادـسـ وـالـسـابـعـ هـ/ـ الثـانـيـ عـشـرـ وـالـثـالـثـ عـشـرـ بـالـنـسـيـةـ إـلـىـ سـورـيـاـ وـالـأـنـضـولـ. وـكـانـ الـزـنـكـيـوـنـ وـالـأـيوـوـيـوـنـ الـذـيـنـ حـكـمـوـ سـورـيـاـ وـمـصـرـ لـاحـقاـ أـصـيـلـيـ هـذـهـ الـمـنـطـقـةـ، وـقـدـ كـانـ الجـزـيرـةـ الفـراتـيـةـ وـاـحـدـةـ مـنـ أـهـمـ الـمـراـكـزـ الـاـقـتصـادـيـةـ وـالـسـيـاسـيـةـ فـيـ الـعـالـمـ الـإـسـلامـيـ فـيـ أـوـاسـطـ الـقـرنـ السـادـسـ هـ/ـ الثـانـيـ عـشـرـ مـ تـحـكـمـ حـكـمـ نـورـالـدـيـنـ، وـفـيـ الـرـبـعـ الثـانـيـ لـلـقـرنـ السـابـعـ هـ/ـ الثـالـثـ عـشـرـ مـ تـحـكـمـ سـلـطـةـ بـدـرـالـدـيـنـ لـؤـلـؤـ فـيـ الـمـوـصـلـ. وـكـانـ الـعـمـارـيـوـنـ مـنـهـمـكـيـنـ فـيـ الـبـنـاءـ وـالـتـشـيـيدـ كـمـاـ تـدـلـ عـلـىـ ذـلـكـ قـائـمـةـ مـنـشـآـتـ نـورـالـدـيـنـ، لـكـنـ الـأـبـحـاثـ الـمـحـدـودـةـ لـاـ تـسـمـحـ حـتـىـ السـاعـةـ إـلـأـ بـالـتـعـرـفـ إـلـىـ بـعـضـ الـمـعـالـمـ الـعـمـارـيـةـ وـتـقـدـيمـ بـعـضـ الـمـقـرـحـاتـ بـشـأنـ أـهـمـيـتـهـاـ.

بـُـيـتـ جـوـامـ جـدـيـدـ وـرـمـمـتـ الـقـدـيـمـةـ مـنـ بـيـنـهـاـ، وـأـعـيـدـ زـخـرـفـةـ الـمـسـجـدـ الـعـابـسـيـ الـقـدـيـمـ بـالـرـقـةـ، كـمـاـ أـعـيـدـ بـنـاءـ أـجـزـاءـ كـبـيرـةـ مـنـ سـنـةـ 541ـ هـ/ـ 1147ـ مـ ثـمـ سـنـةـ 553ـ هـ/ـ 1158ـ مـ، وـخـاصـةـ سـنـةـ 561ـ هـ/ـ 1165ـ مـ. أـمـاـ الـمـسـجـدـ الـذـيـ بـُـيـتـ سـنـةـ 542ـ هـ/ـ 1148ـ مـ تـحـكـمـ حـكـمـ نـورـالـدـيـنـ فـيـ الـمـوـصـلـ (ـوـأـعـيـدـ بـنـاؤـهـ فـيـ 565ـ هـ/ـ 1172ـ مـ ثـمـ 567ـ هـ/ـ 1170ـ مـ)ـ عـلـىـ مـوـقـعـ زـاوـيـةـ إـسـلـامـيـةـ مـبـكـرـةـ فـقـدـ اـخـتـفـيـ أوـ أـعـيـدـ تـصـمـيمـهـ؛ وـقـدـ تـصـوـرـ هـرـتـزـفـلدـ Herzfeldـ أـنـهـ كـانـ عـلـىـ هـيـةـ مـسـاحـةـ مـغـطـاةـ عـلـىـ الـأـعـمـدةـ وـالـعـقـودـ وـقـفـ النـمـطـ الـإـيـرـانـيـ، لـكـنـ كـلـ مـاـ تـبـقـيـ مـنـ الـمـبـنـيـ الـأـوـلـ مـئـذـنـةـ رـائـعـةـ [ـ350ـ]ـ أـسـطـوـانـيـةـ الشـكـلـ قـائـمـةـ عـلـىـ قـاعـدـةـ مـرـبـعـةـ وـمـائـلـةـ بـصـفـةـ غـرـبـيـةـ، وـهـيـ تـدـلـ عـلـىـ التـأـيـرـ الـإـيـرـانـيـ فـيـ الـبـنـاءـ وـفـيـ الـزـخـرـفـةـ. وـمـنـ الـجـائزـ إـلـأـ تـعـودـ إـلـىـ عـهـدـ نـورـالـدـيـنـ، ذـلـكـ أـنـ مـئـذـنـةـ أـخـرـىـ فـيـ الرـقـةــ نـعـتـقـدـ جـازـمـيـنـ أـنـ أـمـرـ بـيـنـاهـاــ تـبـدـوـ



[349] سـامـراءـ، مشـهـدـ إـمامـ الدـورـ، 1085ـ مـ، قـبةـ

بـتـشـيـيدـ الـخـلـيقـةـ النـاـصـرـ لـافتـاـ لـلـانتـبـاهـ بـسـبـبـ تـمـثالـ شـخـصـ قـصـيرـ يـجـذـبـ لـسـانـ تـبـيـنـينـ. وـكـوـنـ ذـلـكـ تـعـيـيـرـاـ عـنـ الـخـلـيقـةـ وـهـوـ يـقـضـيـ عـلـىـ الزـنـدـقـةـ الـتـيـ تـهـدـدـ الـإـمـارـةـ، أـوـ رـبـماـ طـلـسـمـاـ عـامـاـ وـتـعـوـيـذـةـ كـالـتـيـ كـانـ اـعـتـيـادـيـةـ ضـمـنـ الـثـقـافـةـ الـشـعـبـيـةـ لـلـهـلـالـ الـخـصـيبـ فـيـ تـلـكـ الـحـقـبةـ.

### الـجـزـيرـةـ الفـراتـيـةـ (ـشـمـالـ بـلـادـ مـاـ بـيـنـ النـهـرـيـنـ)

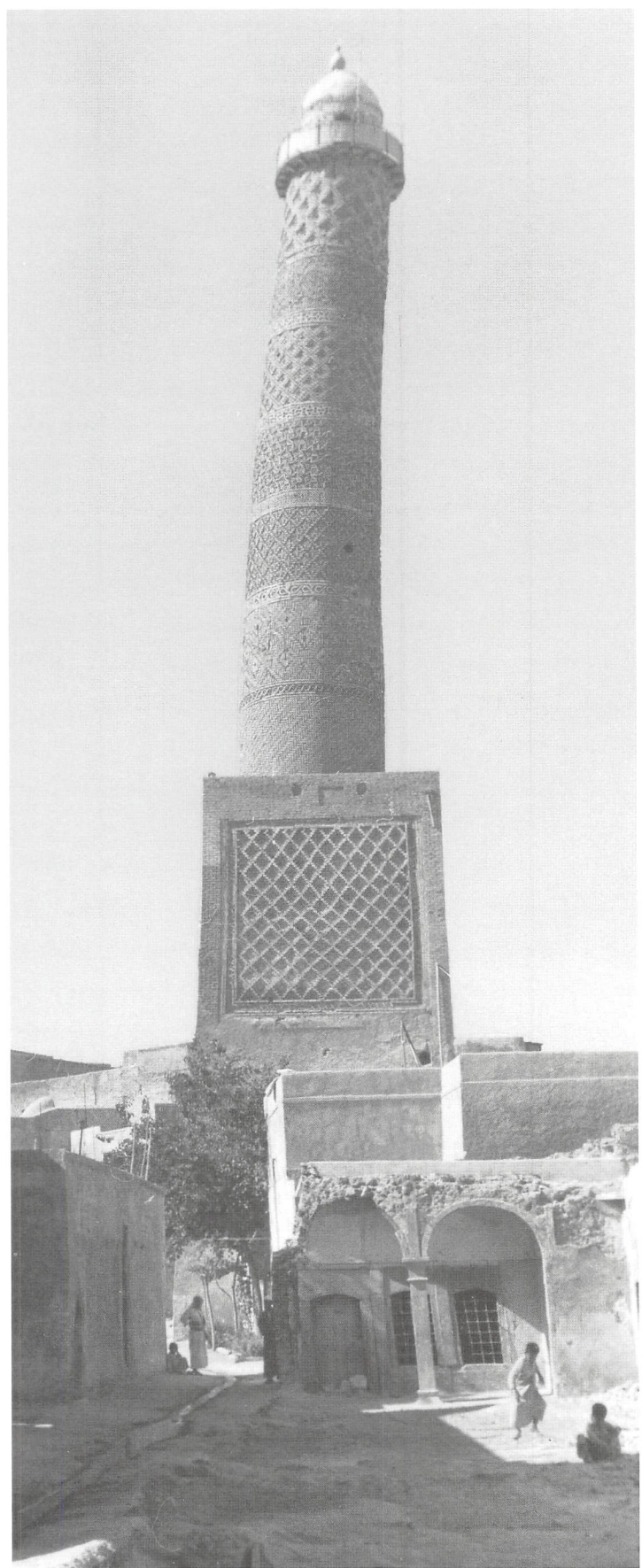
كـانـ الـأـجـزـاءـ الـوـسـطـيـ وـالـعـلـيـاـ لـسـهـولـ دـجـلـةـ وـالـفـرـاتـ، وـالـجـبـالـ وـالـمـنـاطـقـ شـبـهـ الـقـاحـلةـ الـمـمـتـدـ بـيـنـ النـهـرـيـنـ وـرـوـاـفـهـمـاـ تـعـرـفـ فـيـ الـعـصـرـ الـوـسـطـيـ تـحـتـ مـسـمـيـ "ـالـجـزـيرـةـ الفـراتـيـةـ"ـ، وـكـانـ تـتـكـوـنـ مـنـ ثـلـاثـةـ أـجـزـاءـ: دـيـارـ مـضـرـ، وـهـيـ بـالـأـسـاسـ سـهـلـ الـفـرـاتـ الـأـوـسـطـ الـذـيـ يـطـلـبـ قـرـبـيـاـ سـورـيـاـ الـحـالـيـةـ؛ وـدـيـارـ رـبـيعـةـ، أـيـ سـهـلـ دـجـلـةـ الـأـوـسـطـ الـذـيـ يـقـابـلـ الـيـوـمـ شـمـالـ الـعـرـاقـ؛ وـدـيـارـ بـكـرـ الـتـيـ تـشـمـلـ الـمـنـاطـقـ الـجـبـلـيـةـ الـمـرـتـفـعـةـ لـدـجـلـةـ وـالـفـرـاتـ وـالـمـمـتـدـ كـلـهـاـ فـيـ عـصـرـنـاـ دـاخـلـ تـرـكـياـ. وـتـحـيـطـ بـالـجـزـيرـةـ الفـراتـيـةـ مـنـ النـاحـيـةـ الـشـرـقـيـةـ وـالـشـمـالـيـةـ وـالـشـمـالـيـةـ الـغـرـبـيـةـ جـبـالـ شـاهـقـةـ: سـلـسلـةـ جـبـالـ طـورـسـ، وـالـجـبـالـ الـأـرـمنـيـ، وـسـلـسلـةـ جـبـالـ زـغـرـوسـ وـجـبـالـ كـرـدـسـتـانـ. وـمـقـنـدـ فـيـ الـجـهـيـنـ الـغـرـبـيـةـ وـالـجـنـوـبـيـةـ الـغـرـبـيـةـ صـحـراءـ سـورـيـاـ، وـفـيـ الـجـهـةـ الـغـرـبـيـةـ الـعـرـاقـ. وـقـدـ تـفـحـ المـسـلـمـونـ مـنـاطـقـ الـجـزـيرـةـ الفـراتـيـةـ مـنـ الـسـنـوـاتـ الـأـوـلـيـ مـنـ توـسـعـهـمـ، وـكـانـتـ هـذـهـ الـمـنـطـقـةـ عـلـىـ اـمـتـادـ قـرـونـ طـوـيـلـةـ سـاحـةـ الـمـعرـكـةـ الـرـئـيـسـيـةـ بـيـنـ الـإـمـپـرـاطـرـيـاتـ الـمـوـسـطـيـةـ وـالـإـيـرـانـيـةـ. وـبـقـيـتـ إـثرـ الـفـتـحـ الـإـسـلامـيـ خـلـالـ مـئـاتـ السـنـيـنـ مـنـطـقـةـ عـبـرـ بـيـنـ بـغـدـادـ وـسـورـيـاـ عـبـرـ الرـقـةـ وـحـلـبـ، وـمـرـاـ لـلـمـبـادـلـاتـ الـتـجـارـيـةـ، وـلـلـجـيـوشـ

على هيئة هيكل دائري بسيط، ولا تظهر عليها أية تأثيرات إيرانية. كما يجوز أيضاً أن المنطقة الغربية للجزيرة لم تعتمد التيارات الجمالية الجديدة بالسرعة التي اعتمدتتها المنطقة الشرقية، لأنَّ أقدم مئذنة في منطقة الفرات الوسطى يظهر عليها تأثير الأجر هي المئذنة المشيدة في 1211-607هـ في بالس (مسكناً الحالية).

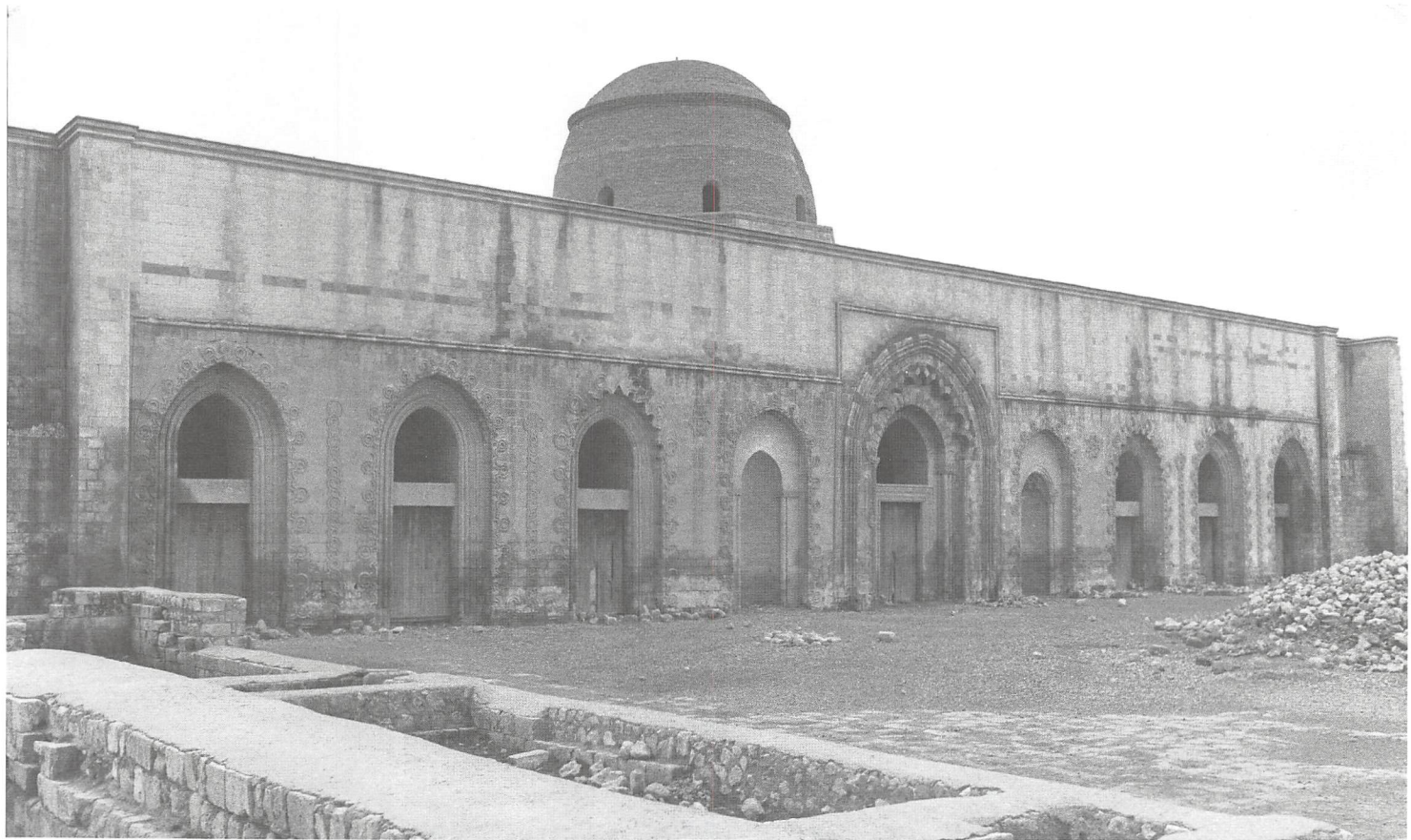
ويُعتبر جامع دنيسر (قوجحصار الحديدة) واحداً من أروع المساجد في تلك الفترة [351]، وقد بدأ تأسيسه سنة 600هـ / 1204م. لكن لم يبق منه اليوم إلا بيت الصلاة على شكل مستطيل طوله 63 متراً وعرضه 16 متراً موقعاً مثل جامع دمشق إلى ثلاثة أواوين موازية للقبلة. وهو المخطط السوري الأموي الذي أضيفت إليه خاصية إيرانية: قبة ضخمة أمام المحراب تغمر جناحين من بيت الصلاة. ومع أنَّ عقد الزاوية الذي يحمل المقرنص وزخرفة الدعامات [352] إيرانية الأصل كذلك، فإنَّ الأقواس الحجرية الرائعة وقباب الأجر تنتهي إلى أجود التقاليد البنائية الكلاسيكية للعصر القديم المتأخر والبيزنطي. وتُعد كلاسيكية كذلك أحجار الدعامة الألفية ذات القالب التقليدي التي تعلو فتحة القوس. وإذا يتميز المحراب الفاخر الشاهق بزخارف هندسية ونباتية وحروفية تعكس التأثير الشرقي [353]، فإنَّ الموتيفات المتعانقة الغربية على الواجهة تذكر بتصميمات أرمنية أو جورجية، ولا تتناسب كثيراً مع التصميم الزخرفي للشرق الأدنى الإسلامي. أمَّا المئذنة فكانت مربعة تماماً مثل المئذنة المبنية في 609-1211هـ / 1213-607هـ غرب إيدسا (الرها الحالية وُعرف أيضاً باسم أورفا).

ورغم أنَّه لم تُنجز بعد دراسة مستفيضة لمساجد كلٍّ من ملطية (645هـ / 1248-1247م)، ورُوم في 672هـ / 1274م) وميافارقين (551هـ / 1157-1227م) وخربوت (560هـ / 1165م) وماردين وعدد آخر من مدن المنطقة، إلا أنَّها تقاسم بكل وضوح الخصائص الأسلوبية المستوحة من مصادر مختلفة. عقد الزاوية الذي يحمل المقرنص في ملطية، يكاد يكون نسخة مطبقة تماماً لعقد من منطقة إيران الوسطى؛ بل إنَّ النص المنقوش هناك يذكر بنائين فرساً. وهي تعرض جميعها تنوعاً مدهشاً في الم杖بع الزخرفية انطلاقاً من "أسلوب الأجر" والترصيع المنتهي للتراث الفارسي، ثم البوابات بقبابها على هيئة أنصاف مقرنصات من النوع العراقي المشيدة بالحجر، ثم الكتابات المنقوشة على خلفية من الأرایيسك، والموتيفات الهندسية الحشنة والعجيبة في آن واحد، المنقوشة في الحجر كذلك. بل نلاحظ في حزان أنَّ الزخرف الكلاسيكي نفسه نقل على تيجان الأعمدة والإفريزات. ولا يوجد مكان تبرز فيه هذه العلاقة بعالماً ما قبل الإسلام، مثلما هي الحال في جامع ديار بكر (وكانت قد يُسمى آمد). إلى جانب شبهه الكبير بجامع دمشق في المخطط والأحجام، فإنَّ أهم سمة تميِّزه هي واجهات صحنه [354] التي تبدو من أول وهلة كأنها تراكم من العناصر العتيقة والقروسطية. وما من شك أنَّ الأجزاء الرئيسية للجامع شُيدت في القرن السادس هـ / الثاني عشر م، ثم أضيفت موتيفات زخرفية جديدة إلى عناصر البناء المتأخرة جُلبت من مبانٍ قديمة سابقة. وهكذا، نشاهد الأشكال الغصينة المستوحة من الدالية، وفق الأسلوب القديم المتأخر، تجاور الأرایيسك والحروف العربية. ولا يُعد المظهر جذباً من الناحية الجمالية بقدر ما هو باهر، بوصفه ثنوذجاً مهمًا للتأثير المسيحي في الذوق الذي ميز هذه الحقبة وهذه المنطقة.

إلى جانب المساجد الجامعية، كان في مدن الجزيرة الفراتية العديد من البناءات الدينية الأصغر حجماً. وتفيد معلوماتنا بوجود المدارس - التي لم تبق أية واحدة منها على هيئتتها الأصلية - في الموصل (سبع عشرة مدرسة)، وديار بكر وغالبية المدن الأخرى. وكانت بعض المدارس تجاور زاوية مؤسسها، وهي أول مثال لاقتان الزاوية بوظيفة الوقف التي



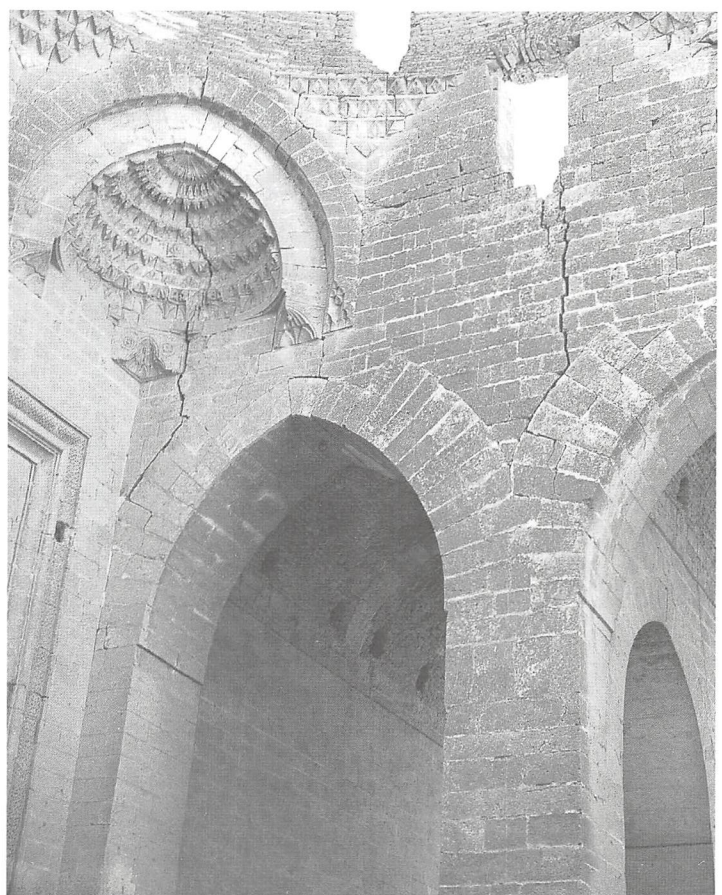
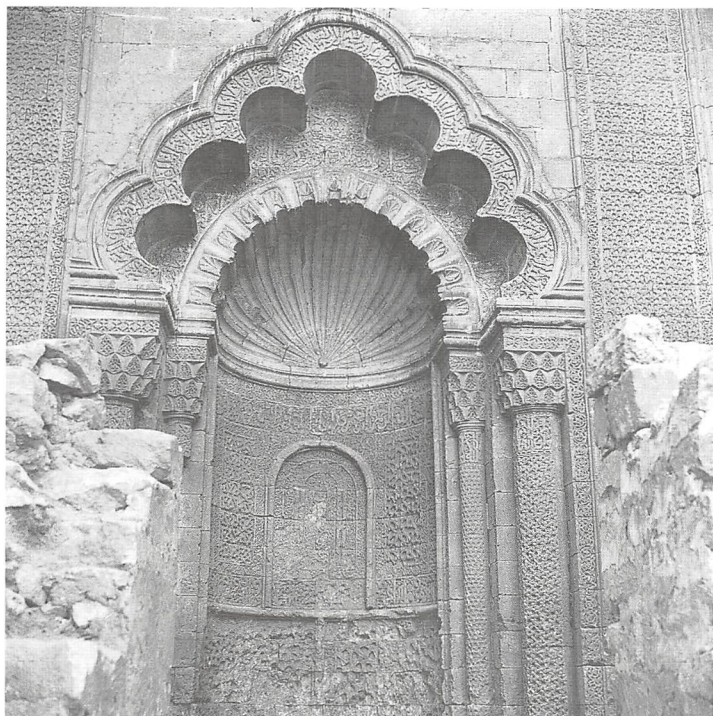
[350] الموصل، الجامع الكبير، رجب 72-1170هـ.



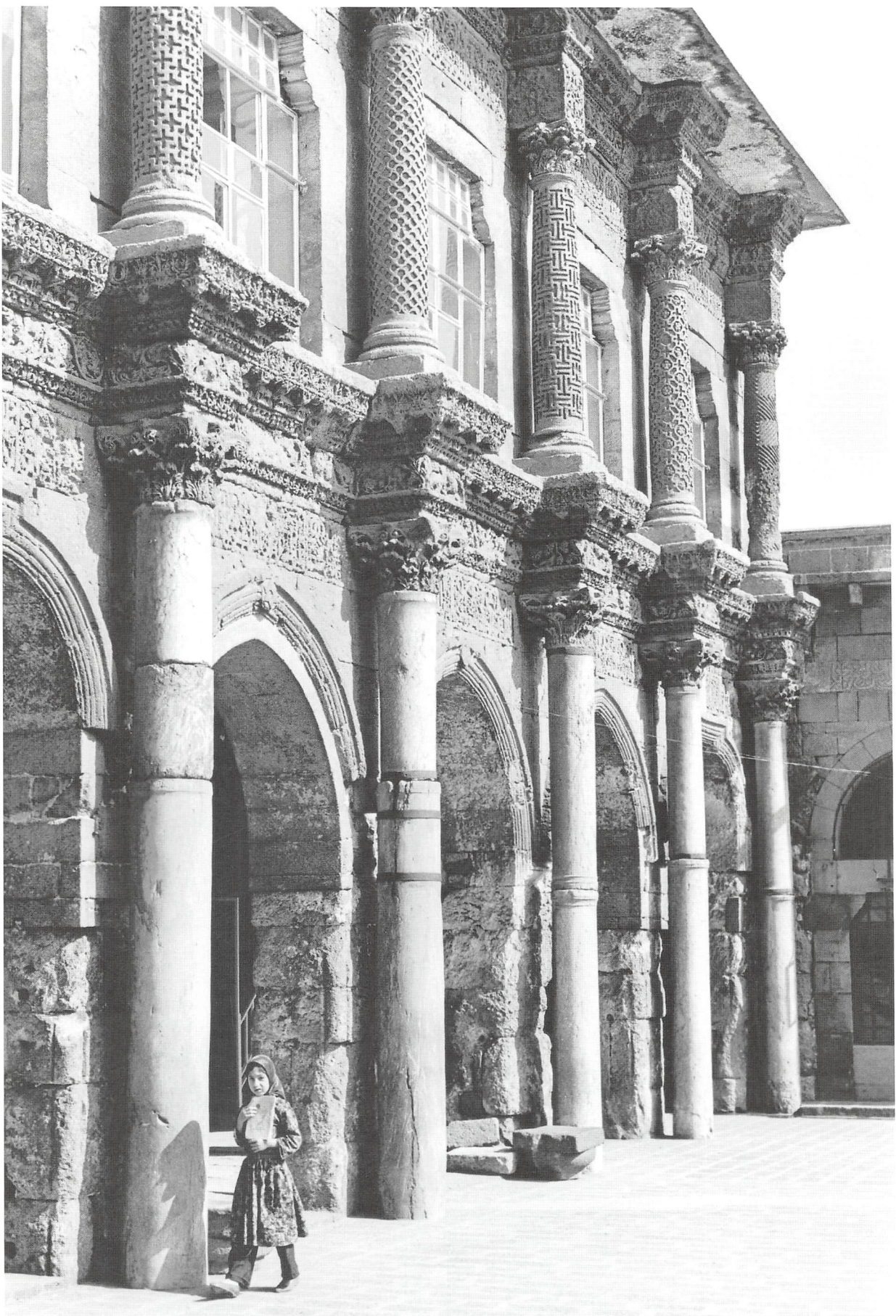
[351] دياربكر، المسجد الجامع، بدء بناؤه عام 1204 م، منظر عام

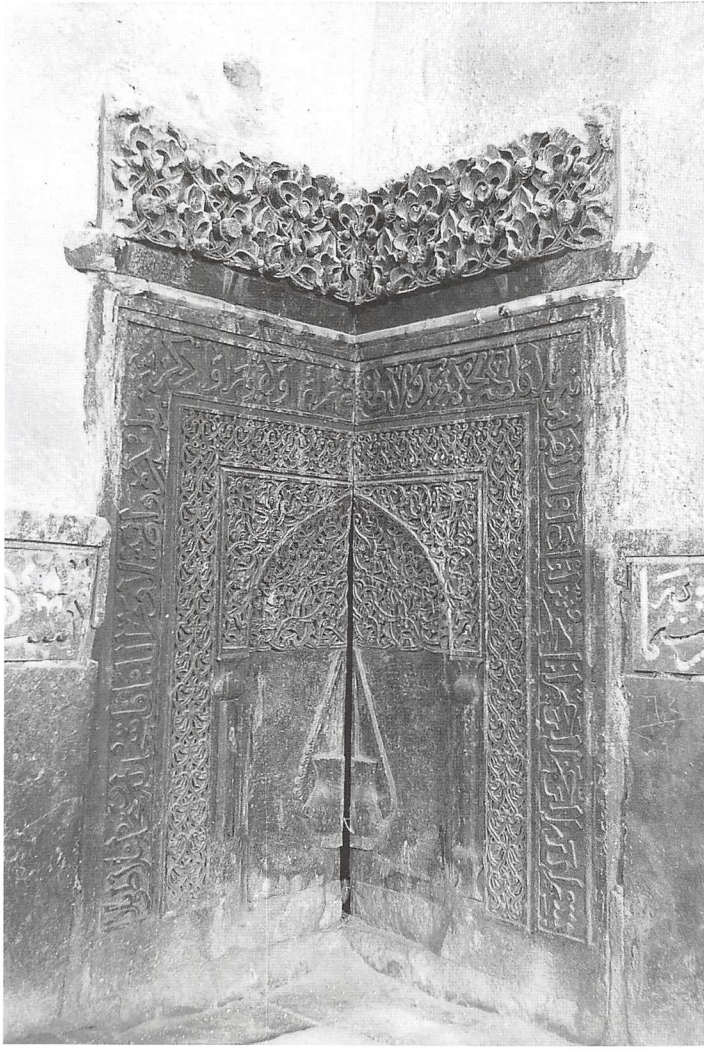
[352] دياربكر، المسجد الجامع، بدء بناؤه عام 1204 م، حائط بالقرب من القبة مقابل المحراب

[353] دياربكر، المسجد الجامع، بدء بناؤه عام 1204 م، المحراب



[254] ديار بكر، جامع، معظم أجزاءه بُنيت في القرن الثاني عشر، واجهة الصحن





[356] محراب الموصل، القرن الثالث عشر الميلادي، متحف بغداد



[355] الموصل، مشهد عن الدين، القبة، 49-1248 م

امتداد طرق السهول العليا للرافدين. وما زالت أعمال التنقيب في الأضرحة الكبرى لأديسا وحران لم تتطلق بعد، وهي تختلف عن المنشآت الإيرانية والعراقية المعروفة في خاصيتها، أولاً: لا تكتفي الأضرحة في هذه الحال بكونها مجرد قبور للرؤفات، بل ترتبط بهن مخصصة لأغراض العبادة، أو الأعمال الخيرية، أو لمراسم احتفالية. ثانياً: لا تعرض معالم الجزيرة بصورة ثابتة ومستمرة تلك الميزات العمارية التي نراها في الأضرحة الإيرانية، وقد يكون السبب أن عدداً من أفضل الأمثلة العمارية قد اختفت. لكن يرجح أن يكون ذلك انعكاساً لقاعدة اجتماعية أوسع لدى الأولياء وزوار الأضرحة في البلدان العربية لمنطقة شمال ما بين النهرين: إن التاريخ الطويل والمعقد للمدن العربية - بمحاجناتها الدينية والاقتصادية والقبلية المتعددة - ربما أنتج مزيداً من التمييز والتلميح في مسألتي الرعاية والوظيفة عما هي الحال في المدن الإيرانية المتقلبة باستمرار، والأقل ثباتاً مع مرور الزمن.

كما أنَّ العمارة المدنية للجزيرة الفراتية متعددة على الشاكلة نفسها، بل إننا نعرف عنها أقل ما نعرف عن العمارة الدينية. وأصبحت المنطقة مكتظة بالقصور والأبراج والخصون. وهي تقتدِّ على طول نهر الفرات كما هي حال قلعة جعبر وقلعة نجم. وفي ديار بكر [357] بُني حائط مدنس بالبازلت الأسود، وأبراج دائرية ضخمة فوق قواعد قديمة سابقة،

أصبحت لاحقاً شائعة في سوريا ومصر. وما زال حتى اليوم في مدينة الموصل وضواحيها عدد هائل من أضرحة الأولياء والأنبياء والقديسين، بما فيهم النبي يونس [عليه السلام]، والقديس جورج، وشخصيات إسلامية عاشت في العصر الوسيط. ويشير ذلك إلى أنَّ الأماكن المقدسة تستولي عليها عادة العقيدة المسيطرة في تلك الحقبة التاريخية. وكانت الغرفة المقدسة الهرمية أو المخروطية في شكلها الخارجي تمثِّل دوماً السمة الرئيسية لهذه المبنية الدينية. كما كانت الأكثر أناقة من بينها تتميز غالباً بقبتها الداخلية المزданة بقرن صحن [من الجص عادة، كما هي حال تربة عن الدين 355] التي تعود لسنة 646هـ / 1249م) ذات أشكال معقدة متعددة السطوح تنتهي إلى الأسلوب العراقي، وبمحاريبها بدعة النقش [356]، وقد اعتمدت الكنائس المسيحية بدورها هذا الشكل. ويحيط بالمدخل الرئيسي للمساجد إطار من المشكاوات المتعانقة متعددة الأقواس والمزدانة بالتصاميم الزخرفية، بينما تحيط بها الصور والتمايل في الكنائس. ولا يعطينا العدد الزهيد من الأضرحة والمشاهد المعروفة في الموصل وضواحيها، صورة حقيقة عن عدد الأضرحة التي شُيدت في الجزيرة الفراتية، فدليل الحاجاج إلى هذه الأماكن الذي حرر في أواخر القرن السادس هـ / الثاني عشر م يورد قائمة أطول بكثير. ويمكن مشاهدة العديد منها في الجرف على ضفاف الفرات في سوريا، وقد تكون هناك أضرحة أخرى على

[357] ديار بكر، أسوار المدينة، القرن الحادي عشر-الثالث عشر الميلادي



تمكن - في بادئ الأمر - الأمراء الزنكيون والأيوبيون الذين حكم ولأتمهم الملوك الصغار سوريا الإسلامية، من طرد الصليبيين خارج أديسا في الجزيرة الفراتية (540هـ/1146م)، ثم استحوذوا على مصر (566هـ/1171م) وأزاحوا أخيراً الصليبيين. حتى إنه زمن غزوات المغول في 656هـ/1258م لم تبق بين أيدي المسيحيين إلا بعض الحصون القليلة في سوريا وفلسطين، ولم تنجُ في قليقيا (المنطقة الجنوبيّة الوسطى من تركيا اليوم) إلا مملكة أرمنية متهالكة. وبما أننا ناقشنا آنفًا التغييرات التي حصلت في مصر الفاطمية أواسط القرن الخامس هـ / الحادي عشر م فإن هذا الفصل سوف يركّز على سوريا وفلسطين تحت حكم السلاجقة والزنكيين والأيوبيين، ويتناولون مصر ما بعد غزوة صلاح الدين الأيوبى. كما سنشير باقتضاب إلى اليمن الذي اختارته أسرة من السلالة الأيوبية عاصمة حكمها بعد زوال الحكم الفاطمي، رغم بعده وانزعاله عن التيار الرئيسي للأقاليم الإسلامية الوسطى.

أينعت العمارة الإسلامية في سوريا على امتداد هذه القرون مما جعل هذه الحقبة التاريخية جديرة بالذكر، فانتعشت مديتها حلب ودمشق القديتان كلية، وتحولت البلدات والقرى الصغيرة والمهجورة أحياناً إلى مراكز كبيرة. كان عصرًا من النشاط المعماري المكثف، وقد بدأ اليوم يجلب انتباه العلماء أخيراً، ولا سيما المعماريين والمهندسين المدنين، المنهكين في إعادة تأهيل المدن وترميم معالمها المعمارية، وتتوافق لدينا مواد كافية لتبرر تقديم المباني

مزданة في عدة مواقع بنماذج غريبة من التماضيل الحيوانية. أما في حرّان فما زالت الأسوار والأبراج المنيعة بມراتها المقببة الطويلة، والبوابات الضخمة قائمة إلى اليوم، وقد ثبت حديثاً أنَّ باب بغداد الشهير في الرقة [358] بزخرفة القرميدية المعقدة ينتهي إلى هذه الحقبة التاريخية. وما زالت هناك آثار معمارية أخرى لم تدرس بعد بصورة منهجية. لكن في المقابل، لم تبق إلا أطلال وأجزاء من القصور؛ ففي قلعة السراي في الموصل التي تُعرف عادة بكونها مكان إقامة بدر الدين لؤلؤ في القرن السابع هـ / الثالث عشر لم تبق إلا بعض الجدران من الطوب مما كان على الأرجح قصراً فخماً على نهر دجلة. وتتمثل النقطة المثيرة الوحيدة لبقاء المبني اليوم في الزخرفة الجصية المتكونة من المشكّلات المتعانقة والصور التشكيلية، والتي رأيناها سابقاً في العمارة الدينية. أما أهمّ سمة تميز الخان الوحيد المتبقّي قرب سنجار فهي تماثيله ذات الواجهتين التي تعرض رجالاً ملتحيّاً يغمد رمحه في تبنّي يشبه الثعبان [359]. ومن جملة الجسور العديدة التي وصلت إلينا، يُعدّ جسر جزيرة ابن عمر (جزرة الحالية) برسومه الفلكية المنحوتة على الركائز أكثرها مهارة ولفتاً للإنتباه. ومن المؤكد أنَّ الاستكشافات المستقبلية والتقيّبات الموسمية سوف تظهر إلى نور جسورةً أخرى، وكذلك مباني معيارية من العمارة المدنية على غرار الخانات والبازارات التي لا نعرفها اليوم إلا من خلال النصوص.

**سوريا، وفلسطين، ومصر**



[358] الرقة، باب

[359] سنجار، الحان، ثغوار الواجهة

[360] صرحة، مسجد، القرن الثالث عشر الميلادي، السقف

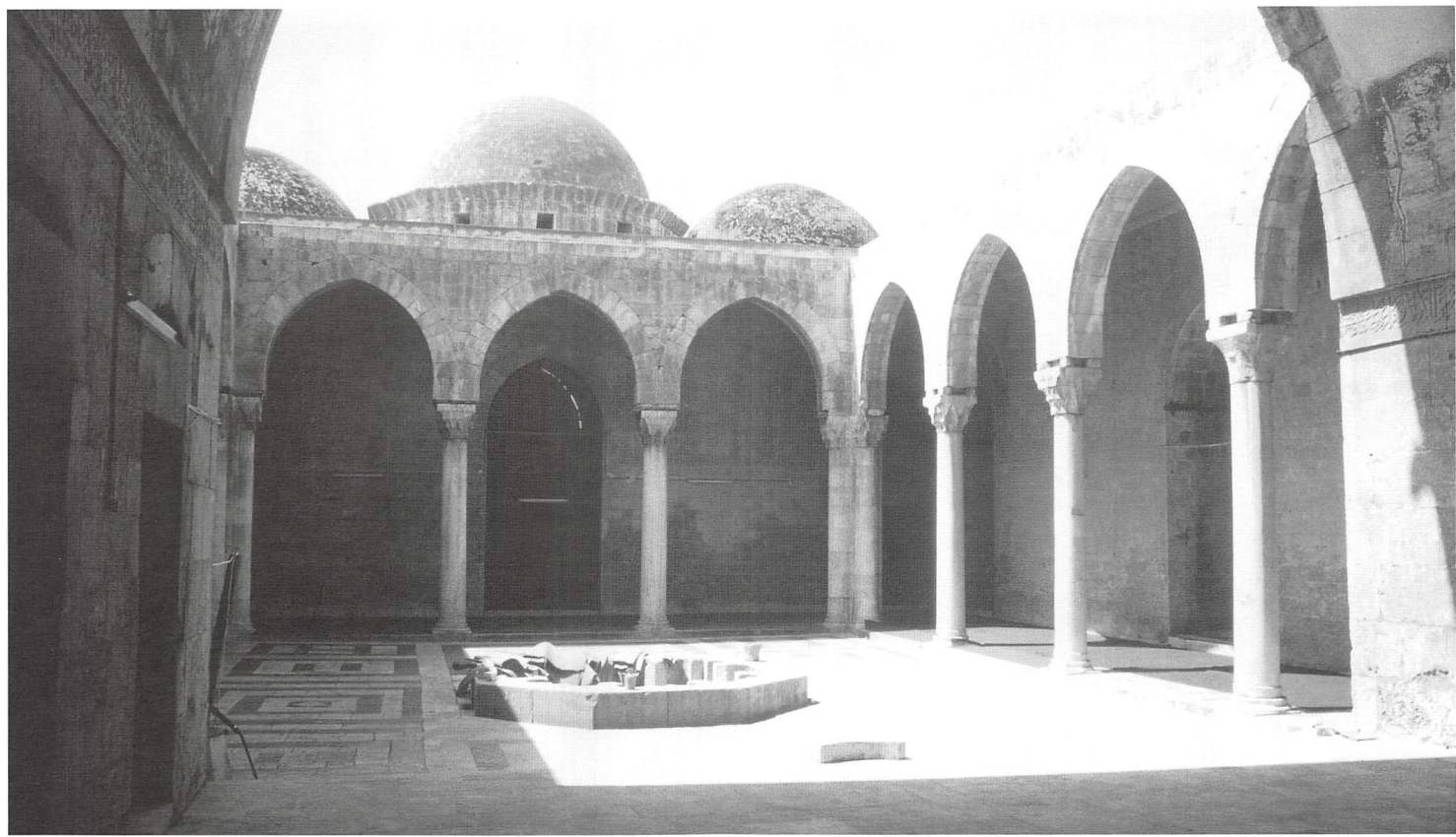
آنذاك، أو تلك الجوامع التي لها غرض اجتماعي أو رمزي معين، على غرار جامع الخانلة في الصالحية بضواحي دمشق (قبل 612هـ / 1216-1215م)، وجامع التوبة الكائن في حيّ كان سبيلاً للسمعة في المدينة نفسها، وعدة مؤسسات شبيهة في حلب نعرفها من خلال النصوص أو النقوش المكتوبة. وكلها في العادة تتخد شكل قاعات تقليدية قائمة على الأعمدة ومستوى حادة مباشرة، أو غير مباشرة، من النموذج المبكر لجامع دمشق. بُنيت أو أُعيد بناء عدّة مساجد في اليمين خلال ذلك العصر، وكان بعضها مثل مسجد العباس في منطقة أستاناف (519هـ / 1126م)، أو جامع صرحة (القرن السابع هـ / الثالث عشر م) مجرد غرف مغلقة دون نوافذ، لها مدخل واحد، وتميز غالباً بسقوف منقوشة تغطيها زخارف جميلة [360]، أمّا البعض الآخر فهي بنايات قائمة على الأعمدة، مثل جامع أروى بنت أحمد في جبلة (481هـ / 1088-1089م). وقد أمرت بتشييده المرأة التي يحمل اسمها، وبه صحن ورواق محوري، على نسق العمارة الفاطمية في القاهرة

بصورة منفصلة عن الملاحظات والاعتبارات المتعلقة بالتقنيات الهندسية، تماماً مثلما كانت الحال لدى دراستنا للأقاليم الإسلامية الشرقية.

#### المنشآت المعمارية

بني عدد قليل من المساجد الجامعية، بما أنَّ معظم المدن فيها جوامع شُيدت في القرن الأول لظهور الإسلام عندما كانت سوريا مركز السلطة، لكن المعالم القديمة في حلب، ودمشق، وبصري الشام، والقدس بعد الفتح رُمت أو جُددت أو وسعت أو حُررت، ففي حلب - على سبيل المثال - لدينا مخطط وترتيب أمويَّان، في حين أنَّ البوابات (541هـ / 1146م) والصحن والمئذنة (482هـ / 1090م) تعود إلى فترة العصر الوسيط. وكما كانت الحال في العصر الفاطمي المتأخر، فإنَّ المساجد الجامعية الضخمة أكثر ندرة من المساجد الصغيرة، أو الجوامع الأقل شأنًا المبنية في إحدى الضواحي المتعددة التي ظهرت





[369] حلب، مدرسة الغردوس، 36-1235هـ، منظر داخلي

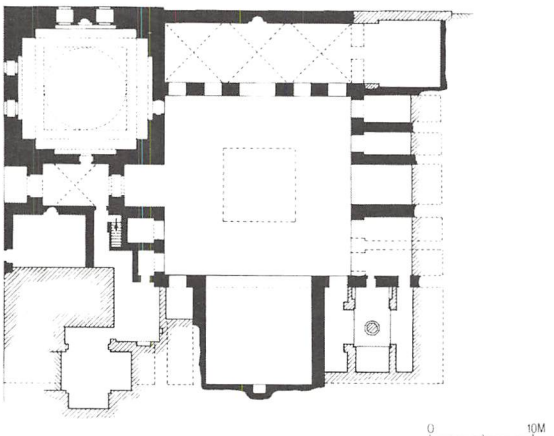
واجهة ضيقة على الشارع وفnaire أوسع يمتد إلى الخلف. إن هذا الضيق والتراص الظاهر - والذي أمكن اجتنابه خلال فترات معينة بالبناء في الضواحي - نشأ من القدرة الشرائية الكبيرة لدى الأثرياء في البلدان العربية، وهو ما جعل الواقع الحضري أغلى قيمة مما هي عليه باتجاه الشرق.

رغم الاختلافات الكبيرة في المخطط، والتباين داخل المدينة نفسها ومن مدينة إلى أخرى، فإنّ جلّ هذه المباني متقارب، كما يمكن أن نرى ذلك من خلال دراسة ستة منها: مدرسة بصرى الشام المبنية سنة 1135 م [362] وهي أقدم مؤسسة معروفة في سوريا؛ ودار الحديث [567هـ / 1172-1171م] [363] والمدرسة (563هـ / 1167-1168م) [364] [365] [366] [367] [368] [369] والنثان أمر بنائهم نور الدين في دمشق؛ والعادلة (516هـ / 1123م) [365] في دمشق أيضاً؛ واثنتين من أهم المدارس الحلبية: الظاهرية (615هـ / 1219م) [367] والغردوس (633هـ / 1235م) [368]، وجميعها على هيئة هيكل مستطيل يحيط بصحن مركزي مزود غالباً بقبسيّة، باستثناء بصرى الشام حيث توحى السلة المشكّلة الغربية أن الصحن لم يكن مفتوحاً في الهواءطلق، بل مغطى بقبة. وعادة ما يتوسط المدخل أحد الجوانب الضيقة [370] رغم وجود عدد لا يأس به من المداخل الجانبية، كما يوجد دوماً حول الصحن إيوان على الأقل، وأحياناً ثلاثة أو أربعة. ولدى وجود أربعة أو أربعين فإن أحدها في العادة يكون أصغر ومتصلّاً بالمدخل. أما قاعة الصلاة فهي بصفة عامة على شكل بهو طويل يحتلّ أحد جوانب الصحن، وليس بالضرورة ذلك الجانب المقابل للمدخل، بما أن تقسيم المساحات واتجاهها غالباً ما يكون رهين متطلبات الموقع المتوفّر. بل يؤدي الإيوان المقابل للمدخل في بعض الحالات النادرة وظيفة بيت

[361]، وأضيفت في القرن السادس هـ / الثاني عشر م كذلك مآذن شاهقة وبوابات إلى جامعي زيد وصنعاء.

تكتسى المؤسسات التعليمية الإسلامية التي أمر بتشييدها سادة سوريا ومصر الجدد، أهمية كبرى. فقد كانت أغلبها مدارس لأحد المذاهب السنية الأربعية، ونادرًا لذهبين، أمّا في المدرسة الصالحية بالقاهرة التي بُنيت سنة 639هـ / 1242م فكانت تدرس المذاهب الأربعية مجتمعة مثلما كانت الحال في المستنصرية ببغداد، بل لعله تحت تأثيرها. وإضافة إلى المدارس، كانت هناك عدة دور يتناول فيها الطلبة علوم الحديث، ويحتوي العديد منها على قبر المؤسس أو أحد أفراد أسرته. ونلاحظ أنّ عدد هذه المدارس كبير جداً، فتذكر النصوص المتأخرة بناء سبع وأربعين منها في حلب، وأثنين وثمانين في دمشق، وتسع في القدس، وتسعين في القاهرة في حدود القرنين السادس والسابع هـ / الثاني عشر والثالث عشر م. وإن كانت تُعدّ أكثر التغيير عن الورع انتشاراً في تلك الحقبة، فقد أدت أكثر من مجرد الوظيفة التعليمية. وبينما يشير تشييدها المنظم من طرف قادة كبار مثل نور الدين وصلاح الدين إلى أغراض سياسية، وأيديولوجية، ودينية، فإن العديد من المدارس - خاصة في القرن السابع هـ / الثالث عشر م التي ترتبط بها أملاك ثرية مهداة كانت تعبّر عن نمط استهلاكي باد للعيان، وطريقة لحصر الثروات الخاصة بين أيدي أسر بعينها.

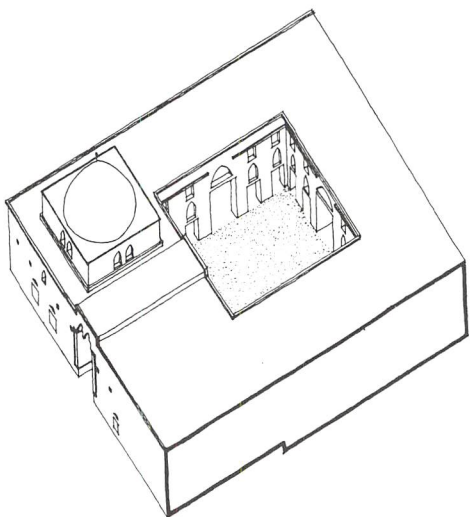
وعلى عكس ميلاتها في إيران، فقد كانت هذه المؤسسات صغيرة غالباً، خاصة في دمشق، حيث هي متراصة بين مبانٍ أخرى في الأحياء القديمة للمدينة، وتعرض عامة



[365]



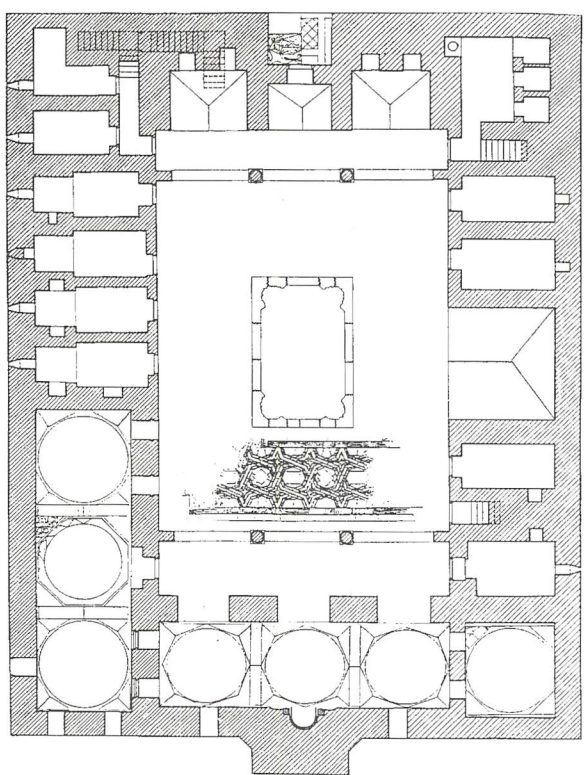
[362]



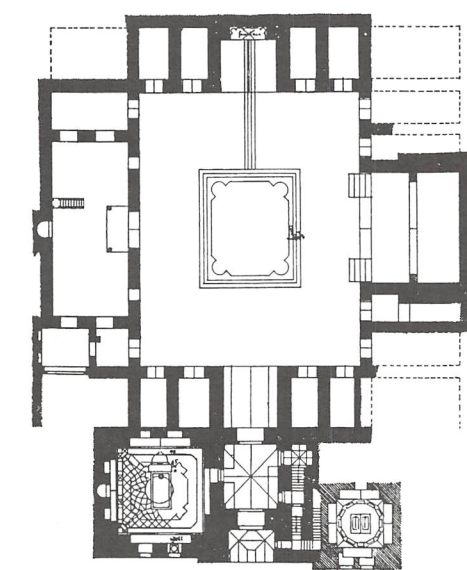
[366]



[363]



[367]

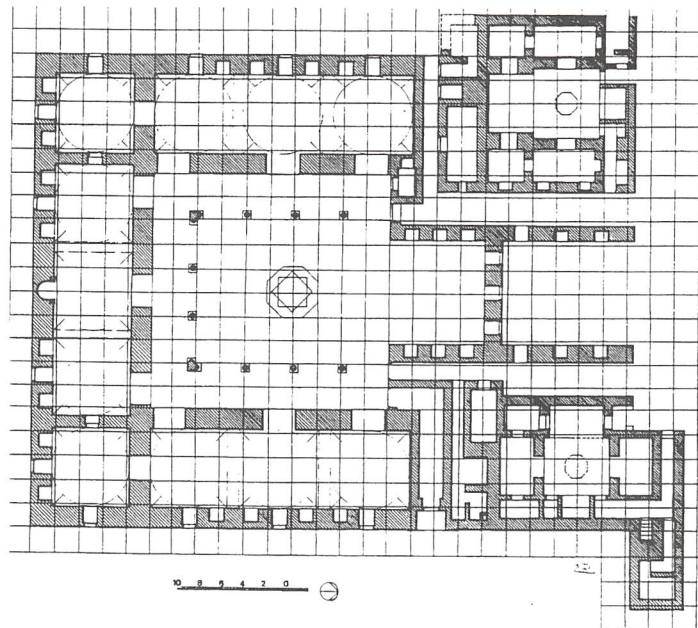


[364]

وتقليدي، فقد جاءت زخرفتها رفيعة النزوع، ونُطحّطِها واحدة من أكبر القباب (عرضها 15 متراً) آنذاك. كما نجد في القاهرة زاوية أصغر يطلق عليها اسم "الخليلة" نسبة للخلفاء العباسيين، ويعود تاريخها إلى سنة 637هـ / 1240م تقريباً. أما في حلب ودمشق فهناك عدد من المشاهد والخوانق (والخانقاه هي مقام الفرقه الصوفية) شُيدت وفق مخطط المدارس.

اندثر الكثير من المنشآت المعمارية المدنية الزنكية والأيوبية: ولم يبق من جملة ثلاثة حمام عمومي مذكورة في حلب ودمشق إلا نذر منها. أما جودة البناء والزخرفة في الخانات التي ما زالت قائمة على طرقات سوريا الرئيسية، فهي لا تُضاهي حقيقة جودة الخانات في إيران (كاروان سراي بالفارسية) أو الأناضول. إلا أن الخانات وكذلك الأسواق - على غرار سوق حلب الذي يعود تصميمه إلى الفرون الوسطى رغم أن مظهره الحالي أكثر حداثة - تشهد على اهتمام الأمراء السلاجقة والأيوبيين بالتجارة؛ ويؤكد ذلك أثر تاريخي يتحدث عن قائد عسكري اشتري قصراً في حلب وحوّله إلى مخزن سلع ومعصرة زيتون. كانت المستشفيات أكثر المؤسسات الخيرية رواجاً، وما زال مستشفى نور الدين [372، 373] - الذي بُني في دمشق سنة 548هـ / 1154م وفق مخطط المواتر بأربعة أواوين - قائماً إلى اليوم، ويعُدّ تحفة معمارية رائعة تمثل نموذجاً للتناسق الهندسي في القرن السادس هـ / الثاني عشر م، كما تمتاز واجهته عالية الجمال بزيج من هندسة المقرنص على نصف قبة، وحجر اللجاج التقليدي أسفله.

أما أكثر ما يلفت الانتباه في العمارة المدنية فهي الهندسة المعمارية العسكرية، وما زالت أجزاء كبيرة من أسوار حلب ودمشق والقدس والقاهرة قائمة حتى اليوم. إن بعض هذه الأسوار (كما هي الحال في القدس) أعيد بناؤها، أو هي ترميمات للقديمة منها؛ لكن غالباً ما يتم إنشاء أسوار جديدة توازي توسيع المدينة. وما زالت إلى اليوم عدة بوابات جديدة، مزودة بمعنطفات متعددة لحماية أفضل، تشكل العلامات المميزة للمدن، لكن الأبراج الدفاعية هي التي تلفت الانتباه أكثر هي القلاع. وكانت القلعة مكان إقامة السلطان ورمز سلطنته، وهي تشرف في العادة على المدينة، وتقع غالباً ضمن الأسوار مما يسمح بمرأة مزدوجة: متابعة حركة المدينة وضمان الاستقلالية عنها. وقد واصل المدرسيون (471-548هـ / 1025-1079م) والزنكيون في حلب الأعمال التي تمت في القرن الرابع هـ / العاشر م، زمن الهجمات البيزنطية، كما شيدوا أحد الأبراج داخل القلعة. وتعمود البناء الرائعة التي تُشرف اليوم على المدينة [374] إلى بدايات القرن السابع هـ / الثالث عشر م، رغم الإصلاحات والإضافات اللاحقة، أي إلى عهد السلطان الظاهر غازي الذي أمر ببناء المنحدرات الحمائية الضخمة على جوانب سور، والمدخل الثلاثي، ومعظم الأبراج، وخزانات الماء العملاقة ومخازن المؤونة في الداخل، والمسجد. وقد كُشف عن أجزاء مهمة من مجتعات القصر في السنوات الأخيرة. أما قلعة دمشق فلا تُضاهي عظمة قلعة حلب، وقد قام شقيق صلاح الدين بإعادة بنائها كلية فوق بقايا مبني أقدم وأكثر بساطة. وكانت تشمل أجنبحة خاصة، وبوابات دفاعية وأخرى هجومية، ومُصلّى. أما في القدس فقد غَيَّر الصليبيون ثم صلاح الدين من ملامح القلعة الهيروديانية القديمة والبرج الأقدم منها. وقام كي. أي. سي. كرسوبل بدراسة تحليلية معمقة لقلعة العظيمة المبنية فوق ربوة تشرف على القاهرة، والتي زُرّكت مرات كثيرة. أما قلعة بُصرى الشام التي ترتفع على ركام مسرح روماني عتيق، فهي تعكس تضاربات عممارية مدهشة، فالممرات المقببة الداكنة والمحففة للقلعة المشيدة بالبازلت تقود الخطى نحو أرضية المسرح اللامعة المبلطة برباعيات الرخام على هيئة شعاع.



[368] حلب، مدرسة الفردوس، 36-1235م، مخطط

الصلاوة، ويزور بحراب كما هي حال المدرسة الصاحبية في الصالحة بضواحي دمشق. ويقود ممر مقوس بسيط ذو أربعة أروقة من الصحن إلى بيت الصلاة (وقد تكون له خمسة أروقة مثل ممر مدرستي نور الدين والعادل في دمشق). أما في أماكن أخرى، فنمة بهو مقبب يفصل بين الإيوان الرئيسي للمدخل وبيت الصلاة. وكانت كل أجزاء التصميم أكبر وأضخم في البناءات الكبيرة بحلب مما كانت عليه في دمشق، كما كان الصحن عموماً يحاط برواق.

وقد أثارت مسألة أصول مخطط المدرسة السورية جدالاً واسعاً. ومع ذلك فهناك توافق عام على أنه مستورد من الشرق، لأن المدرسة تطورت هناك مبكراً، والإيوان لم يكن معروفاً في سوريا، وأنه يمكن اتخاذ نقص البراعة في التصميم، والبناء، والزخرفة أدلةً على التأثيرات الجديدة التي تتطلب وقتاً كي يجري حذفها. ورغم ذلك، فقد أصبحت المدرسة السورية بسرعة لافتة نموذجاً في طرازها تشمل عدداً من التغييرات قبلة للاستخدام في وظائف أخرى. ولهذا السبب - وفي غياب أمثلة عراقية أقدم - فإن فرضية كون المدرسة ابتكاراً سورياً وزنكيّاً تعرّضت - دون شك - لتأثيرات من الشرق هي الأكثر احتمالاً.

وعندما نلتفت إلى الأصول فإن أغليبية تلك التي ما زالت قائمة منها حتى اليوم تهم مجال علم الآثار فحسب، لكن زاوية الإمام الشافعي في القاهرة (613هـ / 1217م) [371] تشكّل استثناءً رائعاً (أعيد ترميمها أكثر من مرة). ومع أنها بُنيت وفق مخطط بسيط

[362] (أقصى اليمين، في الأعلى) البصرة، مدرسة، 1135م، مخطط

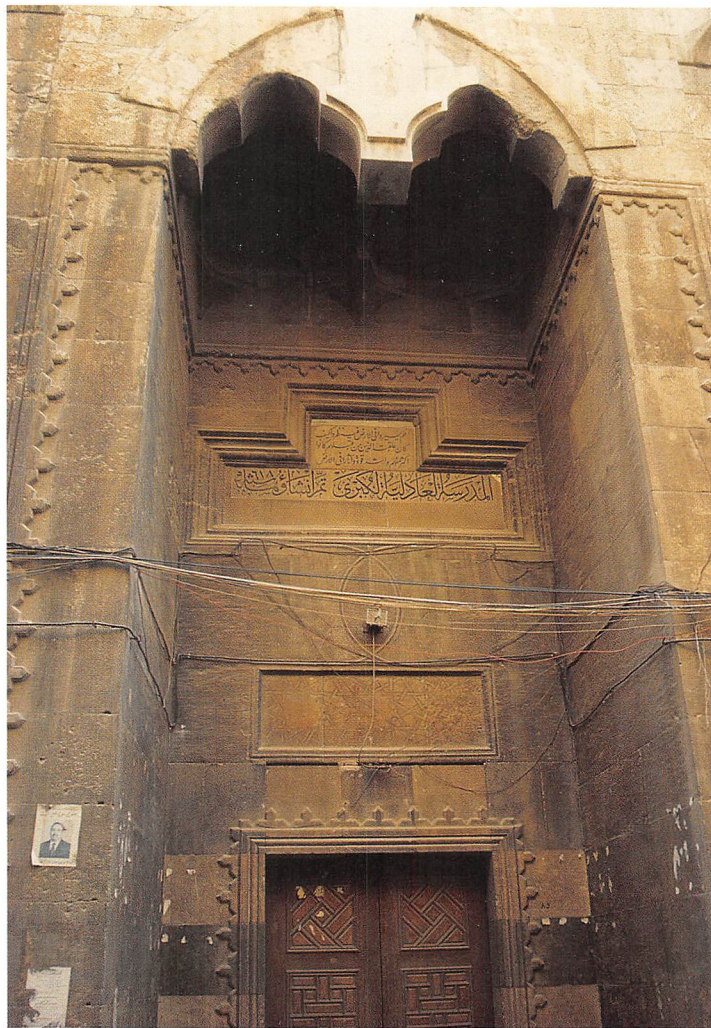
[363] (أقصى اليمين، في الوسط) دمشق، دار الحديث لنور الدين، 72-1171م، مخطط

[364] (أقصى اليمين، في الأسفل) دمشق، مدرسة نور الدين، 68-1167م، مخطط

[365] (اليمين، في الأعلى) دمشق، العادلية، 1123م، مخطط

[366] (اليمين، في الأسفل) حلب، مدرسة الظاهرية، 1219م، مخطط

[364] (اليمين، في الأسفل) حلب، مدرسة الظاهرية، 1219م، مخطط

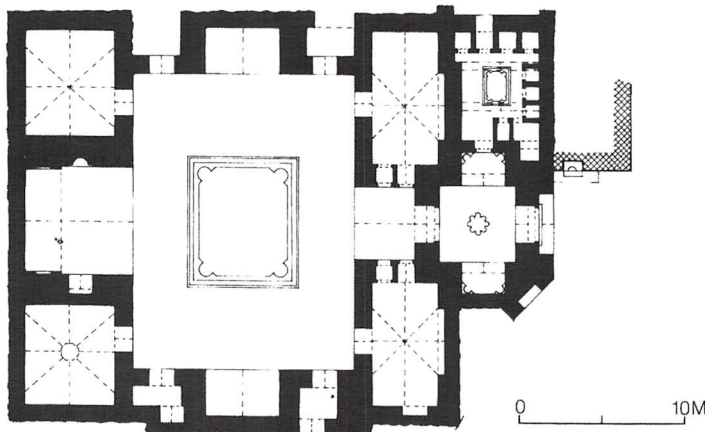
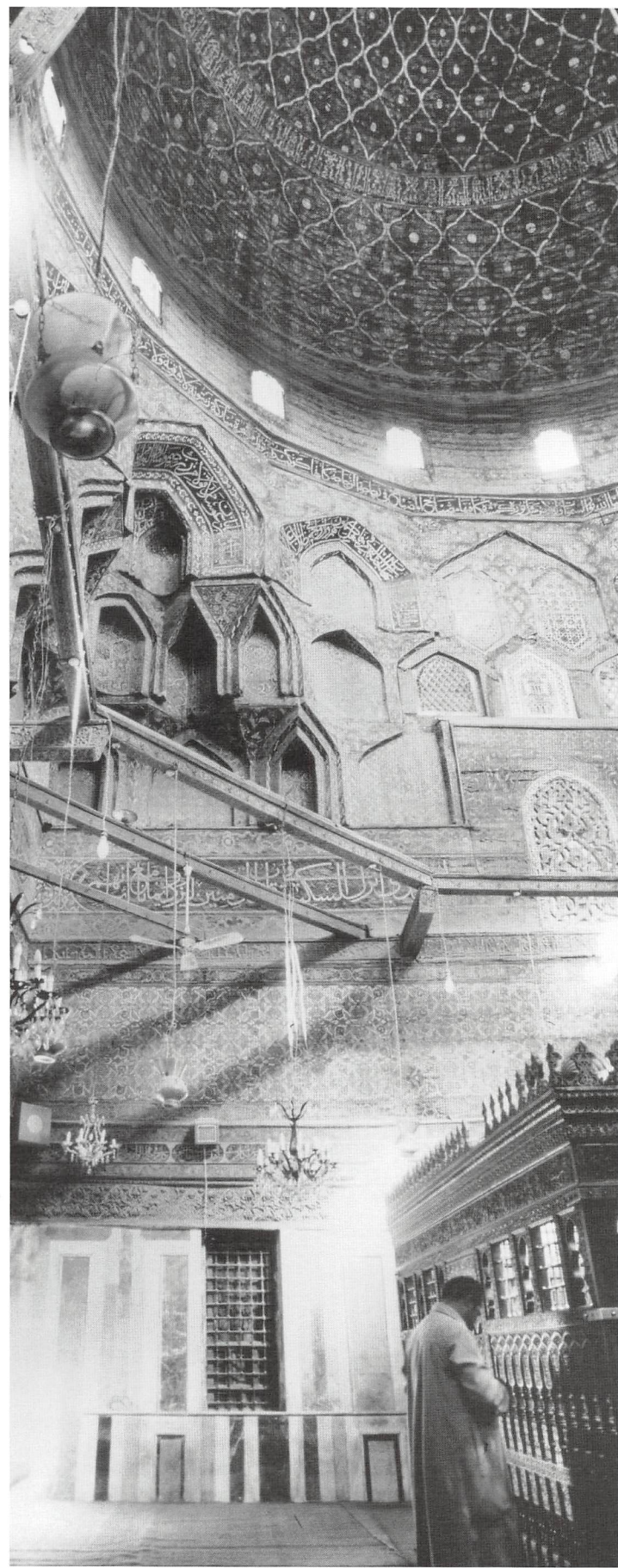


[371] (اليمين) القاهرة، ضريح الشافعي، 1217

[370] (الأعلى) دمشق، العادلية، 1123، واجهة

[372] (الأصل) دمشق، مستشفى نور الدين، 1154، مخطط

[373] (يسار) دمشق، مستشفى نور الدين، 1154، واجهة







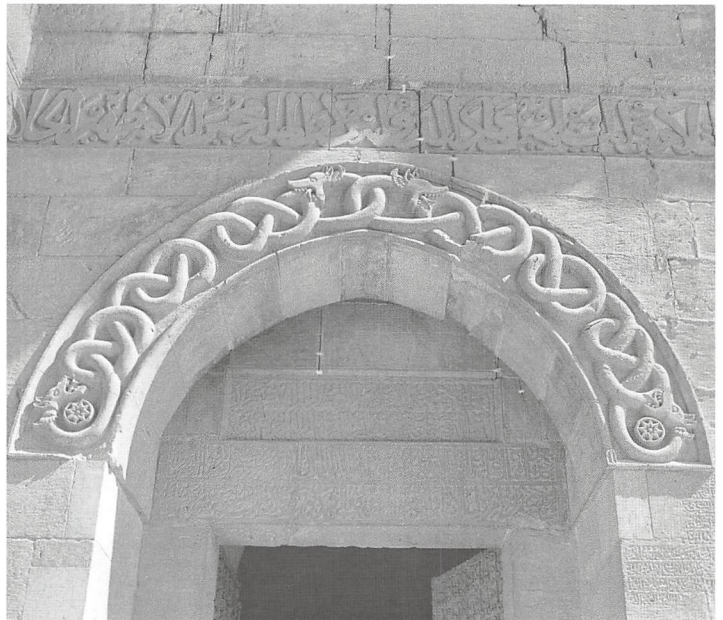
[374] حلب، قلعة، أوائل القرن الثالث عشر

[375] حلب، قلعة، أوائل القرن الثالث عشر، تماثيل على الباب

أما في الداخل فقد كانت هذه القلاع على الأرجح رتيبة، شأنها شأن كل المباني العسكرية، عمراتها الطويلة، وفتحاتها الضيقة، ومختلف الخدع الدفاعية، والساحات، والإسطبلات، والأجنحة السكنية المجهزة في الأصل بتقشف وبساطة. غير أن بعض التفاصيل في قلعة حلب تشير إلى عناء فائقة بالتفاصيل و Zhuqra حجرية محشمة لكتها ناجعة. وكانت البوابات تشكل أهم خاصية، وهي تحمل أحياناً تماثيل رمزية لكتائب خيالية [375]، وتتميز دوماً بنصوص منقوشة رائعة تمثل رموز الملكية الشخصية للسلطان وهبيته. ومن الصعب أن يكون الحكم العابر لهؤلاء الأمراء المنهمكين في المزور قد سمح وقتنى بإقامة مواكب أو احتفالات داخل القلاع، كما لا تتصور أن الحياة الثقافية تطورت كما حصل في الغرب الإسلامي (انظر الفصل السابع)، ولا يبدو أيثر داخل معظم القلاع لم ينما مخصصة للمرأة والاستجمام. لكن نظراً إلى أن الحمامات والأبهاء الفخمة في قلعتي حلب والقاهرة مبنية فوق قصور سابقة لا نعرف عنها من خلال النصوص إلا نزراً يسيراً، فإن التنقيب الأثري الدقيق قد يعد لنا عدة مفاجآت.

### البناء والزخرفة

تتوافر العديد من الدراسات التي تتناول طرائق البناء والزخرفة في مصر وسوريا. لذلك يمكن التمييز بدقة بين مختلف التعبيرات العمارية الفردية لكل من القاهرة، وحلب، ودمشق.



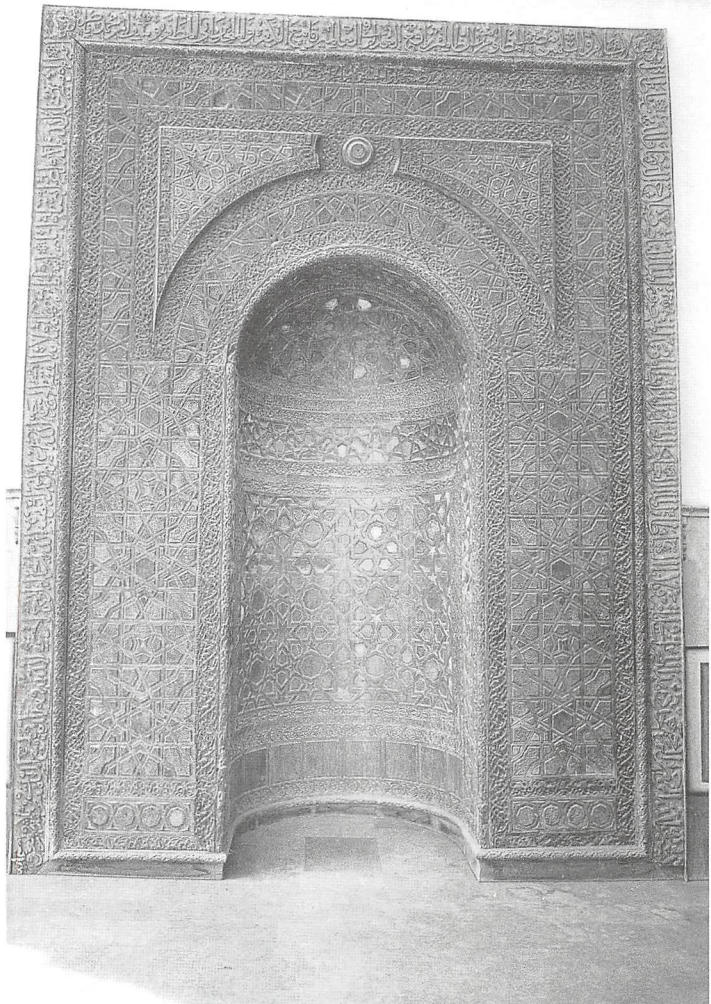
ومع ذلك، فقد أسلحت التأثيرات المستمرة، وتنقل الحرفين والأفكار من حاضرة إلى أخرى في إنتاج كثير من التغيرات.

كانت المواد المستخدمة تقليدية؛ أي الحجر في سوريا حيث استُخدم الأجر كذلك بصورة اعتيادية للعقود في دمشق والبازلت في حوران، ثمّ الأجر والحجر في مصر. أما الخشب فنجدوه في كلّ البلدان لأغراض محدودة. وتشير التقنيات غير المعتادة التي ظهرت بين الحين والآخر كاستخدام الخشب في دار الحديث لنور الدين في دمشق (بين طبقات الحجارة، وهي سمة اعتيادية في الأجر ولا تصلح في الحجارة إلا لخفيف وزن الحاطط) إلى اعتماد تقنيات شمال ما بين النهرين والعراق مجددًا. لكن بقيت تقنية البناء بسيطة عمومًا، وباستثناء بعض الواجهات والعقود استُخدمت فيها حجارة ساندة لدعامة العقد وربطه، وتقنية الحجر الأبلق، حيث تتناوب الكتل الحجرية باللون مختلفة. أمّا خلط كسارنة الحجارة بالللاط - غير مكلف وسريع - فكان أمرًا معتادًا في بناء الخانات والقلاع.

كانت الدعامات تتتألف من الأعمدة التقليدية والتيجان (وفيها أحيانًا زخرفة جديدة تعتمد على المقرنص) ومن السواري الحاملة للأقواس. لكن بدأت شيئاً فشيئاً تظهر في البناء الجديدة - كما في إيران - جدران سميكه مجهزة عادة بفتحات، ويعود ذلك في المقام الأول لانتشار القباب الذي حصل نتيجة التأثيرات القادمة من الشمال والشرق، وكذلك تلافيًا لاستخدام الخشب (ولا سيما في المبني العسكرية) خشية الحرائق. ولبعض المساجد وبيوت الصلاة في بعض المدارس سقوف خشبية من الطراز القديم، إلا أن العقود البرميلية المكونة عادة من مقطع نصف دائري بسيط، والعقود المتقطعة، اعتيادية في الفضاءات المستطيلة. وهي تميّز بصفة خاصة الممرات الطويلة للعمارة العسكرية. أمّا الأقواس المسطحة فقد شهدت إحياء بين حين آخر بالتواري عادة مع الأقواس المحفوظة.

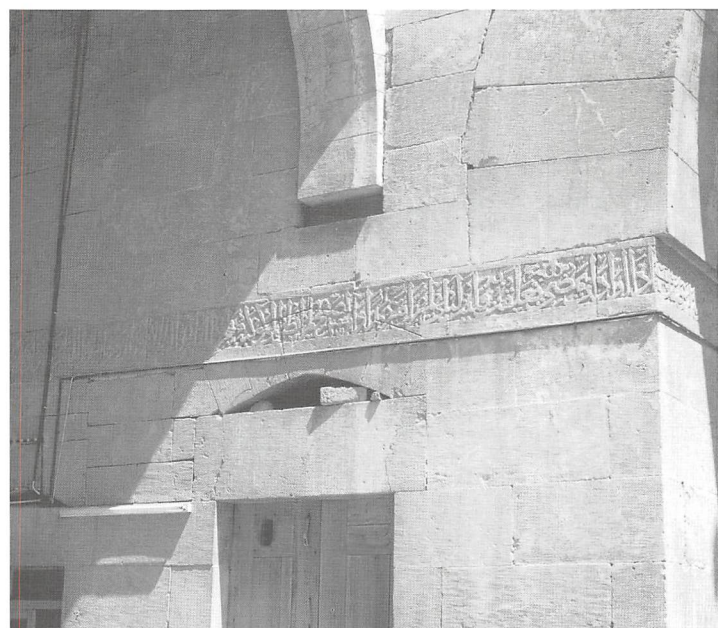
تميّز القباب والمرات بتنوّع مدهش، وتعود القبة الخشبية العريضة والمفرّش في زاوية الشافعي بالقاهرة إلى القرن التاسع هـ / الخامس عشر م، أمّا في أماكن أخرى في مصر كزاوية العباسين، فقد سعى النموذج الأيوبي، لتحويل المقرنص الركامي الناطبي إلى توپليفة معمارية تغطي كامل منطقة العبور. واستُخدم العقد الركامي المتداли وحده أو بعية المقرنص في قلعة القاهرة، وفي أغلب الممرات الطويلة للعمارة العسكرية. ومن الجائز أن جامع بُصري الشام كانت له منطقة عبور على هيئة قوس بالحجارة النائمة، تماثل التسقيف بالحجارة النائمة المستخدم في حوران قبل الإسلام؛ لكننا لا نعرف إن كانت هناك قبة تغطي وسط المدرسة. ولم تصل إلى مصر في الحقبة الأيوبية تقنية القباب العالية القائمة على صفوف المقرنصات أصلية العراق وشمال ما بين النهرين. ييد أن هذه التقنية تم تكيفها تماماً داخل سوريا في المبني الزنكية الأولى. ولما استُخدمت الحجارة لتنفيذها نتجت عن ذلك قباب شديدة التمسك يمكن مشاهدتها فوق القبور والمداخل ونصف قباب على الواجهات، وقد أضفت في الوقت نفسه روحًا من المتنانة والصلابة توحّي بالدقّة الرياضية.

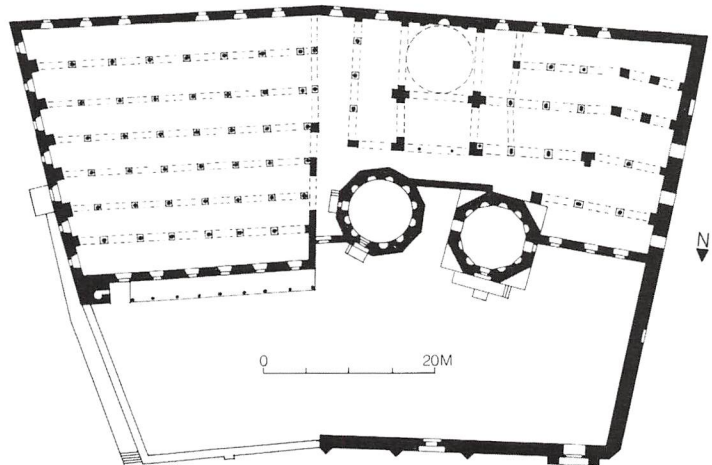
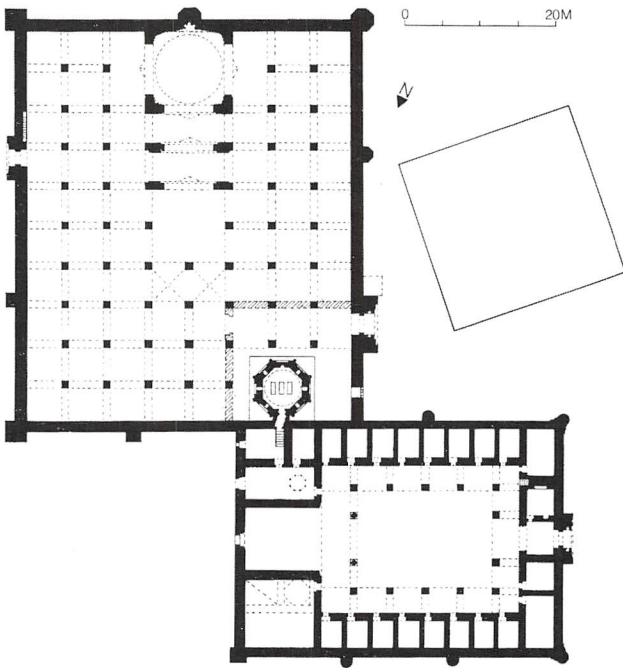
تميّز الزخرفة في سوريا ومصر بالرصانة والبساطة، وكانت محدودة في البوابات حيث وضع لوحت فردية منقوشة على الجدران المحيطة بالمدخل؛ وفي اللوحات والشرائط المكتوبة بآيات قرآنية، أو عبارات مجاملة رسمية، تشير إلى الغرض من تشييد المبني وتقديح مؤسسه؛ وفي مشكّلات النوافذ الحجرية أو الحصبة المنقوشة والمشريّات الأنيقة؛ وفي المحاريب الخشبية، والحجيرية، والجصّية، أو المزخرفة بتقنية جديدة غير معهودة، تعتمد على الرخام المرصّع. أمّا موضوعات الزخرفة فكانت تقليدية، وتشمل صفواف الأقواس بأعمدتها (كما نشاهد في مئذنة الجامع الكبير بحلب) أو المويقات الكلاسيكية والمسيحية المبكرة الموجودة في مبانٍ قديمة أُعيد استخدامها، أو التطوير اللاحق للخطوط



[376] حلب، مسجد الحلاوة، القرن الثاني عشر الميلادي. محراب

[377] حلب، جامع الفردوس، تفاصيل من البناء





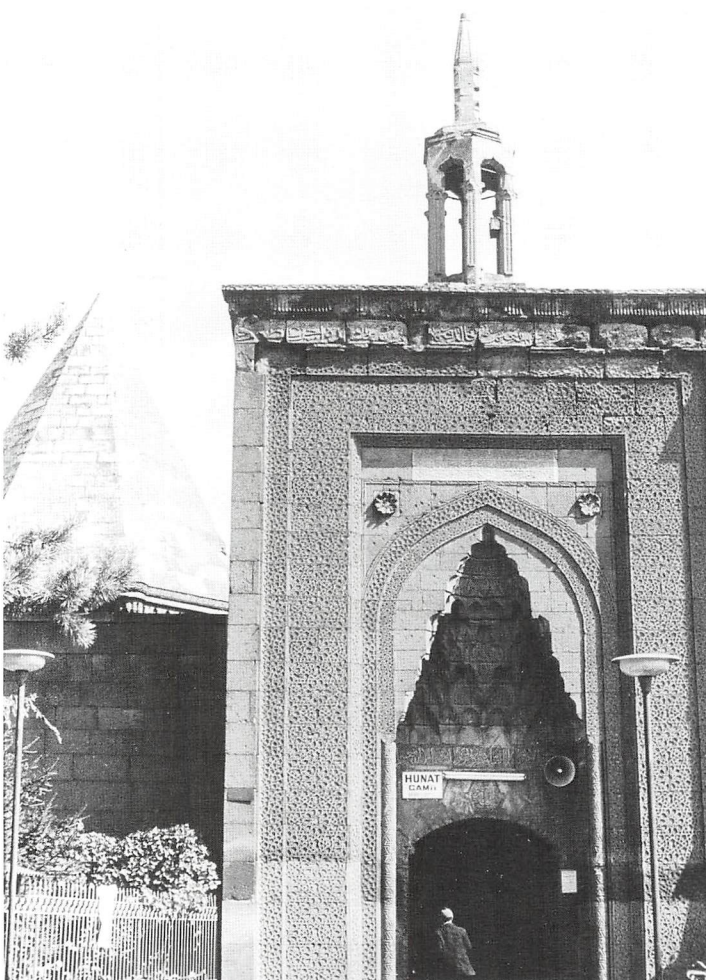
[378] قونية، جامع علاء الدين، 1156-1220 م وبعدها، مخطط

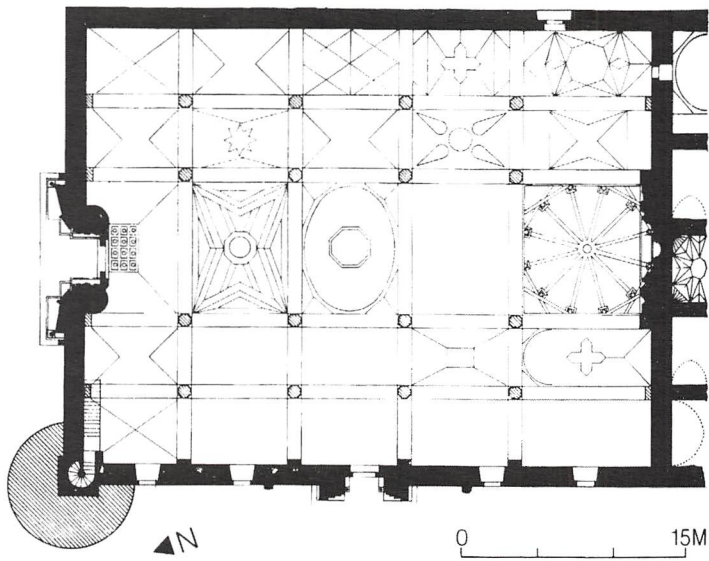
الهندسية الفاطمية التي تعتمد على أشكال النجمة. وهناك ثلاث سمات جديدة لها أهمية خاصة، أولاً: موتيف من الخطوط العربية المتعرجة تختلف في تعقيده هندستها، وفي العلاقة القائمة بين الزوايا المستقيمة والخطوط المائلة. وينتشر هذا الموتيف غالباً في المحاريب [376] - ولا سيما في المستطيل المحيط برأس المشكاة - وفي البوابات، خالقاً تأثيراً بصرياً قوياً وأنسياً. ويعكس هذا الموتيف عرقاً وذوقاً أكثر بساطة وشطفاً من الأرابيسك الرقيق في العهد الفاطمي. ورغم ذلك سيكون تأثيره قوياً جداً في الأنضول وفي مصر المملوكية. أما السمة الخصوصية الثانية فهي الكتابة المستخدمة غالباً بمعية الموتيفات الزهرية. ومثلاً ما هي حال التحف المعاصرة له استخدمت العمارة كلّاً من الكتابات ذات الزوايا، المتقدمة اصطناعياً شيئاً ما، والكتابات النسخية المعتادة. والحال ذاتها في النحت المعاصر لدى الكاتدرائيات الغربية، حيث تشير الكتابات النصية إلى الغرض من المبني كما تبرز محاوره وخطوطه الرئيسية. وهكذا فإن الكتابات تقوم بوظيفة القالب الهندسي من ناحية، وتعكس من ناحية أخرى القيمة التعبيرية والمغزى الكامن وراء المبني. ونرى غوذجاً مدهشاً لذلك في جامع الفردوس في حلب [377] حيث يهيئ التعبير الصوفي للكتابات الجوّ العام للطمأنينة والسلام والعالم الآخر الذي يسود في المبني.

أما الموتيف الثالث فيتعلق بالنماذج والميداليات الزخرفية التي تزيّن حائط القبلة، والقباب، والواجهات، وهو موتيف هندسي في سوريا يدمج في الغالب أرابيسك زهرية رائعة ذات ورقات وسيقان. ورغم انتسابها للموضوعات الفاطمية والإيرانية، فإنّ الخاصية الأساسية لهذه التصاميم المركبة - كما نرى ذلك على سبيل المثال في الزاوية العباسية (القاهرة) والميدانية (دمشق) - هي وضوحها التام الذي يسمح للعين بالتقاط الخطوط الرئيسية للحركة دون الملل من التكرار الذي لا نهاية له. ولا تمتلك هذه الأرابيسك ثراءً مثيلتها الإيرانية أو العراقية، غير أنها تُؤمّن بساطة وسداً جاهلاً تصاميمها بأناقتها وحيائها المحتشم. ولا بد أن نعرّج كذلك على تقنينتين أصيلتين آخرتين، هما: الفسيفساء والتمايل المنحوته. وتوجد الفسيفساء في بعض مشكاوات المحاريب بمصر، والبنایات التي أعاد تشييدها صلاح الدين في القدس، وبووجه خاص في المسجد الأقصى. ومن الجائز أن يكون صلاح الدين قد أمر باستخدام الفسيفساء سعياً لإحياء الأسلوب الزخرفي السائد زمن الفتح الإسلامي الأول للقدس في فجر الإسلام. ومع أن الجودة الحرفية ليست عالية جداً،

[379] كايسيري، جامع خوان خاتون، 38-1237 م، مخطط

[380] كايسيري، جامع خوان خاتون، 38-1237 م، الواجهة





[381] درف، جامع، 29-1228 م، مخطط

[383] درف، جامع، 29-1228 م، بوابة



إلا أن وجود الفسيفساء يشهد على المهمة الكبيرة المتمثلة في إعادة تأهيل الحرم القدسي الشريف.

أما التقنية الثانية (أي: التماثيل المنحوتة) فقد استُخدمت أساساً في العمارة المدنية، وبصورة مثيرة في حلب، حيث نشاهد تماثيل وأسوداً متعانقة تحرس بوابات القلعة الثلاث. إن طريقة أدائهم (أيقنthem) وأسلوبهم البسيط والناجع في أن واحد يجعلنا نربط صور هذه التماثيل والأسود بأخرى مائلة في العراق وشمال بلاد ما بين النهرين. ورغم أن استخدامها تعويذة توّكّد العديد من النصوص، إلا أنّ أصولها واستخدامها في حلب وقتئذ ما تزال غامضة.

كانت سوريا الزنكية والأيوبيّة ثانية المناطق الإسلامية بعد إيران في تطوير العمارة القروسطية، ورغم أنّ لعلتي حلب والقاهرة كانتا الوحدين القادرين على منافسة ميلاناتها الواقعة أكثر شرقاً في أحجامها وتعقيد تاريخها، إلا أنّ سوريا تفوق بتنوع مبانيها، وتتطور عماراتها العسكرية، وإدامتها الموتيفات والتقيّيات القادمة من الشرق ومن الشمال، وأهمية مدنها في تحديد أحجام المبني وأنواعها، وفي التحويلات التي طرأت على المترنّصات. وتعكس العديد من هذه الميزات الاحتياجات الدينية والثقافية لذلك العصر، وتُصوّر ظواهر تخطّت سوريا والعالم العربي، وعلى وجه الخصوص الإحياء النشط للمذهب السنّي الذي غدا مهمّة حكام المنطقة. إنّ بساطة البناء ووضوحه، وتميز الحرفين، والاستخدام الناجع للحجر، ورصانة الزخرفة، والميل إلى الخطوط الهندسية والمساحات الفارغة تعكس كلّها، عن قصد أو دونه، بعض ميزات التراث الغني للعصور القديمة الرومانية واليونانية في العهد المتأخر، بل إنّ بعض العلماء وصل إلى حدّ الحديث عن إحياء التراث الكلاسيكي.

## الأناضول

فتحت معركة منزيركت الأناضول (المعروف في المصادر الإسلامية الأولى بـ "أرضروم") للإسلام سنة 463 هـ / 1071 م، لكنه وجب انتظار انتهاء القرن السابع هـ / الثالث عشر، كي يستقرّ بما فيه الكفاية سلاجقة الروم وبعض السلاطات الصغيرة التابعة لهم، وعدة أسر حاكمة، أو لالة سلطتهم، ثم يشرعوا في أنشطة إنشائية ذات شأن. ولم يتأثر سلاجقة الروم بغزوّات المغول، باستثناء النتائج غير المباشرة كقدوم اللاجئين الذين انصبّوا في الأناضول قادمين من إيران وال العراق، بل إنّ حضور سلاجقة الروم في المشهد التاريخي تواصل حتى بداية القرن الثامن هـ / الرابع عشر م عندما شتّتت الفتن الداخلية ملوكهم إلى عدد من الإمارات المستقلة شيئاً ما. وهكذا فإنّ العمارة الإسلامية الأناضولية تطورت في الغالب بعد أن تأسست الخصائص الرئيسية للعمارة الإيرانية والسورية في العصر الوسيط. وإضافة إلى ذلك، شكل المزيج الثقافي والاجتماعي والعرقي سمة خاصة لسلاجقة الروم. وبصفتها ولاية دخلها الإسلام منذ وقت قصير، فقد كانت تؤوي العديد من غير المسلمين ومن المؤلفة قلوبهم مما أنتج تيارات انتقائية، وتشكيله واسعة من المكونات الثقافية، ولا سيما من التوّاقز المسيحي. أمّا بصفتها منطقة حدودية فقد جذبت المجاهدين المسلمين من المحاربين الغزا إلى أتباع الطرق الصوفية. وتماماً مثلما كان الشأن في سوريا، فإنّ العدد الكبير من البناءات التي نجت من سطوة الزمن، وغياب الدراسات الفردية المخصصة لأي منها يجعلنا أميل إلى تقديم ينصل بين التعليلات حول العمارة من ناحية، وأدوات الإنشاء العمارية وخصوصيات أنماط الأساليب المختلفة من ناحية أخرى.



[382] درك، جامع، 29-1228م، منظر خارجي

ومستشفى مدينة درك (626هـ / 1228-1229م). وقد تقلّصت الصروح في هذه المباني، لتصبح ساحات مربعة مركبة بسيطة. وتُكون أروقة جامع قيصرى زوايا قائمة مع الصحن الصغير جداً (الذى غُطٰى لاحقاً بقبة). وتوجد أمام المحراب قبة عريضة على الشكل الفارسي. وينقسم جامع خوان خاتون [379] إلى أربع حجرات مربعة، إضافة إلى شبه ممر محوري له حجرتان وقبة عريضة. أمّا في درك [381-382] فالجامع عبارة عن قاعة بخمسة أجنحة: جناحها الأوسط أعرض وأرققتها على هيئة حجرات مستطيلة، باستثناء الحجرة المربعة أمام المحراب. ولكل واحد من هذه الجوامع ثلاثة مداخل: مدخل من الناحية القبلية ومدخلان جانبيان، ليسا متراصتين إلا في جامع قيصرى. وكما يمكن أن تتوقع في منطقة فُتح منذ مدة وجيبة ولها تاريخ قديم فقد ظهرت بعض الأنماط الغربية التي شذّت عن القواعد مثل المسجد ذي الأجنحة الثلاثة في قصر سيفاس (576هـ / 1180-1181م) ومسجد بليقيصى (598هـ / 1182-1202م) بصفوفه الثلاثة ذات السبع حجرات المربعة في كل صفت، واتجاه القبلة على أحد الجوانب الطويلة، والثلاث قباب التي تفاضي من الباب الأمامي إلى المحراب.

كانت المدارس منتشرة أيضاً، وتنقسم إلى نوعين؛ يمثل النوع الأول منها كلاً من مدارس سراج الدين (636هـ / 1238-1239م) وخواند خاتون، والصاحبية (665هـ / 1267م) في قيصرى، ثم مدرسة السماء (غوك، 669هـ / 1271م) في سيفاس، والصيرجالي (640هـ / 1243-1242م) في قونية، التي تقترب كثيراً من المدارس السورية ومدارس الشرق الأقصى. ولدينا في الغالب صحن تحيط به أروقة، وفتح عليه أواوين يختلف

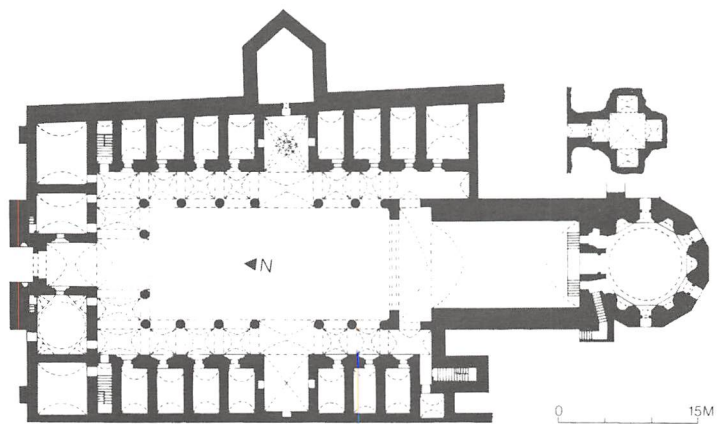
### المنشآت المعمارية

كان على سلاجمة الأنضول بعد بسط نفوذهم على هذه المنطقة الإسلامية الجديدة أن يشيدوا كل المنشآت المعمارية التي أصبحت في ذلك العصر تميز الحضارة الإسلامية، وأهمها المسجد الجامع. وكان الجامع المبكر الذي ظهر في ميافارقين (في القرن الخامس هـ / الحادي عشر ربيعاً) مستطيلاً بسيطاً (61-65 مترًا) يشمل صحنًا وبيت صلاة ذو أحد عشر رواقاً تكون زوايا قائمة مع اتجاه القبلة، بينما تحمل السواري والأقواس سقفًا خشبياً مسطّحاً. أمّا جامع علاء الدين في قونية [378] (البني ما بين 632-518هـ / 1125-1235م مع إضافات لاحقة)، فتاريخه أكثر تعقيداً لأنّه لم يُبنَ مرة واحدة، ولذا كان ضمن حوزة القصر واستُخدم لدفن رفات الأمراء، ورغم ذلك كان المبني المتأخر الذي أضيف إليه سنة 632هـ / 1235م مجرد قاعة قائمة على الأعمدة وفق الطراز الإسلامي المبكر، وصولاً إلى حد استخدام الأعمدة والتيجان من مبانٍ قديمة سابقة. وثمة عدد من المساجد الأخرى المبنية على الأعمدة - كمسجدٍ يسمى بأفيون على سبيل المثال - ليس بها صحن، كما أنّ العديد منها مبني كلية تقريباً بالخشب، مما يشير إلى توافر هذه الخامات في جبال الأنضول، وربما التأثير تقليد آسيا الوسطى كذلك.

وتظهر أكثر أصالة في مخطط المسجد الجامع بقيصرى، والمساجد المرتبطة بالمؤسسات الخيرية والدينية مثل مجمع خواند خاتون Khuand Khatun في قيصرى (635هـ / 1237-1238م) الذي يتكون من مسجد ومدرسة وزاوية، وكمسجد

عدها، منها إيوان متصل بالمدخل دائمًا. أما ضريح المؤسس فهو في العادة قرب المدخل أو في الجانب المقابل له. وتكون الفضاءات الداخلية من قاعات طويلة تُحَوَّن زاوية قائمة مع الساحة. أما المداخل النافرة التي تشبه الأواني فهي تختلف عن النماذج السورية، وتحيط بها أحياناً مئذنتان شاهقتان، مثلما هي الحال في مدرسة غوك. ونشاهد أفخم مثال لهذا النوع وأكثراها روعة في مدرسة المئذنتين بأرضروم (650هـ / 1253م) [384-386]، التي تمثل تحولًا طرأ على شكل تقليدي إيراني. فيها هو واحد من أول الأمثلة جامع له وجهاً بها مئذنتان. ويقع الضريح الدائري على محور المبني في خلفية إيوان طويل، بينما ت تكون الأواني من عقود مصففة على طابقين.

وتتشكل قونية - عاصمة سلاجقة الروم - المركز الرئيسي للمجموعة الثانية، وهي مجموعة أكثر انتفاء لأناضول. ونشاهد التواصل مع التقاليد القديمة في مدرستي كاراتاي (649هـ / 1252م) [387-388] وإينجه مناري (656هـ / 1258م) [389-391] من خلال استخدام إيوان واحد، وقاعات طويلة، وغرف مقببة على جانبي الإيوان. غير أن استخدام القبة عوضاً عن الصحن جعل البناء منطبقاً أصغر حجماً، وهو تطور مرتبط بالتوجه المماثل الذي حصل في المساجد الجامعية، حيث جرى التخلص من الصحن أو تصغيره، دون أي تحويل يذكر في باقي المبني. إن هذا التغيير - الذي يُبرر عادة بزمهير هضبة الأناضول - كان له مغزى شكلي بعيد المدى، ولا سيما في المدرسة؛ لأن وجهة



[384] أرضروم، مدرسة المئذنتين، 1253، مخطط

[385] أرضروم، مدرسة المئذنتين، 1253، منظر داخلي



[384] أرضروم، مدرسة المئذتين، 1265م، الواجهة



مرتفعة وهي مجهزة في العادة بسرداب وقبو، ولها سقوف هرمية، أو مخروطية، وواجهات مزخرفة بكثافة. وفي ضريح ماما خاتون الغريب بترجان يحيط بالتربة سور دائري على غرار حوزة العصور القديمة. كما يوجد في الأنضول الأوسط ما يُسمى الضريح الإيوان المزود بحجرة للصلوة في أحد أطرافه، وقباب تُغطي السرداب والغرفة الجنائزية. وقد شُيد قبر كلّ من حاجي جيكنيك في نكسار (532هـ/1138م)، وسيد غازى في إسكي شهر (604هـ/1207-1208م) وفق هذا المنوال. وتبدو هذه الأضرحة مستوحاة من ميلاثتها في أذربيجان، لكن من المحتمل أن تكون فيها عناصر محلية كذلك. ورغم غرابة ذلك فإنّ

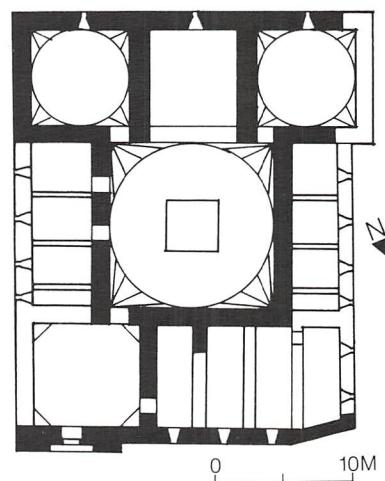
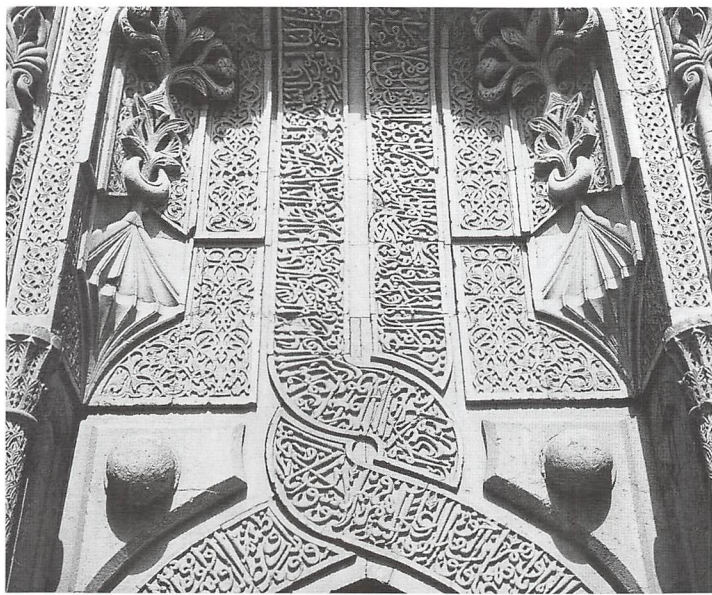
الساحة الداخلية الكبيرة المميزة للعمارة الإيرانية، والمستوحاة من الإيوان استُبدلت بمبني له واجهة خارجية أكبر، ومُصمّم حول قبة مركبة. وإذا تعدينا الاعتبارات المناخيةُ يحتمل أن تكون العمارة المسيحية في أرمينيا وبيرنطة المتكونة كليّةً من بنايات شبّهها مُصمّمة حول نقطة مركبة، قد أثرت في المعماريين المسلمين. وإنما مثلما هي الحال في إيران وأذربيجان فقد كان الضريح الفردي المعروف عموماً في الأنضول تحت مسمى "التربة" أكثر شيوعاً هناك مما كان في سوريا. وكانت بعض الأضرحة مربعة الشكل، لكن الأغلبية متعددة الأضلاع أو دائيرة، وقائمة على قواعد

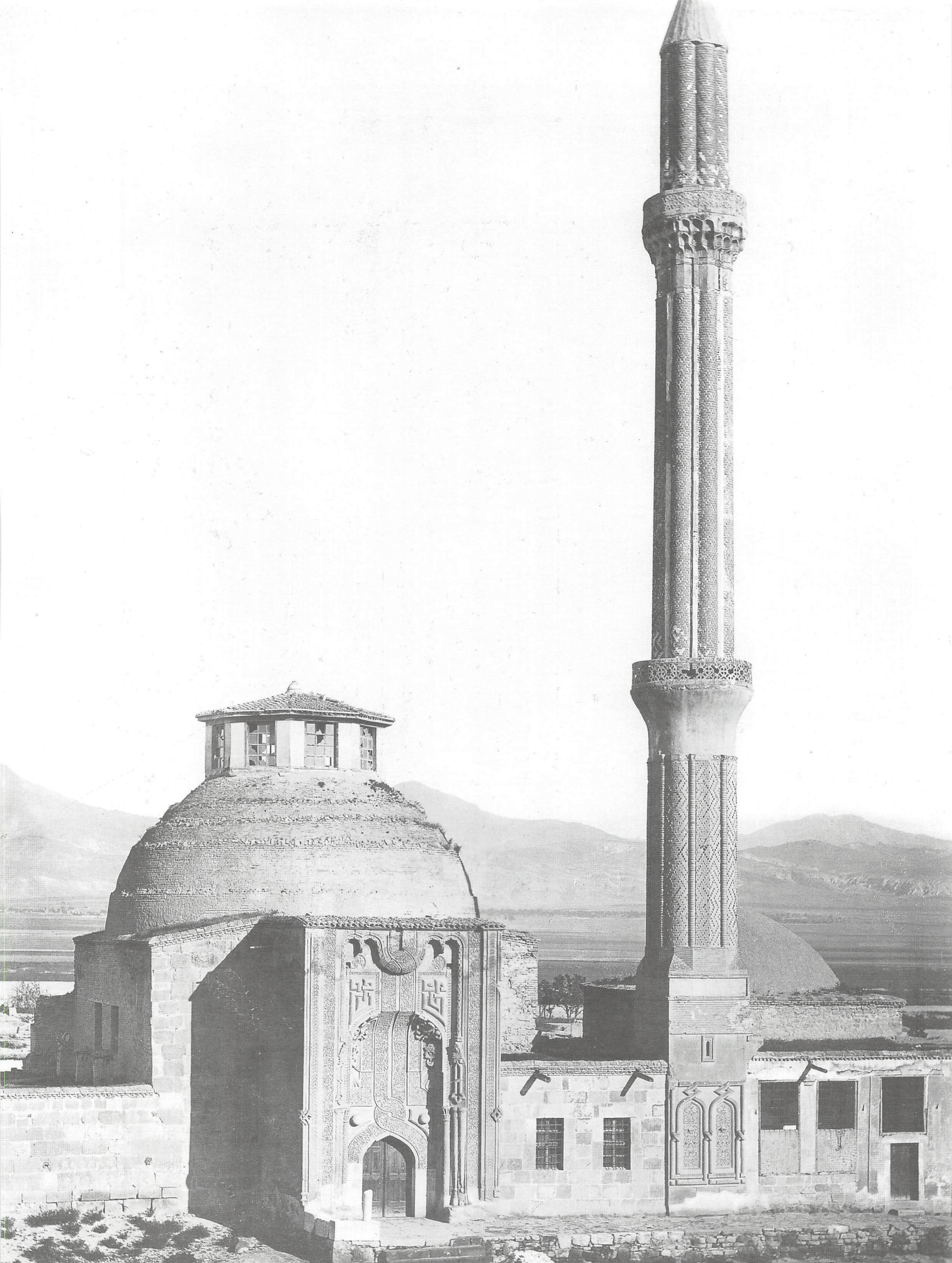


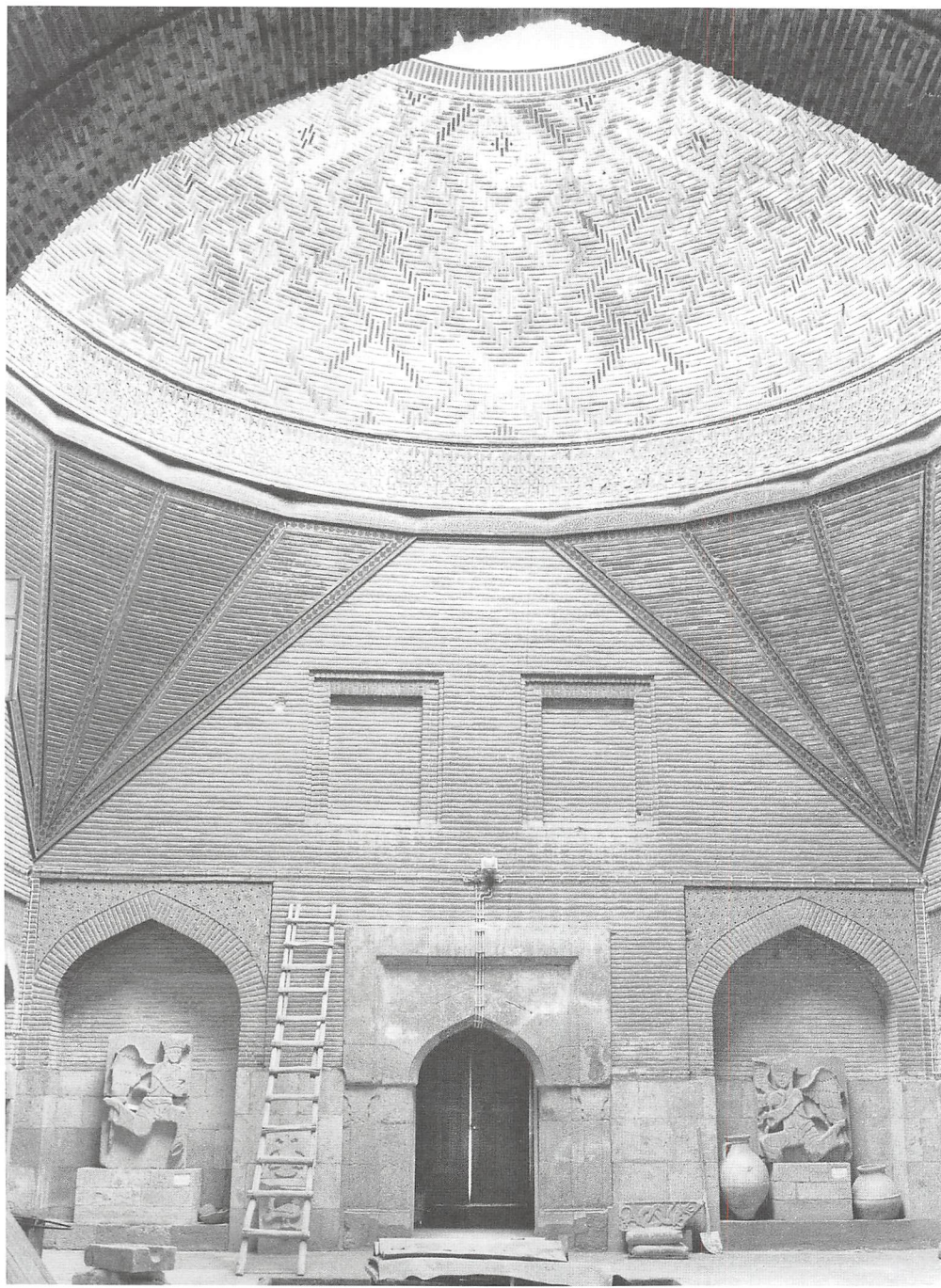
[387] قونية، مدرسة كاراتاي، 1252م، الواجهة

[388] قونية، مدرسة كاراتاي، 1252م، مخطط

[389] قونية، مدرسة إينجه متارلي، 1258م، تفاصيل من الواجهة







[390] قوينية، مدرسة إينجه مناري، 1258م

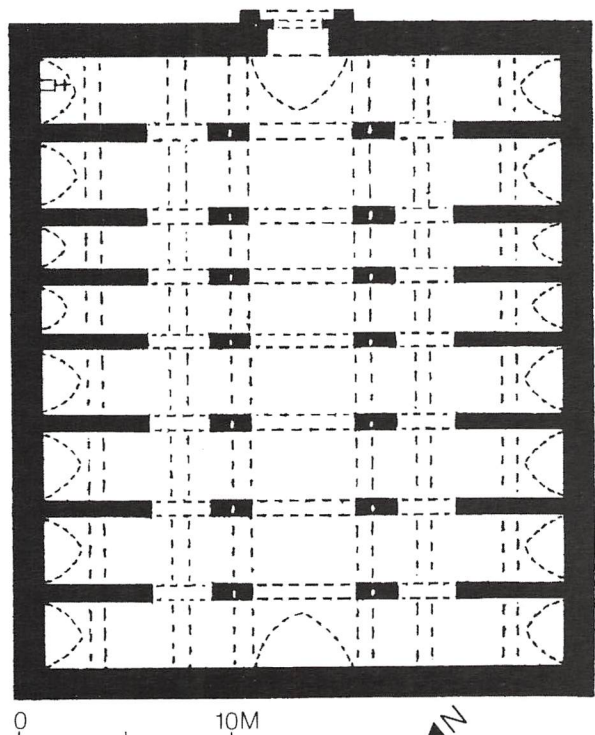
[391] قوينية، مدرسة إينجه مناري، 1258م، منظر داخلي

وسوف يشهد هذا النمط من التطور انتشاراً منقطع النظير في العمارة العثمانية اللاحقة. لم يبقَ من القصور السلجوقية الفخمة التي نقل أخبارها الرواية إلاّ بعض الجدران المعدودة في قوينية، رغم أنّ الرّحالة في العصور السابقة شاهدوا بأمّعينهم أكثر مما يتوافر لدينا اليوم. وجرى الكشف عن أجزاء من مجّمع قصر ضخم في قوباد آباد قرب بحيرة بيسهير، ينتمي إلى التقاليد الكبيرة للقصور الإسلامية المبكرة. وقد نسب . إردمان للعصر السلاجقى عدداً كبيراً من المنشآت الصغيرة سماها مباني السرايا Seraibauten، يُحتمل أنها كانت مأوى لرحلات الصيد البري أو قواعد للعمل الزراعي، كتلك التي انتشرت في آسيا الوسطى وسوريا الأموية. وفي القرن العشرين، دُمر الكثير من بقايا الحصون لبناء المدن الحديثة.

العمارة الجنائزية تأثرت أساساً بالعالم الإيراني، بينما يبدو ظاهرياً أن المساجد والمدارسقادمة في الغالب من سوريا والجزيرة الفراتية. أما فيما يخصّ العمارة المدنية، فهناك بقايا مستشفيات على غرار المستشفى في دفرك، الذي يشبه في مخططه، مخطط المدرسة كثيراً. وثمة مستشفيات أخرى مثل جوهر نسيب خاتون في قيصرى الذي يتكون من أربعة أوابين، ومستشفى عز الدين كيكاووس الذي كشفته التنقيبات الأثرية مؤخراً في سيفاس، وقد كان الأناضول السلاجقى شهيراً بمدارسه الطبية العظيمة. كانت عدة مستشفيات متصلة بالمساجد، والأضرحة، والمدارس وغيرها من المؤسسات الاجتماعية الخيرية. وشهد الأناضول في أثناء القرن السابع هـ / الثالث عشر م، ظهور مجمعات ذات طابع خيري ونفعي مولدة في العادة من قبل الأوقاف،

أما أكثر المنشآت روعة في الأنماط السلجوقي فهي دون شك تلك الخانات الرائعة التي يعود زهاء المئتين والخمسين منها للقرن السابع هـ / الثالث عشر م. وهي تخضع لثلاثة مخططات أساسية. ويعتبر المخطط الأول نادراً نسبياً، وكما هي الأمثلة السورية المذكورة آنفًا، فهو على هيئة مبني مستطيل، أو حتى مربع، يتوسطه صحن مركزي تفتح فيه غرف مختلفة الأحجام. والمخطط الثاني الذي يمثله خان دفريك [392] مربع أو مستطيل ولا صحن له. وأفضل الأمثلة لهذا النوع تكون مزودة برواق مركزي يتلاقى مع الأروقة الأخرى لتكون زوايا قائمة. وتوجد عادة في هذه الخانات قبة مركبة للإضافة والتهرمية. أما المخطط الثالث - كالذي نراه في خان السلطان وأحدهما قرب قصري - فهو الأكثر تميزاً [393]. ولدينا باحة تحيط بها غرف تكون زوايا قائمة، يليها مبني يتوسطه رواق، ينقطع مع الأروقة الأخرى ضمن زاوية قائمة كذلك. وعادة ما تقود البوابات الرائعة إلى بيت الصلاة (وهو أحياناً جناح منفصل وسط الباحة) والحمامات. ورغم أن عظمة المخططين الآخرين وبنائهما أناضوليان بامتياز، إلا أنهما يتسببان إلى مخطط أقدم موجود في إيران وآسيا الوسطى، بل يُحتمل أن يكونا منتشرين في كامل العالم الإسلامي. لكن بعد النظر إلى تفاصيلهما قد يكون أقرب اعتبارهما انعكاساً لأغراض وظيفية واستخدامات عملية لا تقدر في هذه المرحلة من البحث أن نفكّها، ولا حتى أن نتصورها.

ما السبب وراء ظهور سلسلة من الخانات بهذه الجودة فجأة؟ فيما أنها كانت مولدة من



[392] خان دفريك، مخطط

[393] خان السلطان، 1232-36 م، منظر داخلي



المنطق الهندسي لتحويل المتدلي إلى أشكال هندسية بسيطة. ويفضي أحياناً تركيب عدة مثلثات طويلة مزيداً من الحركة إلى منطقة العبور من المربع إلى القبة، رغم كون المثلثات تزيد من الزوايا الحادة للمنشأة ككل.

تعكس الزخرفة المعمارية السلجوقية التأثيرات المتعددة عينها التي شاهدناها في البناء وال تصميم، في بيوت جامع علاء الدين في قونية، ومدرسة كاراتاي هي سورية بأمتياز في الأسلوب، بينما تستخدم مساجد وخانات أخرى نصف القبة المقرنصة أصيلة سوريا والعراق. أما دفريك، وقيصري، وخان السلطان، فتعكس نقوشها الحجرية على الواجهات وعلى طول الخطوط الكبيرة للعمارة الزخرفية القرميدي الإيرانية. لكن يبدو أن استخدام الفسيفساء من المربعات المزججة هو أصيل الأناضول، لا بوصفه عنصر إبراز بعض الأجزاء، بل لتغطية مساحات جدارية كبيرة كلية. ونشاهد في إيوان مدرسة الصيرجي بقونية أفضل أمثلة ما تزال سليمة [417]، كما نشاهد لها في منطقة العبور في مدرسة كاراتاي. إن هذه التقنية أصيلة إيران، لكنها ظهرت أول مرة في الأناضول مستقلة بحالها عن العناصر الخلفية الأخرى.

أما أروع النتائج المتجزرة فكانت في مجال النقش على الحجر وفي الواجهات، ويطلّب كل معلم معماري دراسة تفصيلية وحده؛ لأن كل واحد منها له إشكالاته الخصوصية. ومن بين المجموعتين اللتين تحدّدان أهمّ خصوصيات هذا الزخرفة، تشمل الأولى بعض المعالم المعمارية في قونية. إنّ تأثير سوريا جليّ، لكن على بوابة مدرسة إينجه مناري [387-390] وواجهة مدرسة كاراتاي [387] تظهر تركيبة غير معتادة من الأعمدة والكُوٰن والقوالب. لقد حوت العناصر المعمارية الارتفاع نفسه إلى توليفه من الأشرطة المكتوبة المتعانقة والسميكه والتصاميم الهندسية، أو الزهرية بالنقش النافر قليل البروز والنافر يافراط. أما عقود البوابات فهي موزعة بصورة عبيّة، ولا تشي العناصر الهندسية بخطيط هندسي يديريها. وإضافة إلى ذلك فإنّ العارضة الدائمة بين أنواع مختلفة من النقش النافر، وغياب التنساق الملائم بين عناصر متباعدة كالعمود والشريط المكتوب تُسهم في سحر الواجهة، إلا أنها تُسهم أيضًا في الإحساس العام بأنّها نوع من الملصق متعدد القطب.

أما المجموعة الثانية فتجلب مزيداً من الانتباه، وتشمل واجهات المباني الرئيسية لسيفاس [395] ودفرليك [382]. إن الجدار بأكمله مشمول في تحطيط الزخرفة، ويؤطره في زاويته برجان شاهقان، بينما تُبرز مذتنان مرتعنان البوابة الرئيسية الضخمة. حتى إن أسلوب البوابة في دفرليك يكتسي بعض السماحة. فالزخرفة تشمل النقش الكتابية الإسلامية التقليدية، أو الأرآيسك الهندسية والزهرية مع مزيج خيالي من الأشكال النباتية وحتى الحيوانية تذكرنا هيئتها العنيفة المعدنة بالمتمنمات السليمة والواجهات الروماندية. ويُحوز في واقع الأمر أن نقترح جذوراً روماندية لبوابة في جامع سيفاس. وحتى تصاميم الهندسية - كتلك التي نراها في خان السلطان [396] - لا تتمي إلى الماء الإسلامي المنتظر والمتنظم، بل تذكر بالزينة القادمة من الشمال المسماة بربارية التي تتميز بالتواءاتها وانعطافاتها بلا نهاية. وكانت التماثيل مستخدمة غالباً في المنشآت العمارية المدنية التي اندثرت اليوم: تبنّيات، وأسود، وفيلة، وحيوانات خيالية، وأشكال فلكية، وأمراء، وحاشية وحضار. ورغم فظاظة هذه التماثيل يبدو أنها تعكس عيناً بصرياً بالشراء للنبي للتراث الأنضولي، وربما ذكرى المعتقدات الوثنية القديمة لآسيا الوسطى.

إن العمارة القروسطية الأنضولية، المسماة السلجوقية، تشكل إنجازاً مبتكراً وأصيلاً. وبما أن الأناضول كان آخر منطقة تطورت في العصر الوسيط، فقد استهل من إيران،

الأمراء الحاكمين أنفسهم، يغلب على الظن أنّ الخاتات تشكّل محاولة فريدة من نوعها لاستقطاب التجارة الدوليّة في زمن تموّج فيه الطرق التجارية في كلّ اتجاه، ويتنقلُ فيه السكّان من حاضرة إلى أخرى، لكن يبقى أن نستكشف ونتحرّى كيف كانت الخاتات مدمجة ضمن السياسات والأنشطة الاقتصاديّة لتلك الحقبة.

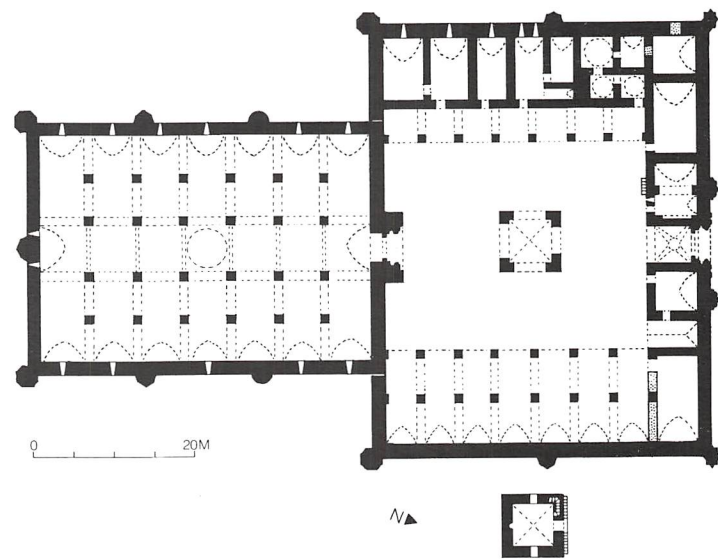
البناء والزخرفة

كانت الحجارة أكثر الخامات شيوعاً في المنشآت المعمارية، رغم أن الأجر كان مستخدماً للبناء العقود داخل المباني المدنية، وكذلك في مدن مثل قونية. كما استُخدم الخشب من حين إلى آخر، وفي مبانٍ بأكملها في بعض الحالات. أمّا تخلط كسارة الحجارة بالملاط فكان منتشرًا في العقود البسيطة والجلدران.

كانت أغلب المنشآت قائمة على العقود، وعمادها الجدران الطويلة المتينة، ولا سيما في المدارس، حيث فرض الإيوان الإيراني مخططاً لها وارتفاعها، لكن التقنية الاعتيادية والأكثر انتشاراً كانت تستخدم السواري والأعمدة. وتبين مواد البناء المذكورة من الأعمدة القديمة، أو الجديدة ذات التيجان المقرنصة، إلى السواري القصيرة متعددة الضلع، أو الدائرية، أو المتقاطعة التي تحمل أقواساً عالية ومنفرجة، إلى السواري والأقواس العالية الفخمة في الخانات. وعادة ما تكون الأقواس مصففة بعناية، حتى عندما تدخلها العناصر المبنية. وكما هي السواري والأعمدة تشكل الأقواس إحياءً مثيراً لممارسات العصر القديم المتأخر وال歇斯底里 المسيحي الأولى في الشرق الأدنى.

وتعرض العقود بدورها تنوعاً مدهشاً. وكانت الطريقة الأكثر انتشاراً للتصنيف فضاء كبير - كالحانات على سبيل المثال - تعتمد على النفق العقدي المقسم غالباً بالأقواس المعلبة. وظهور المساحات المستطيلة الصغيرة - كتلك التي نراها في دفرك - - تنوعات لا نهاية لها في موضوع بسيط مثل القبو المتقطع، حيث تتكرر الأشرطة الزخرفية عوضاً عن العناصر الهيكلية الداعمة. وكانت القباب عادة تتحذى هيئه المندليات وفيها مقرنصات من حين إلى آخر، رغم أن العقود الركنية كانت معروفة كذلك. واستُخدم في قونية "المثلث التركي" [391] مساحة للعبور من السارية إلى القبة نفسها، وهو وسيلة تعتمد على

[393] خان السلطان، 36-1232م، مخطوط



[395] سيفاًس، مدرسة غوك، 1271م، الواجهة



فالعلاقة بين ولاة الأمر ومشيدى المباني في الأناضول متقدمة وموئلة أكثر مما هي في أي مكان آخر من العالم الإسلامي في أثناء العصر الوسيط.

### التحف الفنية

كانت الخلافة العباسية في معظم هذه الحقبة مجرد ظل للخلافة المنصرمة مطلقة النفوذ فيما مضى، وكانت عديمة السلطة في كل الحالات ولكل الأغراض. وكانت أوروبا في القرون الوسطى تقدر الأنسجة والأقمشة البغدادية حق قدرها، بل كان الطلب عليها

وسوريا، والجزيرة الفراتية،أخذًا أيضًا من التقاليد المسيحية المحلية القوية ومن التراث الأناضولي المبكر، بالتزامن مع وعي ومعرفة بالمعمار الكبير لأوروبا المسيحية. إن الإنجاز العظيم لهذه العمارة هو أنها جمعت بين كثير من العناصر المتباينة، ليُبدع منشآت معمارية قد تبدو أحياناً سمحجة أو غريبة في تصمييمها، لكنها تعبر على الدوام عن روح الغزارة القوية، وعن حاجة ملحة للتعبير من خلال العمارة. ويظهر من بين الأشياء الأخرى هذا التعقيد في عملية الإبداع المعماري من خلال وجود العديد من توقيعات مشيدى المباني.

شارعة أجنحتها، وفيلا، وفرسان على أحصنة، ورماة بأقواسهم، ورسم "لشمدون الجبار"، ولا نعرف عن أغلب هذه المنسوجات إلا ما تذكره لنا المراجع الأدبية، وهي بكل الأحوال ليست دقيقة إلى درجة تسمح لنا بالتعرف بصورة قطعية إلى الأقمشة الموصوفة ضمن المنسوجات المحتفظ بها حتى اليوم.

لكن من حسن الصدف أن هناك قطعتين من القماش - رغم أنهما مصنعتان في إسبانيا - تساعدان في فك جزء من اللغز المتعلق بظهور هذه الأقمشة الشميمية: وعني واحدة من ليون [الحاضرة الفرنسية] وأخرى من الحرير [458]. ورغم أن الكتابات على كليهما تدعى أن بغداد هي بلد المنشأ، إلا أن السمات التقنية وتفاصيل تحليل الكتابة تكشف أن القطعتين الحريريتين نسختان إسبانيتان من الأصلين العراقيين. وتعتمد الرسوم التي تزيّننهما على سلسلة من الدوائر تحيط بأزواج من الحيوانات أو المخلوقات الخيالية مرتبة بتناطر. وهي تمثل نماذج مسيبة من تصاميم الأنسجة السasanية، وترتبط على هذا الأساس بالأنسجة الإيرانية العاصرة لها [251]. وتدعى هذه الدليل الزمني الظريفي تأكيدات الجغرافي الإدريسي (القرن السادس هـ / الثاني عشر م) والمؤلف المكري ( بدايات القرن الحادي عشر هـ / السابع عشر م) حيث يُذكر أن القماش العتبي (نسبة إلى حي عتبى ببغداد) كان يُصنع في الميريا بإسبانيا. وتتوافق مراجع عدة تشير إلى نسخ التصاميم في أماكن متباينة من العالم الإسلامي خلال العصر الوسيط، وتساعد هذه الشهادة في تفسير صعوبة التمييز بين مختلف المنتجات القادمة من مناطق مختلفة.

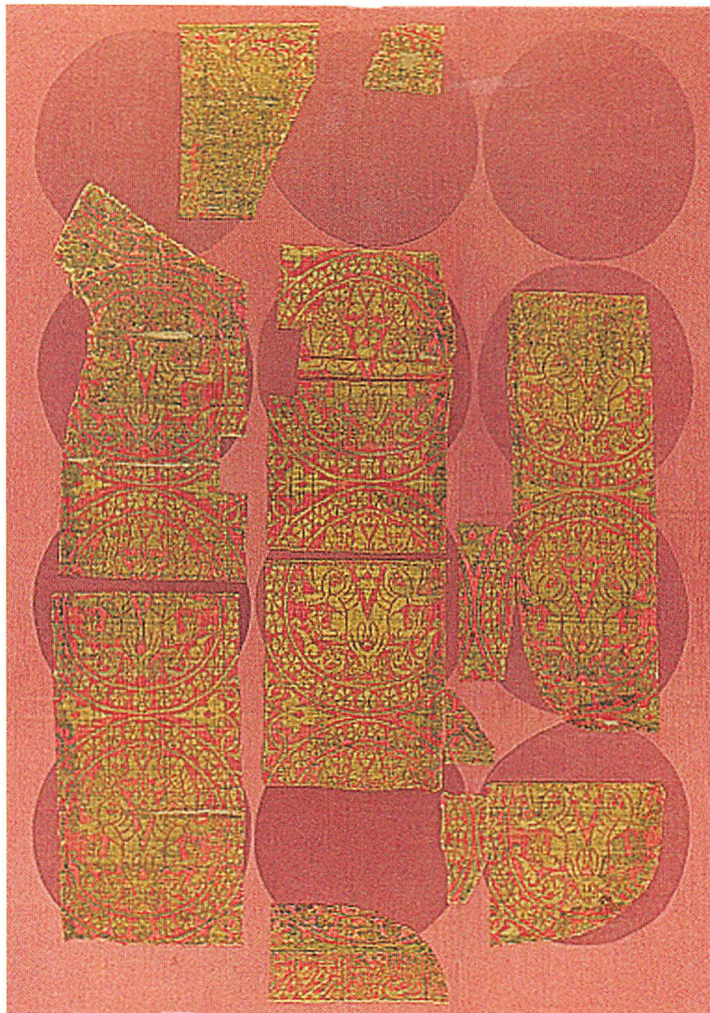
كانت الموصل بدورها في القرن السابع هـ / الثالث عشر م مركزاً مهمّاً لصناعة الأنسجة، كما تشهد على ذلك مجدداً كلمات ما تزال متواترة في اللغات الأوروبية: موسلين muslin، mousseline، muselina، mussolina، اليوم تمييز هذا الصنف من القماش بين الأقمشة التي وصلت إليها من العصور السابقة. وبين الأقمشة المنتجة في سوريا المعاصرة لحكم الأيوبيين، توجد قطعة [397] تشبه زيتها الزخرفة التشخيصية والنباتية التي تملأ المنطقة البينية على القطعة [252]، وهي تُبرّز بوضوح أن التنقل النشيط للحرفيين إبان الحقبة المغولية الذي أتّج هجرة قسرية من الشرق إلى الغرب قد أسمهم - نهاية المطاف - في مزاج شتي الأساليب. ونشاهد الظاهرة نفسها في قطعة القماش [398] التي يرجح أنها كانت ملكاً للسلطان السلجوقي كيصاد بن كيخرسو (حكم ما بين 615-634 هـ / 1219-1237 م). ويزّر باللون الذهبي على خلفية قرمذية أسدان منتسبان وسط دائرة ويكونان الزينة المحورية، بينما تملأ خطوط الأرابيسك - التي تزايد انتشارها - الفراغات داخل الأطر الدائرية وما بينها. ويشي التقسيم العام، والحيوانات المتباورة، وتحيط الفضاءات مرة أخرى بالأصول السasanية البعيدة، إلا أن هناك أناقة وضياء جديدين يميزان هذا التصميم، وهو ما يمكن معاینته كذلك في بعض الأقمشة المعاصرة تقريراً المنسوجة في شرق إيران.

تنضوي جزئياً أثمن التحف المعدنية، المتباينة العائدية إلى أواخر القرن السادس هـ / الثاني عشر م للأقاليم الإسلامية الوسطى، ضمن مجموعة كبيرة من التحف المؤرّخة في النصف الأول من القرن السابع هـ / الثالث عشر م. إن رعاية الأثرياء للتيارات الفنية تحت حكم السلالات التركمانية المختلفة بما فيها الأرتوقيون والزنكيون والروم السلاجقة وكذلك الأيوبيون الأكراد أثمرت ازدهار الأعراف الفنية المحلية. وكما كانت حال تطوير النسيج يبدو أن قدوم اللاجئين المتخصصين في فن الحدادة من إيران قد سرع هذا الإنبعاث، وقد استنرجنا هذا الحضور الإيراني من نسبة أحدهم التحف إليه، وكذلك من الدلالات الأسلوبية الفنية.



[396] سلطان خان، القرن الثالث عشر ميلادي، مدخل

شديداً. وقد أثرت أسماء الأنسجة العربية اللغات الأوروبية: فمن بلداكتو (الاسم الإيطالي لبغداد وقها) اشتُقَّت مفردة بلداكينو baldacchino لتدلّ على الأقمشة الفاخرة، ولا سيما تلك المستخدمة لتلبيس الأرائك؛ وفي إنكلترا كانت الأقمشة البغدادية تُسمى باودكين baudekin، أو بلداكين baldachin. وذكر الراهن والمؤرخ الإنجليزي ماثيو باريس (المتوفى سنة 656هـ / 1259 م) أنَّ الملك هنري الثالث كان يلبس رداء من البلداكينو الثمين جداً preciosissimo Baldekino في احتفال رسمي بدبر مستمنستر سنة 644هـ / 1247 م. أمّا قائمات جرد ممتلكات كاتدرائية القديس بولس من عام 642هـ / 1245 م إلى 694هـ / 1295 م، فهي تشير إلى أنَّ هذه الأقمشة البغدادية كانت مزданة بدوارٍ تتوسطها رسوم لرؤوس عنقاء، وأسود صغيرة الحجم، وطيور برأسين



[398] جزء من قطعة حرير، يعود تاريخها إلى ما بين 1219 م و 1237 م، 74.5 × 102 سم. متحف تاريخ النسج، ليون



[397] جزء من قطعة حرير، 32 × 43 سم. متحف الميتروبولitan للفنون، نيويورك

مع ذلك، تشكّل صيغًا خاصةً بأسلوب الجزيرة الفراتية وقميّلاتها. وتصوّر كذلك كيف أنَّ هذه المنطقة بصفة عامة، ومدينة الموصل بثرائها العظيم بصفة خاصة، شُكّلت جسرًا بين العراق وسوريا ومن ثمةً إلى الأناضول تحت حكم سلاجقة الروم.

لم تكتفُ مراكزُ تصنيع المعادن - بمساندة عدّة سلالات تركمانية - بانتاج قطع معدنية رائعة، بل عملت هذه المراكز بمُواهِدٍ أخرى كذلك [401]. فهذه المرأة مصبوّبة بسبائك الفولاذ ومرصّعة بالذهب، وهي تجمع بين الموئيّفات الزخرفية والتقاليد الأسلوبية التي رأيناها في بداية هذا الفصل؛ وسوف نواصل مشاهدتها على عدّة وسائط أخرى أُنجزت في هذه المنطقة.

كما أُتْلَى العاملون في مجال المعادن عناية فائقة بالآلات الموسيقية التي أُنتجوها، مثلما نشاهد ذلك في الطبل العريض [402]، وقد يكون قطعة من الآلات الموسيقية لفرقة عسكرية، كانت ترافق حاكِمًا أُرتُوقِيًّا في المعركة أو في المناسبات الاحتفالية. ونلحظ أنَّ الزخرفة المحوريَّة لهذه القطعة النادرة المتبقية تتكون من كتابة ذات زوايا، تجمع بين الرؤوس البشريَّة ورؤوس التنين. وهي تشبه في أسلوبها تلك الموجودة على مقابض أبواب المسجد الجامع في جزيرة ابن عمر (جزرة الحالية) الذي أشرنا إليه آنفًا.

أما لوازم الحزام من الفضة المطلية بالذهب [403] فهي تخضع لمقياس مخالفة تمامًا.

يظهر جليًّا من التحف الموجودة اليوم أنَّ مراكز إنتاج التحف المعدنية الأرتوقيَّة تختصُّ في الحديد المسبوك، وهي متوفّرة بكثرة ضمن المجموعة المتبقية منها. وتُتاح لنا مراةً طلسمية كبيرة مُصنَّعة من سبائك النحاس لشاه من السلالة الأرتوقيَّة في أواسط القرن السابع هـ / الثالث عشر م، وهي مزданة في الخلف المسطّح بطائر شعاري بالنقش النافر في الوسط، وبعبارات أميرية تحيط دوائرها الخارجية [399]. أمّا الفضاء الوسيط فعليه شريطًا زخرفيَّة متراطِّبان: أحدهما عليه اثنتي عشرة دائرة متعانقة يزيَّن كل واحدة منها برج فلكيٌّ ورمزه، والأخر عليه عبارة ثانية منقوشة تخللها رسوم تماثيل نصفية كلاسيكيَّة لألهَي الأفلاك السبعة. ويظهر هذا الاعتماد على النماذج الكلاسيكيَّة والبيزنطيَّة، وإبراز الأجسام الفلكيَّة الإيجابية كذلك لدى معابنة النقود النحاسية المعاصرة المسكوكة في الجزيرة الفراتية، ومن شأن هذه البيانات أن تساعداً على تعريف ميل تلك المنطقة في مجال الأيقونة والرموز.

كما كانت الجزيرة الفراتية شهيرَة خلال هذه الفترة بصنف آخر من التحف المعدنية الحديديَّة المصبوّبة على شكل سبائك، وهي تجهيزات الأبواب المصنوعة من سبائك النحاس. ورغم طبيعتها الوظيفية المحمضَة تشكّل تصاميمها بالررش العقد [400] - غالباً بعدة طبقات، وهي مهارة فائقة في الحداقة - وأشكال الحيوانات الخيالية الملوثية والواقعية



[401] مرآة حديثة مرصعة بالذهب، قطر 20.4 سم، متحف قصر توبكابي، إسطنبول



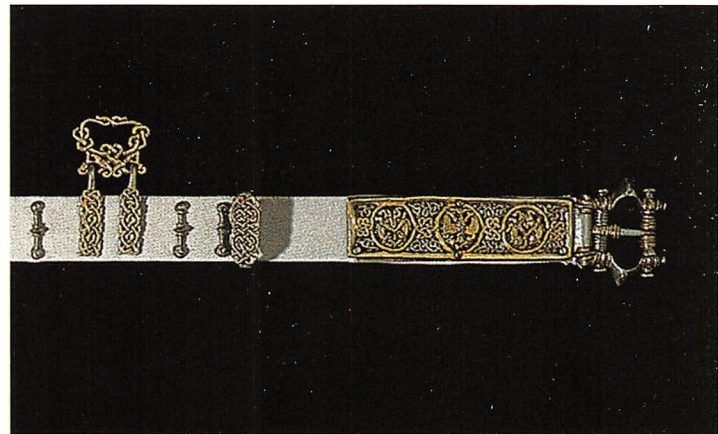
[399] مرآة مصنوعة من خليط النحاس، القطر 24 سم، مجموعة دينيل، كورنهاوزن



[402] برميل مصنوع من خليط النحاس، الإرتفاع 65 سم، متحف الفن التركي والإسلامي، إسطنبول



[400] مقبض باب مصنوعان من خليط النحاس، قطر 17.1 سم، متحف الفن الإسلامي، قطر



[403] تفاصيل من إبزيم حزام فضي مذهب، المتحف البريطاني، لندن

[404] مشكاة مسجد مذهبة مصنوعة من خليط النحاس، يعود تاريخها إلى 1280-81م، الارتفاع 20 سم؛ القطر 18 سم. متحف أثرة الإنبوغرافي

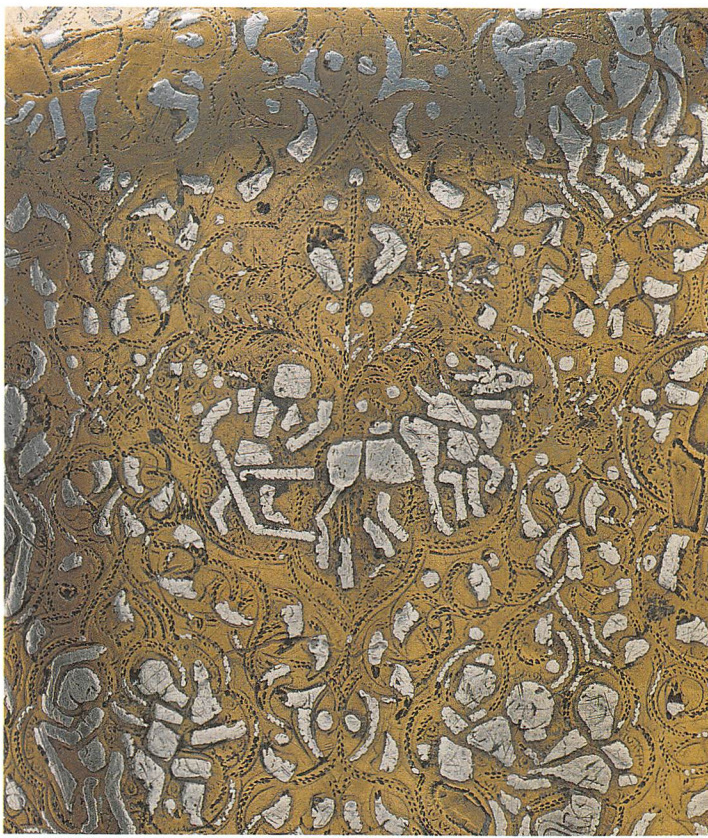
[405] إبريق مصنوع من خليط النحاس وهو مرصع بالفضة والنحاس. يعود تاريخها إلى 1232م، الارتفاع 30.4 سم. المتحف البريطاني، لندن



وكان هذه العناصر في الأصل تزيّن نوعاً من الأحزمة اللينة تتدلى منها سيور قصيرة تحمل بدورها لوازم أصغر. وكانت هذه الأحزمة منتشرة في إيران ما قبل الإسلام، ثم توافق استخدامها في العصور الإسلامية الأولى وفي العصر الوسيط. وفي بداية القرن التاسع هـ/ الخامس عشر م تخطّتها الزمن وحلّ مكانها نوع جديد يُقى رائجًا على امتداد القرون اللاحقة. إنَّ هذا النوع من الخلي - وغيرها المتميزة إلى مجموعة جاءت بعدها في الزمن ويمكن تأريخها - يعطينا لمحَّة مثيرة عن فخامة الخلي الشخصية في الجزيرة الفراتية وفي سوريا حينئذ.

يتمنى مصباح المسجد [404] المصنوع من سبائك النحاس المطلية بالذهب إلى العرف نفسه الذي أتّاح ابتكار مجموعات الخلي الرفيعة المذكورة أعلاه، وتحمّلنا نقشه الكتابي علماً بأنه مصنوع في قونية سنة 679هـ/1281م، ونشاهد على الجسم أرباعٍ يقيّدة بالتقنية النافرة التي كانت نادرة على التحف النحاسية لتلك الفترة. أمَّا الزخرفة الرئيسية على عنق المصباح فتكتوّن من الآية 35 من سورة النور: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثُلُّ نُورُهُ كَمِشْكَاهَ فِيهَا مُصْبَاحٌ الْمُصْبَاحُ فِي زُجَاجَةِ الزُّجَاجَةِ كَانَهَا كَوْكَبٌ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِنْ شَجَرَةِ زَيْوَةٍ لَا شَرْبَيْهُ وَلَا غَرْبَيْهُ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْلَمْ تَسْسَمَ نَارُ نُورٍ عَلَى نُورٍ يَهْدِي اللَّهُ لُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَضْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَالَ لِلنَّاسِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ شَيْءًا عَلَيْهِ﴾. إنَّ كلَّ مساحة مصباح قونية مثقوبة لتسمح للنور بالإشعاع من داخل الحاوي الزجاجي مُصدراً ظللاًًا متشابكةً وجميلة. أمَّا رؤوس الشيران الثلاثة فكانت مستخدمة لشدَّ سلسلة التعليق (المفقودة الآن).

أمَّا فيما يتعلّق بالتحف المعدنية الثمينة، المطعمّة بالفضة وأصيلة هذه المنطقة، فأول مثال مؤرّخ من الجزيرة الفراتية هو صندوق صغير الحجم يعود إلى عام 616هـ/1220م.



غير أن إنتاج هذا الصنف من القطع ربما يكون قد انطلق في منتصف القرن؛ لأن صانع الحاوية المؤرخة - إسماعيل بن ورد - قد تلمذ على معلم يُدعى إبراهيم بن موالية. وكان كلا الحرفيين يوقعان باسم متداول: "الموصلي". يرد هذا التوقيع على ثمانية وعشرين تحفة فنية على أقل تقدير (تصل إحداها إلى حدود عام 720هـ / 1321م) صنّعها عشرون حرفيًّا في تصنيع المعادن، مما يعني بالتأكيد وجود إنتاج معدني في مدينة الموصل. لكنه حرفٍ واحد - هو شجعة بن مانع - ذكر دون ليس أنه صنع التحفة بنفسه - وهي إبريق - في الموصل سنة 629هـ / 1232م [405]، بينما ذكر ثانٌ دمشق، وخمسة آخرون ذكروا القاهرة. وتحوي أسماء المالكين الواردة على تحف معدنية أخرى أنها لم تُصنَّع في الموصل. لا توجد إلا ست قطع - إضافة إلى قطعة شجعة بن مانع - يمكن الجزم بأنها قادمة من الموصل؛ لأنها طلبيات قدّمتها الحاكم المحلي بدر الدين لؤلؤ (حكم ما بين 634هـ - 1237م) أو أحد أفراد حاشيته. وعمل العديد من الفنانين الموصليين بأساليب تختلف تماماً عن تلك التي نشاهدها في هذه القطع الست، بل إن هناك اختلافات أسلوبية في عمل الفنان نفسه توحى بأنماط محلية متنوعة. ويكشف لنا هذا النموذج صعوبة إسناد التحف المعدنية إلى هذه الفترة عندما لا تتوافر لنا النقوش الكتبية التوضيحية.

ومع ذلك فهناك بعض سمات تسمح بالتمييز بين التحف المعدنية للجزيرة الفراتية، بما فيها الموصل والتحف المعاصرة لها من الإنتاج الإيراني. وأولاً هما أن رسوم النساء التي

[406] إبريق مصنوع من خليط النحاس وهو مرصع بالفضة. يعود تاريخها إلى 1223م، الإرتفاع 38 سم. متحف كليفلاند للفنون

[407] تفاصيل من الشكل [406]

ما زالت نادرة نسبياً في إيران منتشرة هنا، ونرى أن ذلك عادي نظراً للنسبة العالية من القطع التي نعرف أنها طلبيات زبائن ملكيين. ويشكّل الموضوع الأميركي المحور الرئيسي لهذه الأعمال، بل يُطّور في بعض الحالات، فنشاهد حينئذ يبيثة ملكية شاملة. ومن جهة أخرى تقتضي المشاهد النمطية إلى ما أبعد من المورفات الإيرانية العامة على غرار الندمان، والصيادي، ولاعبي الكرة والصوّلجان، إضافة إلى أن تركيبتها أكثر تعقيداً. وهذه المشاهد متنوعة بصورة مدهشة: بستانيون بالمعاول والمؤوس؛ فلاحون يحرثون بأزواجه من الشiran؛ وراغ يعزف على الناي في ظل شجرة وتحيط به أغنامه وكلبه؛ وصبيان يصوّبون قصباتهم لصيد الطيور؛ وشاب مستريح يستلقي على مقعده وبجانبه حامل الكأس والساقي يتضرّان؛ وسيّدة تنظر إلى صورتها في المرأة يأعجاب بينما تقف جنبها خادمة تحمل صندوق لوازم التجميل، وغيرها من الموضوعات [406، 407]. وحتى المشاهد الملكية الأكثر رسمية مُصممة في إطار المناظر الخارجية ومرتبطة بالمرح والصيد. ومثلاً هي حال مزخرفي الحزف الإيرانيين فإن السجل الغني لحرفيي المعادن الموصليين يشي غالباً بدين تجاه روح الابتكار المميزة لرسامي المخطوطات. ونلاحظ مرة تلو الأخرى الأهمية القصوى لطرز فن الرسم في العراق والجزيرة الفراتية وسوريا في هذه الحقبة كمصدر للتمثيلات التصويرية في التحف الفنية. وبالتوافق مع ذلك ليس ممكناً في كل مرة التمييز بين أسلوب معين لمنطقة معينة وأسلوب من منطقة أخرى (انظر التعليق على فن رسم المخطوطات أدناه)، ونختتم بالقول إن الأشكال نفسها أكثر تنوعاً.

ومع ذلك فإن ما يفاجئ أكثر هو الترتيب الجديد للموضوعات. فيبينما نعلم أن الشرائط المتوازية المنتشرة بلا انقطاع، والفضاءات مختلفة الأشكال الملولة بالمورفات المتزاوية



[408] حوض مصنوع من خليط النحاس مرصع بالفضة. يعود تاريخه إلى ما بين 1239م و1249م، قطر 50 سم. معرض فريبير للفنون، واشنطن



ذكرى العصر الأيوبي القصيري (647-1250هـ / 1171-1256هـ) من خلال سمات جديدة في غالب الأحيان. وتشمل هذه السمات الجديدة إدخال مشاهد من العهد الجديد، وصورة محاطة بأقواس لرجال الدين والقديسين تشهد على العلاقة بين الدول اللاتينية والأيوبيين، أو على وجود المسيحيين في وظائف عليا لدى البلاط السنّي المسلم. ونذكر مثلاً "التحفة المسماة "حوض آرنبرغ" الصنعة بطلب من السلطان الأيوبي حاكم القاهرة ودمشق الملك الصالح أيوب (حكم ما بين 646-636هـ / 1249-1239هـ) [408]. والنموذج الجيد الآخر من هذا النوع هو الوعاء مجھول المصدر من المجموعة نفسها الذي يجمع - مثلما هي حال الحوض - موضوعات مسيحية وبشائر فرسانًا على أحصنةهم بينهم فرسان صليبيون. هناك أيضًا سمة أخرى انتقلت بدايتها في سوريا، وهي التعليم بالذهب الذي استُخدم في حوض آخر يعود إلى عام 1250م، وصنيعه فنان تحف معدنية موصلية آخر يدعى داود بن سلامة.

في عملية إسناد التحف، تُقدم الكتابات المنقوشة عونًا أفضل من الأدلة الأسلوبية والأيقونية، إذ تعطينا التواريخ وأسماء المالكين الأصليين - الملکین في العادة - للتحف المتميزة. وُتُعد أقدم قطعة مطعمة لها صلة بالأيوبيين الإبريق المصنوع عام 1232هـ / 1232م من طرف قاسم بن علي، الموصليلي الأصل، ويتميز الإبريق بتصميم زخرفي فريد من نوعه يصعب تأريخه، لولا توافر الدليل الوارد في النص المنقوش. ولا تُغطي جسم الإبريق و عنقه التصاميم المجمّسة الاعتيادية، بل حصريًا أرابيسك رفيعة تطوقها شبكة من الحجiras بيضوية الشكل، ويعُدّ هذا أول استخدام معمم على كل المساحة لعناصر نباتية تجريدية كليلة في تحفة معدنية، وقد انتشر هذا الاستخدام وأصبح اعتياديًا في العصور اللاحقة.

كانت الموصل - شأنها شأن سنجار وتكريت - شهيرة في ذلك الزمان بجرار الماء الكبيرة غير المطلية المسماة: الحبس. وقد بلغت زخرفة هذه الجرار درجة فنية عالية، استجابة لطلبات الزبائن المتهافتين عليها. وتشكل الأواني المترizية من الفخار غير المطلي نسبة كبيرة من مجمل المنتجات الخزفية في العالم الإسلامي، على امتداد الفترة التي يغطيها هذا الكتاب.

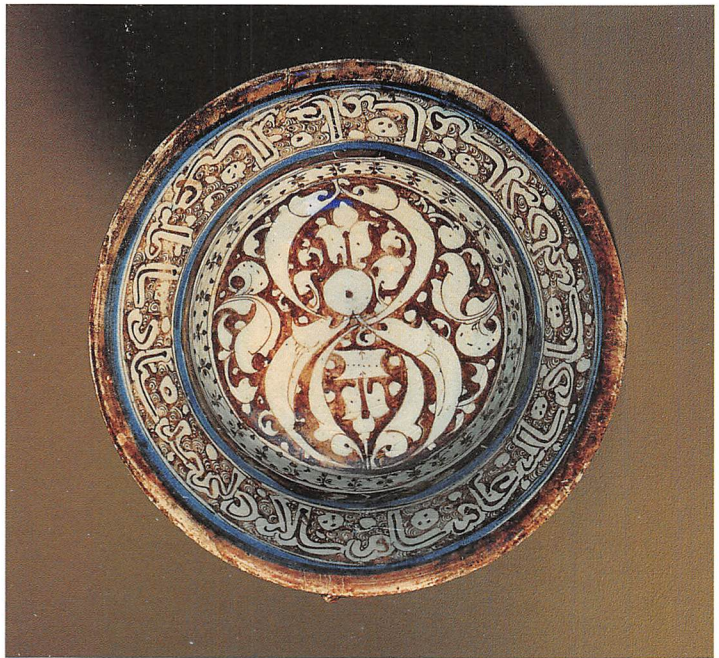
والملكتة هي أعمال إيرانية غوذجية، فقد استُبدلت في الجزيرة الفراتية بسلسلات من الصور بعضها كبير نسبيًا وبعضها الآخر صغير. ولتلافي عرض الموتيفات الفردية وكأنها نماذج أولية ربّ الحرفتيون مساحة الوعاء بربط الأطر المحيطة بالصور، وباستخدام زخارف صغيرة أدوات للربط. ثم طُوّقت الأواني في عدة مستويات، بأشرطة تربط الزخارف بعضها البعض. وإضافة إلى ذلك - وسعياً للتلافي الرتابة - فإن تدقق العناصر الرئيسية تتخلله موتيفات ثانوية من حين إلى آخر. حتى الفضاءات بين الصور لها وظيفتها الفنية. فيدل تركها دون زخرفة، أي حيادية، كما هي الحال في القطع الإيرانية، غُطّيت هنا بشبكات رقيقة من الأرابيسك، أو بعناصر مناقضة متشابكة مستوحاة من الخطوط المعهومة المعقّفة أو الخط القصير المتعامد مع خط أكبر. وتُضفي هذه الموتيفات توّرّاً على المساحات، وتُستخدم صفاتٍ ترتكز عليها العناصر الرئيسية. ومن خلال هذه الوسائل استُبدل بالتناسب أحادي التردد للأجزاء المتساوية شكلاً متعدد الترددات، له علاقة متدرجة بالكل. وهذا صُممَت الأجزاء المتعددة والمختلفة للتركيبة المعقّدة كي تتفاعل وتتوافق، ونتيجة لذلك جرى تلبية كل من المتطلبات الجمالية والفكريّة على السواء. ولا عجب أن تهاطل الطلبات على حرفية العادن الموصلين من أرقى الأماكن: فقد كانت تفهم "تصدر إلى الملوك" بحسب عبارة مسلم إسباني معاصر، ولذلك أيضًا كانوا يوقعون عليها باسم المدينة التي انطلقا منها، لما استُوحِرت خدماتهم.

رأينا أعلاه كيف أنّ الفنانين الموصليين هاجروا إلى أهم المدن خارج الجزيرة الفراتية، بما فيها دمشق. وعلى هذا الأساس لا غرابة في أن يصبح التمييز بين القطع المطعمة الفراتية والسورية صعبًا في غالب الأحيان. إن الفروق في الأسلوب دقيقة أكثر، كما أن الاستعارات أكثر تداولاً مما هي - على سبيل المثال - بين القطع الفارسية وقطع الجزيرة الفراتية. لقد تواصل "الأسلوب متعدد الترددات" في الجزيرة الفراتية، بما في ذلك الخلفيات المتواترة، غير أن العمل في سوريا كان بصفة عامة أكثر صرامة وإنقاذاً. وأصبحت التمثيلات كذلك التي تصوّر المشاهد الملكية رسمية أكثر، وازداد بروز لواب الأرابيسك في الخلفية. ومع ذلك توجد بعض التحف الفنية المعدنية المتميزة والمتعددة التي خلدت



[410] قطعة فرميد من مدرسة المستنصرية، بغداد، أُشتات عام 1233م، الارتفاع الأقصى 17.8 سم؛ العرض الأقصى 24.2 سم. متحف لوس أنجلوس كاونتي للفنون

[411] حوض مزجج ومطلي بطلاء لامع، القطر 27 سم. مؤسسة كالوست غولدينكيان، لشبونة



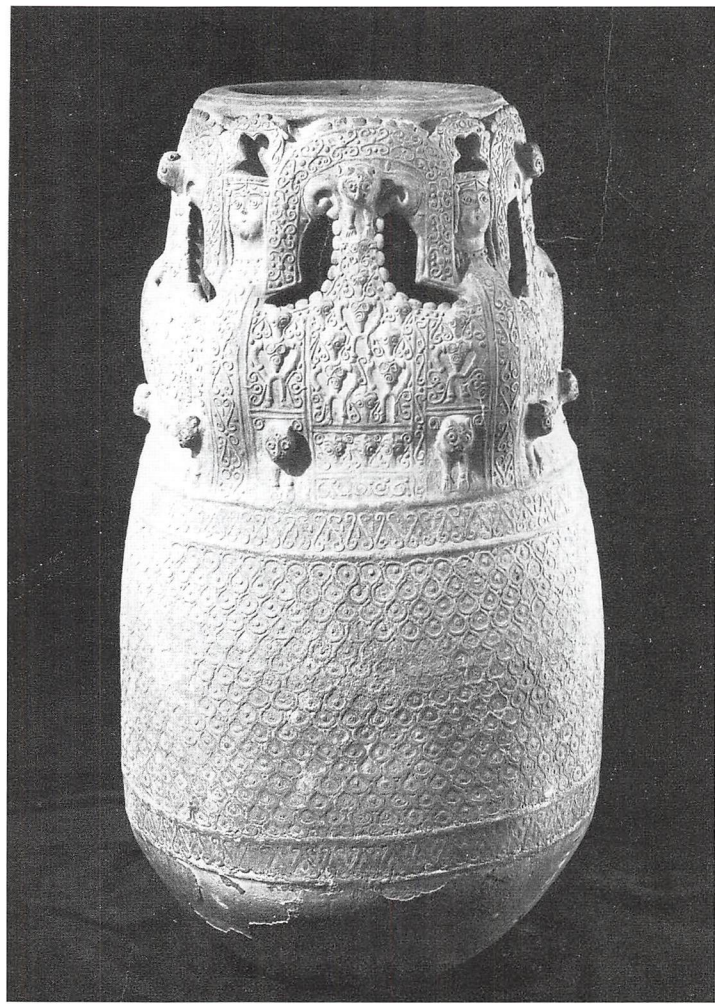
الجزيره الفراتية [426]، وبوابة قلعة حلب [375]، والأبواب الخشبية في الأنضول [424] على سبيل المثال لا الحصر.

تشكل زخرفة الأرابيسك الجميلة على قطع القرميد في المستنصرية ببغداد [410] التي أُسّست سنة 630هـ / 1233م والتي تناولناها آنفًا في هذا الفصل شهادة على تواصل هذا الأسلوب الغريب حتى نهاية الحقبة العباسية، وكما كانت الحال فيما يتعلّق بالرسوم التشكيلية والتوصيمات الحيوانية يبدو أنَّ الموتيفات البذاتية من هذا القبيل لاقت رواجاً كبيراً في الأقاليم الإسلامية الوسطى إبان هذه الحقبة، ويُمكن رؤيتها في الجزيره الفراتية [400] وفي سوريا الأيوبية [411] وكذلك في الأنضول السلاجوقى العاشر [423].

وإذا التفتنا الآن إلى الخزفيات المزججة المنتجة في هذه المناطق إبان هذه الحقبة، يتبيّن لنا عُرْفان متوازيان ومتراطمان من الخزفيات؛ يوجد أحدهما في مركز إنتاج سوري لا يزال غير معروف حتى الساعة، والثاني في مدينة قونية الأنضولية أو بالقرب منها. ففيما

لكن الكم الأكبر من هذا الإنتاج العريض ليس مهدبًا، ولم يبلغ درجة الطموح الفني التي نراها على الإبريق [90] وزخرفته الأنثقة، ولا على ما يُطلق عليه "الحبس" الذي نتناوله حالياً بالدراسة. كانت جرار التخزين هذه منتشرة جدًا على امتداد قرون بسبب وظيفتها التfuncية أساساً؛ لأنَّ السوائل المُخزنة فيها تبقى باردة بفضل الرشح الحاصل عبر جسم الجرة ذي المسام. وتُؤثِّرُ الجرار السابقة لها زمانياً بقرب قدوم الإسلام إلى المنطقة، بينما لا تزال الأصناف التي تناولتها مستخدمة في عالمنا الحديث. وباستثناء قعرها المستدير (الذي يرتكز على الأرض أو يوضع على حامل) كانت كلَّ مساحة الجرة مغطاة بزخرف نافر، وتوليفات ماهرة تجتمع بين الزينة المقولبة، والمنقوشة، والمحفورة، والمنقوبة. كما استخدمت تقنية الفخار المعجون barbotine حيث تُعجن شرائط ودوائر من الطين تلتصق على سطح الجرة، وتُترَجَّفُ أحياناً [409]. وُتُكوِّنُ الموتيفات مزيجاً مدهشاً من رسوم الآلهة الوثنية القدية، مع حيواناتها المقدسة، بجانب صور الأمراء، والعازفين، والنندمان، وحاشية البلاط. إنَّ انتشار هذه التصميمات على مختلف الوسائط في العراق، وسوريا، وفي الأنضول في هذه الفترة – حيث تُعرض الأسلوب نفسه الذي رأيَناه على "الحبس" غير المطلي – يشهد على شعبيتها، في مجلمل الأقاليم الإسلامية الوسطى إبان العصر الوسيط، ويدلُّ على صحة ذلك بباب الظلسم ببغداد الذي هُدم، والعناصر العمارية الحجرية في

[409] جرة خزفية غير مطلية. متحف بغداد

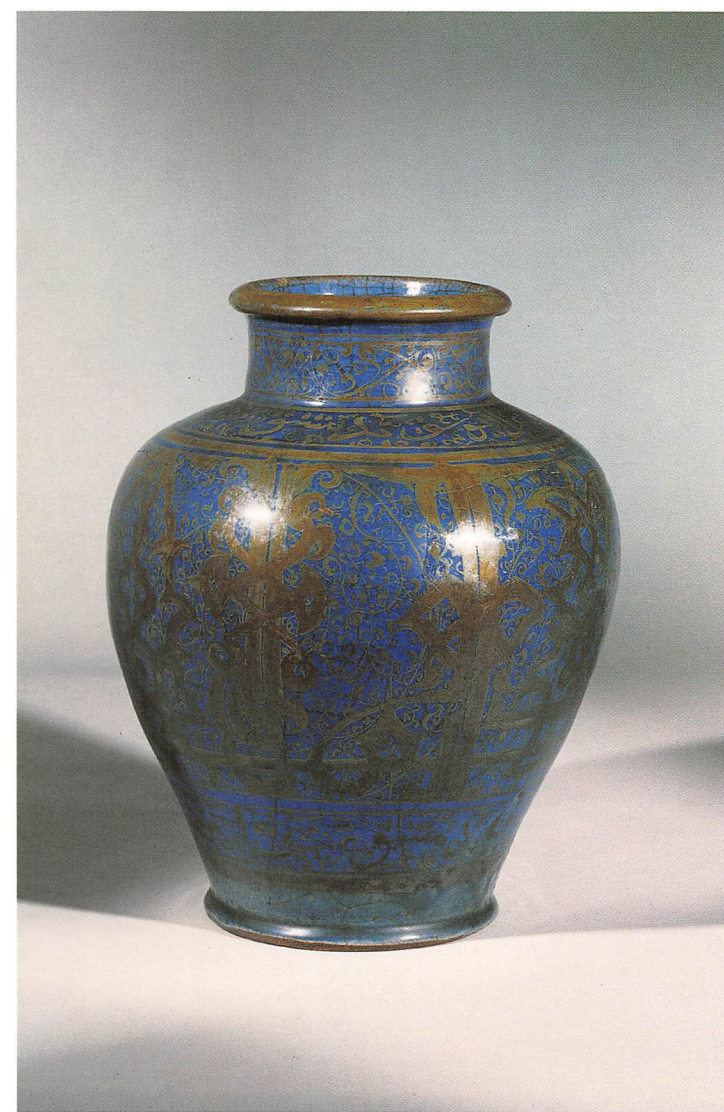


الخزفيات السورية المذكورة. وعلى عكس الأنواع الأخرى من الخزفيات الأيوبية التي ناقشتها آنفًا، والتي لم يُعرف بعدُ مركز إنتاجها، فإن كل الكتابات بالخط الموصّل الوارد على هذه الآنية تشهد على أن دمشق كانت تنتج أوانِي خزفية ذات بريق معدني بدعة في القرن السابع هـ / الثالث عشر مـ، حيث يذكر النص أنَّ الآنية صُنعتها شخص يدعى يوسف، بطلب من أسد الإسكندراني، وت تكون الزخرفة الرئيسية لهذه الآنية من تصميم حروفي مزجج ذي زاوية حادة علىخلفية زرقاء داكنة كلُّون الكوبالت.

كان هذا التصميم منتشرًا على الزهريات السورية المنقوشة المزججة أحادية اللون، أو المزججة ذات البريق المعدني، وقد تطورت على الأرجح التقنية الزخرفية المستخدمة على هذه الأخيرة انطلاقًا من الخزفيات المنقوشة المسماة أوانِي تل مينيس، التي أخذت بدورها أمورًا كثيرةً من الأواني المنقوشة أحادية اللون التي كانت منتشرة بكثرة في مصر الفاطمية [327]. ومن المؤكد أنَّ الأفران نفسها أنتجت التحف المصنوعة بالقالب المزججة أحادية اللون التي نشاهد عليها أشكالًا مستعارة من وسائط أخرى مثل الموائد القصيرة المثلثة والمربعة والمستطيلة، ومئمنة الشكل بخارفها النافرة، أو زينتها المشتقة من الموائد الخشبية الأصلية، وتشمل الأمثلة الأخرى مصابيح مثقوبة تُستخدم في المساجد، وتُقلّد النماذج الأصلية المعدنية.

هناك تقنية أخرى كانت مستخدمة في سوريا في ذلك الوقت وتتمثل في الرسم تحت الطبقة المزججة، حيث كانت الأواني تُطلى باللون الأسود تحت طبقة مزججة شفافة، أو مزججة فiroزية اللون [413]، كما كانت ترسم أحياناً مجموعة من التصميمات بالأحمر والأسود والأزرق، وتُعطى بطبقة مزججة شفافة لا لون لها. وكانت هذه الزخرفة المشتقة من الخطوطية منتشرة جدًا آنذاك، وهي شديدة الشبه بتلك الواردة على الزهرية المماعة

[413] حلة مزججة ومتلية، القطر 26 سم. متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك



[412] مزهرية مصقوله ومتلية بطلاء لام، دمشق، سوريا. الارتفاع 26 سم. مجموعة آل صباح، الكويت



يتعلق بسوريا الأيوبية كان على الأرجح إنتاج الخزفيات ذات البريق المعدني مواصلة وتطويرًا لما يُسمى فخاريات تل مينيس [322]، وهي أولى الفخاريات المنتجة في تلك البلاد والمزخرفة بتلك التقنية. ومن المتفق عليه أنَّ الخزفيات ذات البريق المعدني دخل سجل الحِرَفَيْنِ السُّورَيْنِ قادمًا من مصر؛ وقد حمله حَرَفيُّون مهاجرون في فترة انتخاط السلالة الفاطمية خلال النصف الثاني من حقبة حكمها. ويُعد الصحن المقرَّ [411] نموذجًا من الفخاريات ذات البريق المعدني الأيوبيَّة السُّورِيَّة، إذ هو مطلي بالمادة المماعة الْبُيُّنةِ المميزة، ويجمع سمات متعددة: اللون الأزرق المستخدم تحت المادة المماعة، وترتيب مختلف التصميمات (الموجدة بكثرة في التحف المعدنية) الحروفية والهندسية والنباتية وفق سلسلة من الأشرطة الدائرية تتخللها الميداليات، وخلفية من اللوالب الملتقة موروثة من الأشكال الأسطوانية المحفورة، أو المنقوشة على التحف المعدنية المعاصرة كذلك، ويتماهي شكل هذه الآنية بوجه خاص وغيرها من القطع ذات البريق المعدني المنتجة في هذا المركز مع شكل الأواني والتحف المعدنية. وتشكّل الجرة [412] نوعًا آخر أكثر ندرة من تقنية



[414] قطعة بplate مجعمة من عدة قطع مذهبة ومجوهرة  
ومطلية بطلاء لامع، يعود تاريخها إلى ما بين 1156م  
و1192م، القطر 22.7. متحف المتروبوليان للفنون،  
نيويورك

[415] تفاصيل من لوح من البلاط مصقول ومطلبي بطلاء لامع من فصর كوباد أباد، أنشأ عام 1227م، ارتفاع البلطة ذات شكل النجمة 22 سم. متحف مدرسة كاراتاي، قونية

[416] تفاصيل من لوح من البلاط مزجج من قصر كوباد أباد، أنشأ عام 1227م، إرتفاع البلاطة ذات شكل النجمة 23 سم. متحف مدرسة كاراتاي، قونية

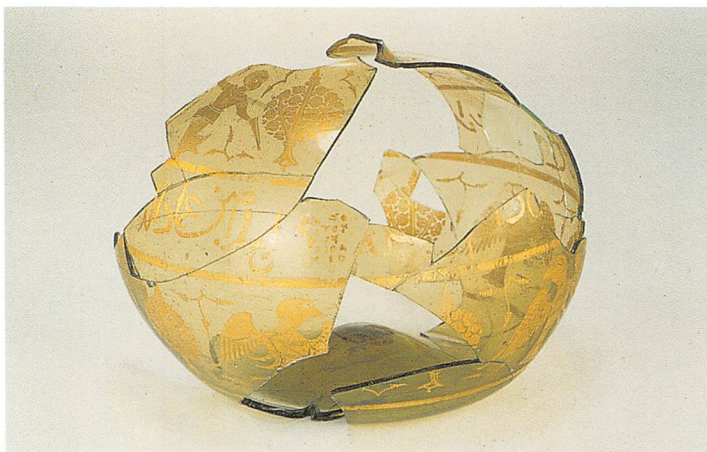


والأيقونية للتحف السورية ولا سيما في اللينة ذات النجمة المزججة التي رسمت عليها صورة عنقاء. وتظهر التأثيرات التقنية الفارسية للفخاريّات المطلية باليمن على كلتا اللبنيّتين ذواتي الأربعة جوانب [272]، وتنتمي اللبنيّات [415] إلى مجموعة كانت في السرايا الملكية اللاحقة بكرياد آباد على بحيرة بيسيهير الذي أسسه علاء الدين كيقباذ الأوّل سنة 624هـ / 1227م.

إن كلاً النوعين من **اللبنات** المماثلة تشي بأصولها العائدة إلى الفخاريات السورية [322]، ولا سيما منها ذلك الصنف المنسوب إلى تل مينيس، ويبعد ذلك جلياً في الأيقنة والأسلوب المستخدم، كما يظهر في العرف المتمثل في عبور التفاصيل المتنوّعة

المصنوعة في دمشق [412]. وتجدر الإشارة إلى أنَّ الحزفيات المماعة والحزفيات المرسومة بلون واحد أو أكثر تحت طبقة مزججة كانت تُتَّبِعُ أيضًا في قونية أو بالقرب منها. وكما هي الحال في مجال العمارة فقد نافس سلاجقة الروم جيرانهم السوريين في مجال الانتاج الحزفي، ونستحضر ذلك بـدو التأثير الأكبر، وأضخمها للعلن في بعض خيَّف قاتلتهم.

نكشف البيانات التي ما زالت قائمة حتى اليوم في الأنض裘 الأول، أو التي ظهرت إثر التنقيبات ولع السلاجقة بتبييض جدران مبنائهم بلبنات على هيئة أشكال هندسية. أما الشكل السادس [414] الذي يعود أصله على الأرجح إلى قصر قلعة أرسلان الثاني (حكم من 555هـ إلى 1156هـ إلى 1192هـ) بقونية، فتظهر عليه التأثيرات التقنية،



[418] أجزاء من وعاء زجاجي مذهب. يعود تاريخها إلى ما بين 1127م و1146م، العرض 15.7 سم. المتحف البريطاني لندن

قائماً في العالم الإسلامي لمساحة مزخرفة كليّة باللبنات الملامعة [417]، ولذلك يجوز تخمين أنَّ هذه التركيبات الملونة كانت معروفة في شرق إيران. أمّا فيما يتعلق بالتأثيرات السورية في الإنتاج الأنضولي فإنَّ الترابط الذي يمكن مشاهدته في عدة أمثلة لم يتم استكشافه كليّة حتّى الساعة، ورغم وجود انتشار دوليٍّ مؤكّد لبعض أنواع الخزفيات في هذه الفترة إلاَّ أنه يمكن التفريق بسهولة بين القطع التي كانت تُنتج في مختلف المناطق من خلال عناصر مثل: الأسلوب، والأيقونة، والشكل العام.

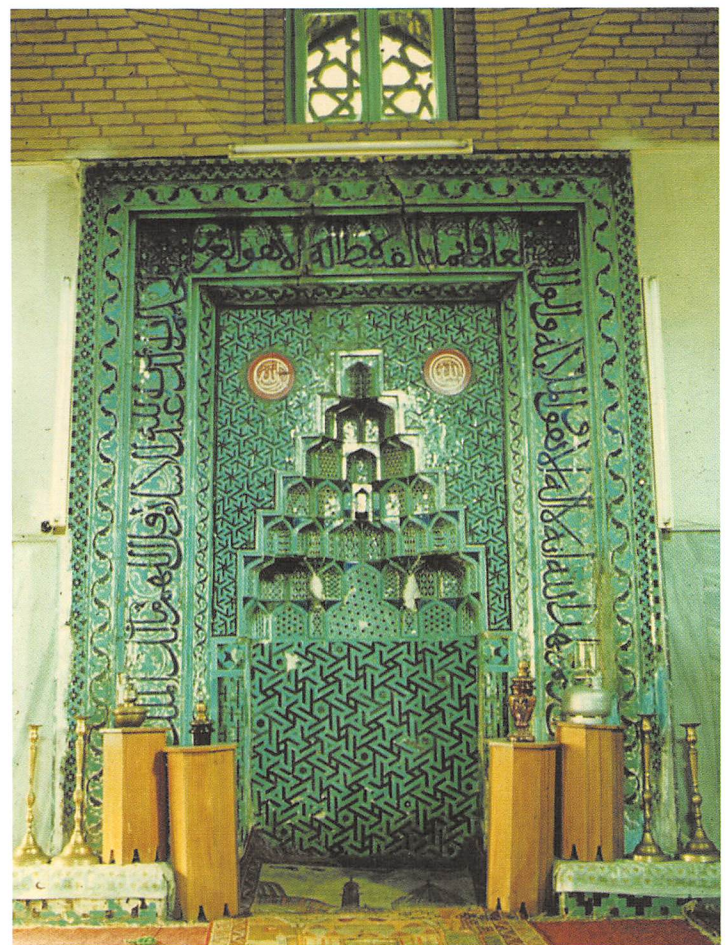
إنَّ العرف الفاطمي المتمثّل في الرسم على البَلور الذي تمثّله الآية المصقرة [334] ربما تطور ليصل إلى الزخرفة المطلية بالذهب وبالبُلبا، أو بأحدهما، على سطح الأواني الزجاجية، وأقدم تحفة مطلية بالذهب ومؤرخة هي الآية المشروخة [418] التي تحمل كتابة منقوشة تذكر اسم عماد الدين الزنكي أتابك الموصل وحلب (حكم ما بين 520-540هـ / 1127-1146م). ويُجسِّر زخرفتها المُشخصة الفراغ الفاصل ما بين التحف الفاطمية، وتلك العائد إلى العصر الأيويي المتأخر والعصور المملوكية الأولى، ويرجع أن تكون هذه القارورة قد صُنعت في سوريا كما هي حال التحف الزجاجية الثلاث المطلية باليينا، وهي على التوالي: كوب يحمل اسم السلطان سنجر شاه (حكم ما بين 605-657هـ / 1209-1180م)، وقارورة باسم آخر حاكم أيويي لدمشق وحلب، أي الملك الناصر الثاني صلاح الدين يوسف (حكم ما بين 634-656هـ / 1237-1237م)، والآية [419] التي تحمل أسماء ومناصب غياث الدين كاي خسرو الثاني (حكم ما بين 643-654هـ / 1246-1237م) ابن الإمبراطور الذي أسس قيقباد في الأنضول الأوسط. ويبدو بكلِّ وضوح انتساب الرسم الوارد على المساحة الخارجية للآية إلى الزخارف الموجودة على التحف الزجاجية المرسومة، إذ يتّمي إلى الذخيرة الفنية نفسها.

يعرض الطست المطلية بالذهب والمينا [420] كلتا التقنيتين مجتمعتين بطريقة ماهر، رغم كونها تجريبية، ويزخر الطست بطلعاء ذهبي غزير، وآخر يستخدم تجربة تقاد تكون جديدة تعتمد على طلاء المينا الملوّن ضمن تشكيلة عريضة (أحمر، وأزرق، وأصفر، وأخضر، وأبيض، وأسود). وتجدر غالباً على مختلف الوسائل التي تعود إلى نصف الأول من القرن السابع هـ / الثالث عشر م الأسلوب، والمقياس، والمسرد الزخرفي الغني نفسه للتوصيم الواردة في أشرطة أفقية مختلفة العرض (بما فيها الراقصون، والموتيفات الهندسية، والأرابيسك، ومجموعة الحيوانات الواقعية والخيالية، والكلمات المنقوشة التي تعبّر عن

عبر مساحة السطح والطلاء المزجج، وصولاً إلى الأرضية الملوّنة. أمّا فيما يتعلق باللبنات المطلية والمزججة المتممة إلى هذه المجموعة بما فيها اللوحة [416] فإنَّ المثالين - الملوّن بالأسود تحت طبقة مزججة فيروزية شفافة، ومتعدد الألوان تحت طبقة شفافة لا لون لها - كليهما يتسبّبان تماماً إلى المنتجات السورية المذكورة هنا [413]، وتشير كلُّ هذه الأمثلة إلى أنَّ بناء الأياضولية أتّاحت بمساعدة الحرفيين الذين استُجلبوا أو المهاجرين. لم تكن أفران الأنضول الأوسط تنتج لِبنات البناء فحسب، بل كانت هناك صحاف أيضاً، وعلى الأرجح أوان أخرى تُظهر مختلف التقنيات الزخرفية.

وعلى هذا الأساس، ورغم كون المركز - أو المراكز غير المعروفة المذكورة آنفاً وال موجودة في شمال سوريا - مُنْتِجاً للفخاريات يعود أصلها إلى حدٍ كبير إلى الفخاريات المنتجة في مصر خلال العصر الفاطمي، فإنَّ التأثيرات الرئيسية على الإنتاج الخزفي للأنضول المعاصر تعود على ما يبدو إلى كلِّ من إيران وسوريا. وقد أجبرت غزوات المغول الحرفيين العاملين في البلاد قبل ذلك الحين، على البحث عن علماء جدد، وثبتت الوثائق بوضوح أنَّ البعض منهم اتجه إلى الأنضول. وعلى هذا الأساس فإنَّ الفرضية القائلة إنَّ الخزفيين الفرس أثروا على الإنتاج الأنضولي بصفة عامة فرضية مقبولة تماماً. ونعلم على سبيل المثال - فيما يتعلق بالزخرفة الخزفية المعمارية - أنَّ رئيساً خزفياً من طوس بخراسان كان يعمل في قونية. ومصدر هذه المعلومة مدرسة الصيرجالي في العاصمة السلجوقيّة لأنضول الأوسط التي أُسّست سنة 639هـ / 1242م، والتي تُشكّل أقدم مثال ما زال

[417] محراب من الفسيفساء المصنوع من البلاط في مدرسة الصيرجالي، قونية، أُنشئت عام 1242هـ



م الموضوعات دينية)، وتبقي التحف المعدنية هي الأقرب لهذا الصنف.

كانت أفواه الكؤوس تُدقّ لتشكل حوافً منحنية نحو خارج الوعاء، وهي التقنية لأكثر انتشاراً للزجاج المطلي بالمينا والذهب في ذلك العهد، غير أنه كانت هناك أشكال أخرى مثل مرشّ ماء الورد (القمعم العربي) بعنقه الطويل المدقوق، والقدح الكبير مستقيم الجوانب، والطست. كما انطلق في الفترة المذكورة نفسها إنتاج مصابيح مطلية بالمينا والذهب تستخدم لإنارة المساجد، وتتميز بأعناقها العالية والعريضة والمتسمة. وقد بلغت هذه المصابيح أوج جمالها في القرن الثامن هـ / الرابع عشر مـ.

ثُبّت الأواني المشروخة أو المثلمة التي وُجدت في بقايا القصور رواج البلور المطلي بالذهب بين الإفرنج الذين اجتازوا القدس، كما يدلّ على ذلك تلك التحف التي جلبوها معهم، وأودعواها في الكنائس الأوروپية. ويبدو أن الإفرنج قدّلوا المسلمين في هذه التقنية الفاخرة عندما كانوا في سوريا، وما الإبريق المعروض في المتحف البريطاني والموقع من المايسترو الدريفندين Magister Aldrevandin إلا مثال لذلك.

لا جدال في أن هذه المنتجات الزجاجية أثّرت كذلك في منتجات البندقية - وهي على الإطلاق أهم مركز أوروبي لتصنيع البلور - ولا سيما في سنواتها الأولى زمن تكوين صناعتها. وقد فتن سحر هذه الأواني أباب الغرب في فترة ما بعد العصر الوسيط، Das Glückى ذلك في قصيدة لودفيغ أوهلاند بالألمانية "حظ إيدنهال" حظ إيدنهال Henry von Edenhall التي ترجمها إلى الإنكليزية هنري وادسورث لو نغفلو Wadsworth Longfellow. ورغم أن حظ إيدنهال تهشم - وفق القصيدة - إلا أن الكوب السوري الذي أوحى بالقصيدة موجود اليوم لحسن الحظ في حالة جيدة جداً.

كانت هناك تقنية زخرفية أخرى تُعرف بالتدوير والتمشيط رائجة جداً على الأرجح لتزيين البلور، خاصة طوال الفترة الأيوبية، ولها تاريخ طويل في المنطقة في فترة ما قبل الإسلام. نشأت أصول هذه التقنية من الأواني التي تشتمل حول حول لوب، وتعود إلى عهد السلالة الفرعونية الثامنة عشرة. وينفذ هذا النوع من الزخرفة بلفٍ خيط مختلف أواهه حول القطعة، ثم تدويره، أو رصّه استناداً على السطح، وذلك من خلال تحريك الآنية فوق حجر سميك مسطح. ثم تُستخدم أداة كالمشط لإنتاج ذلك التصميم على هيئة ريشة الطير. وتعتبر الصحافة المغطاة الجميلة [421] المصنعة من الزجاج الأحمر، بخطوطها البيضاء المُعتمة فريدة من نوعها، وهي الآنية الوحيدة المزخرفة على هذا الشكل التي حافظت على حافتها الأصلية. واستناداً إلى وثائق الجنيز القاهرة نعلم أن الزجاج الأحمر (الملون بالمنغنيز) كان اختصاص بيروت. وإذا يُشار إلى أن مصدر التحفة المعروضة في متحف المتروبوليتان كان قرب صيدا، يمكن اقتراح بلاد الشام (بل ربما بيروت نفسها) مكاناً للتصنيع، كما أن شكل التحفة يندرج في كل من الفخاريات المزججة، والفخاريات ذات البريق المعدني والمتسبة إلى هذه المنطقة أيضاً.

توجد العديد من التحف المميزة المنقوشة من الخشب، والمتبقية من الفترة نفسها، أو المنسوبة إلى الأقاليم الإسلامية الوسطى.

ويبدو أن حلب كانت إحدى أهم مراكز الإنتاج، وقد وقع فيها عدة رؤساء حِرَفِين على أعمالهم، ونعلم على أدنى تقدير بوجود ابن كان يبيع أباه في صناعة لوازم المساجد، مثلما هي حال عائلة الخزفيين التي كان أفرادها يصنّعون لِبنات المحراب في قاشان.

وإذا استخدمنا الأمثلة المؤرخة أدلةً في البحث يمكن أن نتتبع هذه الحرفة منذ مرحلتها العتيقة - التي تمثلها مقصورة تعود لسنة 497هـ / 1104م - وصولاً إلى أسلوب



[419] صحن زجاجي مطلي بالمينا، يعود تاريخه إلى ما بين 1237م و1246م، القطر 30 سم. متحف مدرسة كاراتاي، قونية

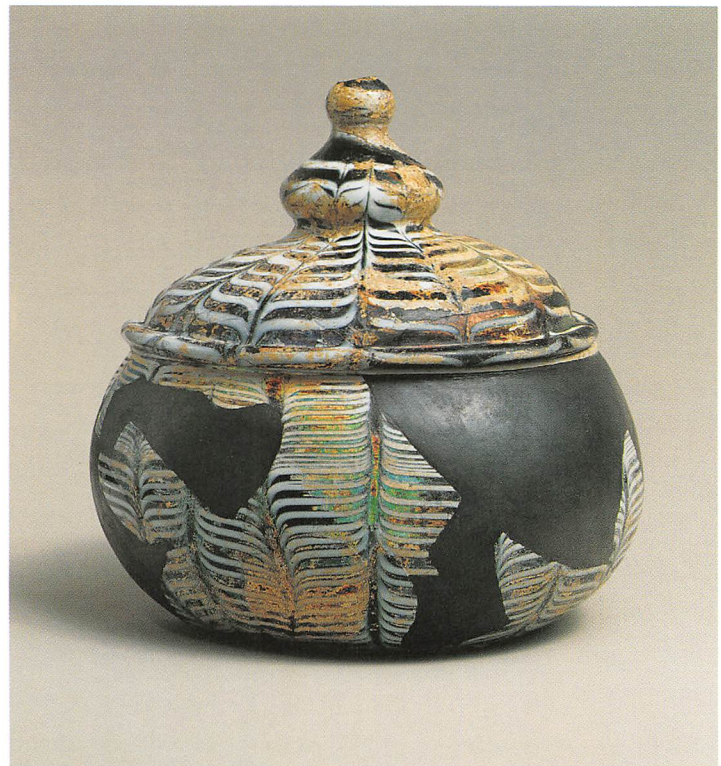
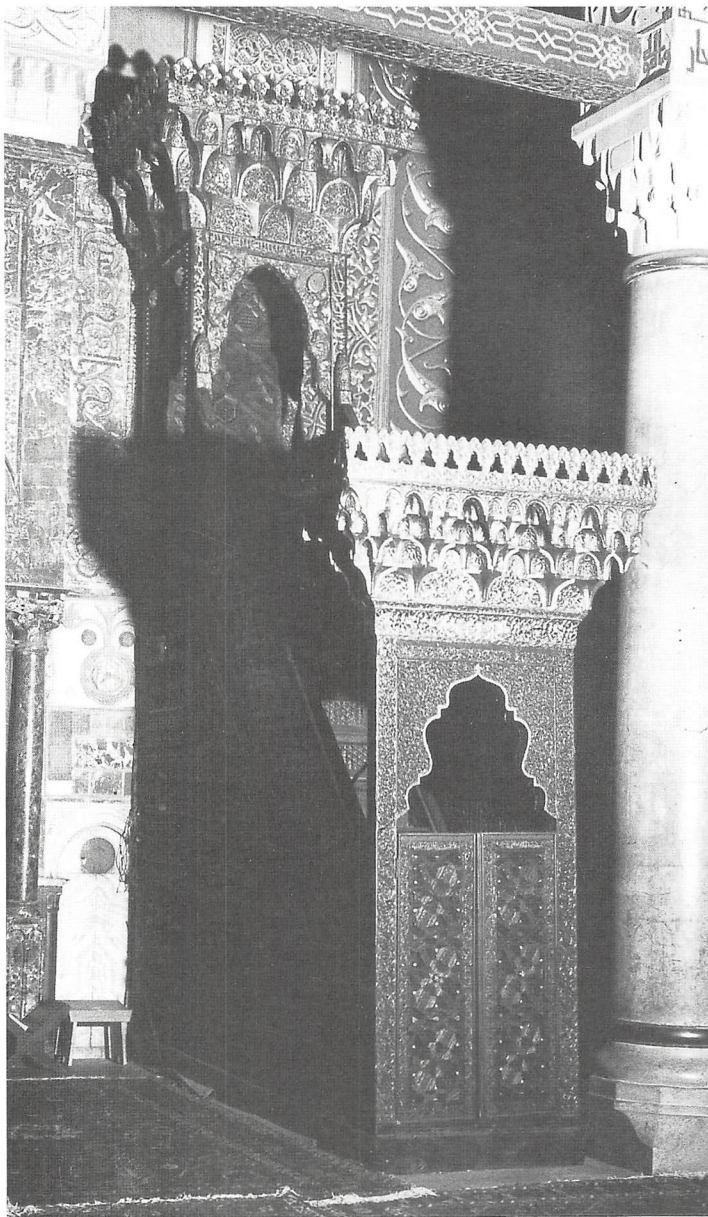
[420] طاسة مذهبة ومطلية بالمينا، الارتفاع 18.2 سم. متحف المتروبوليتان للفنون، نيويورك



سنة 605 هـ / 1209 م وله الخليفة الحاكم الناصر (حكم ما بين 621-575 هـ / 1180-1225 م) إلى ضريح بسامراء.

غير أنَّ أهمَّ مثال لفنِّ النقش على الخشب في الأقاليم الإسلامية الوسطى في أثناء هذه الحقبة كان منبر نور الدين (وقد تلف الآن) الذي صُنِعَ للمسجد الأقصى في القدس. وقد انطلق العمل عليه سنة 563 هـ / 1168 م، لكنه لم يكن جاهزاً إلا سنة 569 هـ / 1174 م، أي بعد وفاة الواهب [422]، واتجهت النية ليكون المنبر هدية شكر لتحرير المدينة المقدسة، لكن نور الدين لم يعش حتى يعيش الحديث، واحتفظ بالمنبر في المسجد الجامع بحلب، حيث أُنجزَه ثلاثة نقاشين تحت رئاسة خبير “لا يُضاهيه أحدٌ في كمال فنه” وفق مقوله المؤرخ أبي شامة (666-599 هـ / 1268-1203 م)، وإثر تحرير القدس سنة 582 هـ / 1187 م قام خليفة نور الدين بصفته قائد الجهاد - أي صلاح الدين الأيوبي

[422] منبر خشبي في مسجد الأقصى، القدس (غير موجود حيث تم تدميره). يعود تاريخه إلى ما بين 1168 م و 1174 م



[421] حلبة بخطاء مزخرفة عن طريق التدوير والتمشيط، الإرتفاع 20 سم. متحف الميتروبوليتان للفنون، نيويورك

صارم يكاد يكون تجريدياً نلاحظه في منبر الحاكم الزنكي نور الدين محمود (حكم ما بين 540-569 هـ / 1146-1174 م) المؤرخ في سنة 558 هـ / 1163 م، وقد حُفظَ عليه جزئياً في المسجد الجامع في حماة، في سوريا. ويشكّل هذا الأسلوب الأخير انعكاساً مناسباً لعصر التعليم (الكلاسيكية) الإسلامي الذي سيطر عليه هذا الحاكم المخلص الزاهد. وقد كرس حياته لشنّ “الحرب على أعداء عقيدته”， كما صرّح بذلك في النص المنقوش على منبره، والجهاد ضد الصليبيين.

تعكس بوضوح المقصورة المؤرخة - أو الستار - التي كانت ربما حاجزاً يحيط بقبر في دمشق، تعكس بوضوح المكانة المحورية لسوريا، فمن خلال دمجها بعض عناصر الأسلوب (ج) التجريدي لسامراء مع عناصر ظهرت في القطع الخشبية الفاطمية يمكن أن ندرك جلياً وظيفة سوريا جسراً بين الشرق (خاصة العراق والجزيرة الفراتية) من ناحية، ومصر وأقاليم الغرب الإسلامي من ناحية أخرى. إنَّ منبر نور الدين الذي صُنِعَ بعد ستين سنة من هذه المقصورة نُفذ أيضاً بالأسلوب (ج) الخطي المحض؛ لكن بعض الأجزاء فيه حُفرت بعمق سعياً لإنتاج تصميم متعدد دقيق مُكون من سيقان ولوبيات متعددة ومتقابلة العرض، ومن خلال صفاتهما وشكلياتها تتبع هذه السيقان المبنية ذات الأوراق والأزهار القليلة عن الأشكال الطبيعية، فهي تقطّع مراراً وتكراراً مع الشكل المقوس لافتة “التي لم تبقَ حداً فاصلاً، بل أصبحت نغماً يسري في معزوفة”， ويزّ هذا الوصف الملائم الجودة الموسيقية الفطرية للتصميم. وتُعدُّ النقش على المحراب الحجري في الموصل أقرب مثال لهذا الأسلوب. وقد أُنجزَها فتَان بغدادي إبان حكم سيف الدين غازي، أخي نور الدين في الجزيرة الفراتية (حكم ما بين 543-540 هـ / 1146-1149 م). ويمكن مشاهدة نسخة من هذا النوع أكثر تطوراً في باب خشبي يعود إلى

الذهبي، والأسود، والأحمر، والأزرق، ويُثْلِ طائراً جارحاً فوق مساحة تغطيها أرابيسك لولبية، ويعمرها أربعة عشر أسدًا. وتوجد كذلك ثلاثة أبواب مزخرفة بطريقة مشابهة لما سبق، وهي باب مسجد حجي حسن بأنقرا، وباب خان كانت تُقدم فيه الأطعمة ويدعى عمارة إبراهيم باي في قرمان أمّا الباب الثالث فهو معروض الآن في متحف الفن الإسلامي ببرلين ولا يُعرف مصدره [424]. واللاحظ أن المجموعة الأصلية للأرابيسك والنقوش أثرت بمoticif متكرر دون نهاية في الميداليات العريضة التي تتوسط الأبواب، ورغم الوظيفة الدينية العمومية للأبواب نشاهد رسومًا كبيرة لأسود متقابلة، وطير عنقاء متكتلة، وأزواج من التبنينات، وتمثيلات أمامية لوجوه بشريّة تذكّرنا جميعها بالملوكيات الظاهرية التي شاهدناها أو ذكرناها آنفًا في كل من العراق والجزيرة الفراتية.

أمّا في الحص المنسُوش، أو المصنوع بالقالب فيبدو أنه كان رائجًا بكثرة في الأنماضول في أثناء حكم سلاجقة الروم، وقد شَكَّل تواصلاً لتلك الموجة الإسلامية المبكرة التي تمثلت في زينة الجدران الداخلية للقصور أو البيوت الخاصة، وكانت قد تناولناها فيما يتعلّق بسامراء العباسية ونيسابور السامانية، وقد استُخرج النموذج [425] الذي يمثل هذا الفن من

[224] باب خشبي، الإرتفاع 168 سم، العرض 102 سم، متحف الفن الإسلامي، برلين



[423] كرسٌ قرآن خشبي. يعود تاريخه إلى 1279 م، الإرتفاع 94.5 سم. متحف قونية

#### الشهير - بوضع المنبر في مكانه المقدّر.

من الواضح أنّ هذا الفن بلغ أوجه وصعب تطويره أكثر من ذلك، ويوجد زوج من الأبواب في قلعة حلب يعود إلى سنة 615 هـ / 1219 م يعكس توجهها مختلفاً يميل إلى التمثيلات الهندسية المرتبطة بتلك المطورة في مصر بعد أواسط القرن السادس هـ / الثاني عشر م. غير أنّ مهارة الحرفيين السوريين تظل مدحشة حقاً، وقد وصفت التشكيلة المكونة من إحدى عشرة بجمة مدبية تعانق الثنتي عشرة بجمة مدبية، ثم عشر بجمات أخرى على التوالي بأنّها تشكيلة "تطرح مسألة تقاد تكون دون حلّ" ، وبأنّها "أكثر التصميمات تعقيداً التي أنتجت في هذه الشعية الفنية".

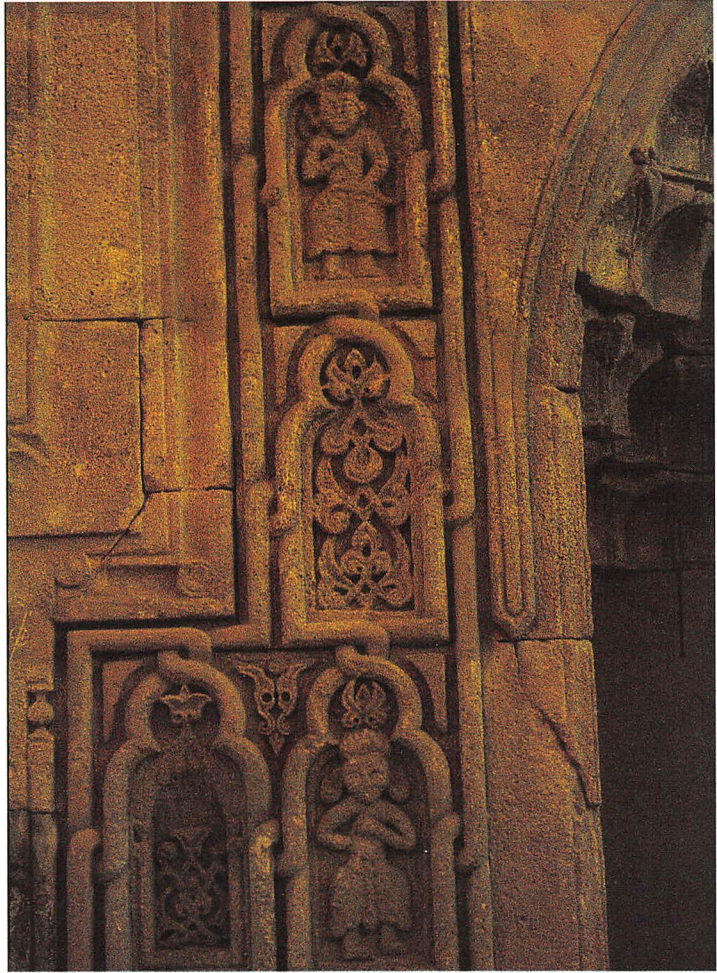
إنّ النقش على الخشب مثل على أفضل وجه في الأنماضول السلجوقية كذلك، ومن الأمثلة المميزة هناك كرسٌ قرآن مصحف قابل للطي صُنع - وفق النص الأنيق المنسُوش عليه بالخط النسخي - سنة 677 هـ / 1279 م لتكية الشاعر الصوفي جلال الدين الرومي بقونية [423]، وتظهر على الوجوه الخارجية الأربع التي كانت في الأصل مطلية بالذهب، تشكيلة أرابيسك إيقاعية تشى باستلهامها من التصميمات الباتية الأرتوقية السابقة [400]. كما يظهر على الوجهين الفوقيين تصميم مكرر مرّتين، مرسوم باللون

قوباد آباد قرب بحيرة بيسبيهير، حيث كان يكُون جزءاً من جدار خزانة مبنية في الحائط لا تختلف كثيراً عن تلك التي تم اكتشافها في سامراء [83]، والأرجح أنّ مبني هذا المجمع (القصر الصيفي لعلاء الدين كيقباذ الذي حكم ما بين 634-615هـ / 1219-1227م) كانت رائعة عندما كانت جديدة، وهي مزданة بلوحاتها الجصية المنقوشة بدقة، ولبناتها المزركشة المناسبة من الخزف المُزجج ذي البريق المعدني [415، 416]. إنّ الأسلوب الذي أمامعينا هنا، ولا سيما في لوحات الطواويس، وغيرها في هذه السرايا وفي القصور والأجنحة المعاصرة لها في قونية، متصلة بالأسلوب المستخدم في الحيوانات والطيور والأشكال البشرية المرسومة على جرار الماء الفخارية غير المطلية (الحبس) المصنوعة في الجزيرة الفراتية [409]، وقد تتبعنا خطيط هذا التأثير المباشر في تحف مصنوعة على عدة وسائل أخرى غير الحص.

[425] خزانة جصية من قصر كابود آباد، أُنشئ عام 1227م، الارتفاع 74 سم؛ العرض 57 سم. متحف مدرسة كاراتاي، قونية

[426] تفاصيل من محراب حجري، الارتفاع الأقصى 4.20 م، العرض 2.70 م، المتحف العراقي، بغداد

[427] نحت نافر في الحجر من قلعة قونية، الارتفاع 159 سم؛ العرض 99 سم. متحف مدرسة إينجه ميتارلي، قونية





[428] صفحات من مخطوطة قرآنية. يعود تاريخها إلى ما بين 1198 م و 1219 م. مجموعة ناصر داود خليلين  
الفنون الإسلامية، لندن

أجزاء متبقية من المصحف الزنكي الوحيد المعروف من الجزيرة الفراتية، كما يشكل الجزء الوحيد الذي يوفر لنا معلومات حول منشأ هذا المخطوط وتاريخه. أما زخرفته البادحة فتتكون من زينة خطوطية ونباتية وهندسية ماء الذهب، لها صلة بالزخرفة التي تزيّن مجموعة من التحف أتّجت في المنطقة نفسها، أو في المالك التي لها وشائج حميمة بهذه الأسرة من السلالة الزنكية. وعلى سبيل المثال تذكّرنا تصاميم الأرابيسك المتماثلة على هاتين الصفحتين اللتين تليان الغلاف بالتحف المعدنية والخزفية والزجاجية المعاصرة، وبزخرفة الأنسجة والخشب [398، 400، 411، 415، 420، 423].

بفضل عملية التعرّف إلى خمسة أجزاء من مصحف قطب الدين، يمكن لنا أن نبدأ تتبع تطور فن زخرفة الكتب في الجزيرة الفراتية، و بما أن كل جزء متبقٍ من زخرف كلية، فيمكن عد التصميمات الواردة في هذه القطع الخمس سجلًّا ملخصاً لزخرفة المخطوطات حوالي عام 596هـ / 1200 م في الجزيرة الفراتية، والتي لم نكن نعلم عنها من قبل شيئاً يذكر. وتتيح لنا زينة هذه الورقات الفهم بمزيد الوضوح ذلك العرف الذي سوف يُدعى لاحقاً الزخرفة الرائعة الواردة في أقدم نسخة متبقية من مشنوي جلال الدين الرومي. وقد صُنعت هذه النسخة على الأرجح في قونية، وهي معروضة اليوم في متحف "مولانا" في المدينة نفسها. ويتكوّن هذا المخطوط الذي أُنجز سنة 667هـ / 1268 م من ستة مجلّدات فخمة تشمل 613 ورقة خطّها عبدالله بن محمد القوني، وزخرفها مخلص بن

سبق أن أشرنا إلى عادة زخرفة البناء في العراق وفي الجزيرة الفراتية بعناصر الزينة التشكيلية، وتُعدّ المشكاة الحجرية أصيلة الجزيرة [426] مثلاً صارخًا لهذه الموجة، ورغم احتواها على الشكل التقليدي وعلى تصميم محاريب هذه المنطقة فإن كثافة الرسوم التي تمثل أشخاصاً من حاشية البلاط في العديد من المشكواطات المتراصة داخل هذا العنصر المعماري يجعلنا نزير إمكانية استخدام هذه المشكاة نقطة اتجاه حائط القبلة، وتفكر في الأخرى في كونها نافورة ماء أو مشكاة عرش ملكي. إن العُرف السائد في الجزيرة الفراتية وكذلك في العراق، والمتمثل في الزخرفة المعمارية التشكيلية قد ساعد في خصوبة الفنون السلجوقية في مجال تزيين جدران القصور، والمساكن الخاصة بهذا الصنف الزخرفي على وسائل مختلفة، ونشاهد بعض النماذج من هذه الموجة العارمة في اللوحة الجصية والأبواب الخشبية التي تناولناها آنفًا، وفي النقش الحجري النافر [427] الذي يعرض صورة شخص مجّنح على رأسه تاج يتحرّك بخفة نحو اليسار، وهو مثال لنقوش عديدة كانت في قلعة قونية بعينها.

## فن الكتاب

تختوي الورقتان المقابلتان [428] على زخرفة صفحتين تفتتحان مصحفاً يتكون من ثمانية وعشرين جزءاً من القرآن صُنعوا لكتبة أمير زنكي حكم سنجار، وخابور، ونيسيين، في الجزيرة الفراتية من 594هـ / 1198 م إلى 615هـ / 1219 م، وهو جزء من خمسة

أحسن وجه، ثم إن الخط الخارجي المحيط بالتصميم يرد كذلك بالشكل نفسه في المثالين. أما فيما يخص فن زخرفة المخطوطات في الأقاليم الإسلامية الوسطى فإن هذه الحقبة فإن الممارسات الفنية في العراق، والجزيرة الفراتية، وسوريا كانت متقاربة في الموضوعات التي تناولتها، وفي الأسلوب والأيقونة، إلى درجة أنه يجدر ومن الأخرى دراستها جميعاً تحت عنوان واحد. فمن ناحية الموضوعات تنقسم المادة المتوفّرة إلى مجموعتين أو ثلاث مجموعات كبيرة: رسوم لمسائل تقنية وعلمية تشتمل دعماً بصرياً لضمان التعريفات الدقيقة وتيسير التفسير؛ ورسوم تراffic الأعمال الأدبية؛ ومجموعة ثالثة محتملة تجمع رسوماً تطرّز نصوص الأبحاث الفلسفية.

يتكون الصنف الأول أساساً من رسوم قائمة بذاتها ترافق أعمال مؤلفين مثل: الصوفي، وابن الأختف، وابن بختيشو، والزهراوي، والجزري، وغيرهم من الكتاب مجاهولي الهوية مثل المكتبي بأسطور أو جاليوس، كما تُخطّط الترجمات العربية لأعمال دسكونيدس وهيون الإسكندراني، وزخرفت كذلك. وتتراوح محاور الرسم من تمثيل النجوم على هيئة أشخاص إلى رسوم الحيوانات، وبيان عمليات في الطب البيطري، والأعشاب

[430] ورقة من قرآن، 24.6 33 سم، مكتبة قصر توپاكابي، إسطنبول



[429] صحفة من مخطوطة مثنوي جلال الدين الرومي. يعود تاريخها 69-1268 م، 32.5 49.5 سم. متحف مولانا، قونية

عبد الله الهندي، ويُفتح كل جزء بتصميم على صفحتين متقابلتين مزخرفتين بماء الذهب، ويتميز الأداء الفني ببراعة عالية، إلى درجة أن المخطوط يُوصف بأنه "واحد من أجدود المخطوطات الإسلامية - إن لم يكن أجودها - المؤرخة في القرن السابع هـ / الثالث عشر م" [429].

وتتقاسم زخرفة المصحف القرمطي [430] - الذي ما زالت أجزاؤه الأصلية في تركيا، رغم أن العديد من ورقاته منتشرة عبر العالم - بعض السمات مع زينة المخطوطين اللذين تحدثنا عنهم تواً، كما توجد وسائل قرابة فنية بين زخرفة المصحف المذكور، والموئفات الزخرفية المستخدمة على وسائل أخرى أُنتجت في تلك الحقبة في الأقاليم الإسلامية الوسطى. ويمكن أن نضرب مثالين لهذه العلاقة الفنية: فتصميم الأرابيسك الشhinia الذي يزيّن الحافة السفلية للورقة التي شاهدتها هنا يشبه إلى حد بعيد التصميم الذي يُعمر زخرفة المثنوي [429]. أما الورقة النباتية وخلفيتها ذات الدوامات الملتفة بإحكام التي تبعي عادة الفضاءات الفاصلة بين الخطوط والحرروف على المصحف القرمطي، فإننا نجد هنا متواترة بكثرة في مجموعة الفخاريات السورية المزينة التي يمثلها الحوض [411] على

برسوم كثيرة في أثناء هذه الحقبة.

يتتألف مقامات الحريري من خمسين حكاية يرويها صعلوك جوال يُدعى الحارث بن همام، وتدور أحداث كل حكاية في منطقة من مناطق العالم الإسلامي، وينبهر الناس كل مرة بفصاحة رجل مسن يُدعى أبا زيد السروجي، وبغزارة علمه فيكافئونه في النهاية بسخاء، إلا أنه يبذّر الأموال التي جمعها في الجنون والخلاعة. ويتمثل الغرض الحقيقي من الكتاب في إظهار أعلى درجات المهارة اللغوية، ولا ترد فيه إلا تلميحات بسيطة تتعلق بحركة الشخصيات وإطارها المكاني، لكن ذلك لم يمنع وجود عدة نسخ من الكتاب مزданة بسلسلة من المشاهد المتخيّلة داخل إطار مناسب، وتفصيلي أحياناً، تعبر فيه الشخصيات بواسطة مواقفها وحركاتها عن اهتمام حي ومشاركة نشطة في أحداث الحكاية. إن ثراء المشاهد وتنوعها - وهي تصف عادة عدة حلقات في حكاية واحدة - مدحش حقاً ويختلف من مخطوط إلى آخر. وتجري بعض الأحداث في البر وفي البحر، أو في المدن والقرى والبراري وداخل البيوت، أو في الهواء الطلق. أما شخصيات الحكايات فهي إنسية أو حيوانية أو كلتها. وتدور بعض المشاهد في المساجد والقصور، لكن مشاهد

[432] ورقة من مخطوطة "الخشان والأدوية" لديسقوريدوس. يعود تاريخها إلى 1229 م، 19.2 × 14 سم. مكتبة قصر توبياكبي، إسطنبول



[431] ورقة من مخطوطة "كليلة ودمنة" ، 12.5 × 19.1 سم. المكتبة الوطنية، باريس

الطبية، وأدوات الجراحة، ورسوم بيانية للآلات. أما الرسوم التي تحكي تسلسل مشاهد معينة فهي نادرة نسبياً، وتعكس بالأحرى تأثير الصنف الثاني من المحاور. يتمثل الصنف الثاني أساساً في نسخ مصورة من كتابين كانا رائجين خلال العصر الوسيط، أولهما هو كتاب "كليلة ودمنة" الذي يتتألف من مجموعة حكايات تحمل اسم الشخصيتين الرئيسيتين، وهما زوج من الحيوانات من فصيلة ابن آوى، وقد نسب تأليف الكتاب للحكيم بيدها، وينتمي إلى نوع أدبي يُطلق عليه "مرايا للأمراء" يجسم نصائح للحكام تتعلق بالحكم الرشيد، ويبدو أكثر إقناعاً في هذا المقام من خلال تنكر الشخصيات على هيئة حيوانات، ويعود أصل هذه الحكايات إلى النسخة الهندية "بانشاتترا"- Pan- chatantra التي تُرجمت نسختها الفارسية إلى اللغة العربية في القرن الثاني هـ / الثامن م بعنوان "كليلة ودمنة". أما الكتاب الراوح الثاني فينتمي إلى نوع مقامات (أي الاجتماعات أو الحوارات المسلية)، وهي إبداع إسلامي أصيل. كان أول كتاب مقامات باللغة العربية من تأليف الإيراني الهمذاني (397-1007 هـ / 968 م)، لكن مقامات العراقي الحريري كانت أكثر مقامات رواجاً، وهي التي نُسخت باستمرار وزُيّنت

[433] ورقة من مخطوطة "المقامات" للحريري. يعود تاريخها إلى 1237م، رقم 35، المكتبة الوطنية، باريس



الحياة اليومية المعاصرة في العالم العربي. وكما سبق أن أشرنا فقد أثّرت الروح الإبداعية للرسامين التي تجلّى في مثل هذه المخطوطات في السجل الشري لحرفي التحف المعدنية بالجزيرة الفراتية.

وتمثل صفحة الغلاف نوعاً خاصاً من الرسوم تشتهر في كلتا المجموعتين الموريتين للمنمنمات. ورغم عدم وجود قاعدة ثابتة في التصنيف، إلا أنه يبدو أن المؤلفات العلمية تُفتح عادة "بصور المؤلفين"، بينما تحمل الأعمال الأدبية في غالب الأحيان "صور" الحكّام، أو صورة الشخص الذي دعم نشر الكتاب في بعض الأحيان.

أما المجموعة الثالثة غير المثلثة جيداً، وعلى هذا الأساس غير المعروفة بدقة - أي رسوم المؤلفات الفلسفية وأدب الحكمة - فهي تعرض أغلب سمات المجموعة الثانية، إضافة إلى

الحياة اليومية في المدن والホاضر هي التي تشكّل ميّزات مقامات الحريري. وتتمثل سمة هذا النوع الأدبي في النّظرة الثاقبة عند تحليل المواقف النفسيّة وأنماط الشخصيات، كما يلفت الانتباه ميل إلى استخدام القـد اللاذع الساخر الموجه للطبقة التركمانية الحاكمة، ويكشف ذلك عن مشاعر كانت مقاسمة على الأرجح بين معظم السكان العرب للمنطقة. وتشكّل هذه المنمنمات مرآة فريدة من نوعها تعكس الثقافة المعاصرة.

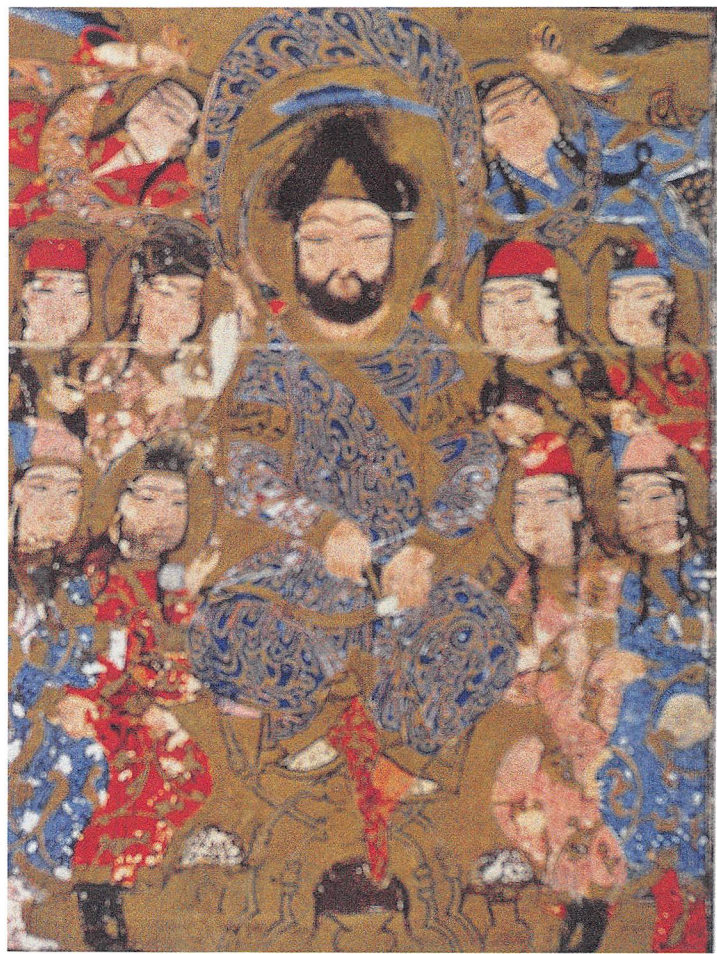
يعبر المنظر الشامل للقرية [433] عن الانتباه الشديد في رسوم المقامتات لتفاصيل الحياة اليومية في المجتمع التجاري العربي متعدد الأوجه. مما يجعل الرسوم انعكاساً صادقاً لهذا المجتمع الخصوصي، وتقدم لنا هذه الرسوم التفصيلية التي تتخلل عدّة نسخ وصلت إلينا من هذا المخطوطة معلومات وبيانات أفضل من تلك التي تقدمها لنا آية وسائط أخرى حول

بطريقة تكاد تكون طبيعية.

نجد في هذا الصنف العديد من النصوص العلمية المصوّرة التي بلغتنا من ذلك العصر، وأجودها مخطوطات لأعمال دسكوريدس حول الخصائص الصيدلانية للنباتات: "المادة الطبية" *De materia medica* يعود أحدهما إلى عام 620هـ / 1224م والثاني إلى عام 626هـ / 1229م [432]. ومن المخطوطات الصوفية العديدة فإن أكثرها حيوية ثلاثة مخطوطات معروضةاليوم في إسطنبول وباريس ولندن. يعود تاريخ المخطوط الأول إلى عام 1130م، بينما لا تُذكر تواريخ الآخرين، رغم كونهما من القرن السابع هـ / الثالث عشر م. كما تنتهي إلى هذا الصنف أيضًا بعض المؤلفات الأدبية، وعلى رأسها نسخة من عام 619هـ / 1222-1223م من مقامات الحريري. أما نسخة دسكوريدس لعام 620هـ / 1224م ومخطوط آخر يُنسب إلى شخص يُكنى جاليوس يعود إلى عام 595هـ / 1199م فيحتويان على سمات أسلوبية تنتهي إلى الصنف الثاني الذي تتناوله أدناه، ويشيران إلى "التلاعف" الذي حصل بين عدة شعب من فنون هذا العصر. وتظهر في الصفحة الختامية المسمّاة: حد المتن *colophon* لمخطوط دسكوريدس لعام 626هـ / 1229م تعابير بالسريانية، ربما تدلّ على الأصل السوري أو الجزيزة الفراتية. ثم إن بعض التفاصيل العمارية المرسومة على مخطوط مقامات الحريري لعام 619هـ / 1222-1223م، وعلى نسختين من كلية ودمنة ذات صلة، جميعها ميّزة لمنطقة حلب.

أما الصنف الأسلوبي الثاني فهو أصيل هذه المنطقة ووليده هذا العصر، ويبدو أنه لم يكن لهُ عُرف ثابت وحيد، يمثل هذه المجموعة على أفضل وجه ثلاثة مخطوطات جيدة لمقامات الحريري: أحدها غير مؤرخ، وهو معروض في سانت بطرسبورغ وقد أتّج على الأرجح ما بين 621هـ / 1225م و 632هـ / 1235م، والثاني رسمه يحيى بن محمود الواسطي عام 1237م [433]؛ والثالث الذي يمكن اعتباره أكثرها تفتّانًا، والذي كان - للأسف - أكثر تعرّضاً لبطش التيار الذي يحرّم التصوير، فهو نسخة أُنجزت إبان حكم المستعصم آخر الخلفاء العباسيين (656هـ / 1258م - 639هـ / 1242م).

هناك تركيز في هذه الحال على الحركة والتفاصيل المستوحاة من الواقع، وهكذا نرى أنه عوضاً عن أن تلتتصق الملابس بالجسم تُبدي شكله، فإنّها تلتّف حوله تحت تأثير حركة سريعة. ويُسجّل هذا التأثير بقوّة من خلال حيوية الإيماءة والتعابير الحية للوجه، ورغبة أصالة هذا "الأسلوب العراقي للحركة" فإنّ فناني العصر الوسيط في العالم الإسلامي - كما في أوروبا - انطلقوا غالباً من غاذج سابقة. وعلى هذا الأساس، وفرت لهم المصادر المعازية وتلك التي لها صلة محفّزات إن لم تكن غاذج. ويرجح أن تكون الأشكال ذات الألوان البرّاقة، والمشاهد المستوحاة من تلاعب الظلّ قد وفرت خامات للاقتباس منها، إذ كان هناك العديد من المراجع المنتسبة إليها في الأدب العربي، والأدب الفارسي المعاصر وقتئذ. ومهمما كانت أصولها فيجدن النظر إلى منمنمات المقامات التي بين أيدينا، على أنها إيداعات تشكيلية ممتازة لتلك الحقيقة، وأنّها أوجد ما اتّجح على الإطلاق في البلدان الناطقة بالعربية. فالأسلوب العراقي للحركة كانت له بالتأكيد درجة من الحيوية، جعلته يبقى حياً بعد كارثة تدمير بغداد على أيدي المغول عام 656هـ / 1258م وسقوط الخليفة الحاكم وقتها. كما يظهر الأسلوب الحيوي نفسه على صفحتي غلاف رُسمت عليهما "صور المؤلفين" في افتتاحية نسخة من "رسائل إخوان الصفا" تعود إلى عام 682هـ / 1284م، بل إنّ هذا الأسلوب ينمق حتى 696هـ / 1297أو 698هـ / 1299م إحدى عشرة منمنمة تحمل رسوم ثدييات في الجزء الأول من نسخة فارسية لكتاب "منافع الحيوان" لابن



[434] غلاف الجزء 17 من مخطوطة لـ"كتاب الأغاني" ، 30.6 سم، مكتبة الامة، إسطنبول

"صور المؤلفين" التي هي خاصية الأولى. يمكن توثيق ثلاثة أصناف أسلوبية رئيسية في فن رسوم المخطوطات خلال ذلك العصر، وتتقاطع هذه الأساليب عبر مختلف المجموعات، بل يبدو أنها تعكس من حين إلى آخر أصولاً قطريّة، لكننا في الوقت الحاضر لا نستطيع تقديم تصنيف أكثر دقة، بسبب ضيّلة عدد المخطوطات وقلة البيانات التاريخية التي تحتويها.

نلاحظ في الصنف الأسلوبي الأول اعتماداً كبيراً على النماذج البيزنطية على غرار الكتب المقدسة، والأناجيل، وسير القديسين. ورغم عرض الأشخاص بعماهم وملابس شرقية فإنّ وفقاتهم وحتى تجمّعاتهم مشتقة من المخطوطات اليونانية. ومع ذلك لا توجد إلا نادراً نسخ مطابقة للأصل في كل سماتها، بل عادة ما يتم تكيف وإعادة ترتيب بعض العناصر الخصوصية، ثم إدماج موئيلات مقتبسة من مصادر أخرى، أو إضافات بروح العصر. ويتمثل الأهم من وجة النظر الفنية في "أنسنة" المشاهد التشكيلية: فتظهر علاقات شخصية بين الشخصيات عموماً ما تكون بين المتحدث والمستمع. وبالمقارنة فإن الأشكال النباتية اليونانية تكتسي الحركة هنا مزيداً من المباشرة والأهمية. وفي المقابل فإن الأشكال النباتية أكثر نفعية، وطريقة رسم الحيوانات أكثر تنوعاً: فالحيوانات رُسمت على هيئتها العاديّة أحياناً، وبلامح بشرية أحياناً أخرى [431]. أما تأثير النماذج اليونانية فيتضيّح على وجه الخصوص في تشكيل الأشخاص بأبعاد ثلاثة بواسطة الظلّ، وفي انسداد طيات الملابس

[435] تفاصيل من ورقة من "ورقة ولشكاه". 27.7 x 21.3 سم. مكتبة قصر تو باكابي، إسطنبول



على هذه الوسائل تأثير ذلك الحراك الهائل للحرفيين خلال هذه الحقبة من تاريخ العالم الإسلامي في العصر الوسيط. وقد سبق أن ناقشنا كيف أسهمت الهجرة القسرية من الشرق إلى الغرب بصورة عظيمة في مزج أساليب فنون النسيج، والفارغيات، والتحف المعدنية، ولم يشكل فن المنمنمات استثناءً عن القاعدة.

على هذا الأساس، ورغم وضوح بعض التأثيرات الفارسية في هذا المخطوط، إلا أن الخلفيات الملئنة، وعرض المشاهد على هيئة شريط، ونوع النباتات، وأسلوب الأشكال، كلها مرتبطة عن قرب برسوم المخطوطات التي أُنتجت على الأرجح في الجزيرة الفراتية أو أوسط القرن السابع هـ / الثالث عشر م. وإن النوع المعين للأرابيسك التي تملأ الخلفية على هذا المخطوط وغيره من التحف الفنية مستخدم في التحفة الفخارية القاشانية [280] العائدة إلى بداية القرن السابع هـ / الثالث عشر م. لا بل يزخرف كذلك الأقمشة، والعروش، والخيام، والوسائل، والملابس في مجموعة من المخطوطات، منها مخطوط طان لقمات الحريري يعود أحدهما إلى عام 634 هـ / الثاني ما بين 621-632 هـ / 1225-1235 م، ومخطوط باريض المنسوب إلى للمكتنّ جالينوس والعائد إلى عام 595 هـ / 1199 م الذي نُسخ على الأرجح في الجزيرة الفراتية (وقد سبق أن أشرنا إلى كل هذه التحف)، وفي زخرفة نسخة القرآن الأنضوصية. ونجد الأسلوب التشكيلي عينه في رسوم المنمنمات أصليلة الجزيرة الفراتية، كما نجده كذلك في الخزفيات ذات الطلاء الزجاجي النفوقي والتحتي التي تناولناها آنفاً [275، 272، 414، 416] سواء الأنضوصية أو الإيرانية. علاوة على أنه يمكن القيام بمقارنات أسلوبية مع التحف المعدنية المرصعة التي أُنتجت في الجزيرة الفراتية وشمال سوريا.

لقد سال كثير من الخبر في النقاشات التي تناولت مصدر هذه المادة الفريدة. ويعود هذا الجدال إلى امتزاج الأساليب الذي رأيناها في هذا المقام. وعلى الرغم من ذلك ترجح العديد من الرسوم، ومن البيانات المتعلقة بحياة الرسام، الكفّة - على ما يبدو - لصالح

بخثيشو أُنجزت في مراغة في الشمال الغربي لإيران. وقد اندثر هذا الأسلوب عقب ذلك، ولا يوجد له أثر.

لا يُميّز الصنف الأسلوبي الثالث كلَّ الرسوم داخل مخطوط معين، بل يشكّل نوعين محددين من المنمنمات. يتّألف النوع الأول من "صفحة الغلاف الأميرية" حيث نشاهد الرسم الأمامي للحاكم الجالس على عرشه مكلّلاً بناجه، بينما يحيط به مساعدون يتّصّعون الانتباه، أو ينظرون رهن إشارته، وترسم هذه الحاشية ضمن مقاييس أصغر مقارنة بالحاكم نفسه. وتوجد قرابة بين هذه الصور والتّمثيلات الملكية الساسانية المنحوتة على الصخر بالأسلوب النافر التي سبق أن كُنِّيَت كذلك لمشاهد إسلامية مبكرة مختلفة [194]. وهي تردد وجهه خاص في مخطوطات تُنسب إلى العراق، وتتألّف من عدة أجزاء من نسخة كتاب الأغانى حُرّرت على الأرجح لأمير موصلى في أثناء العقد الثاني للقرن السابع هـ / الثالث عشر م [434]، وفي مقامات الحريري العائدة إلى عام 634 هـ / 1237 م التي درسناها آنفاً. ويتألّف النوع الثاني من المشاهد المقابلة، تلك التي نشاهدتها في "كليلة ودمنة" على وجه الخصوص، حيث يحيط زوج من الحيوانات بشجرة أو بيت توسيطهما. وهذه الطريقة معروفة كذلك في التحف الفضية، والجص المنقوش، والأقمشة الحريرية الساسانية، أو العائدة إلى العصر الإسلامي المبكر. إنَّ كون هذين النوعين من المنمنمات مستخدمين في مخطوطات تُنسب إلى مناطق مختلفة من العالم الإسلامي يشهد على أنَّ التراث الفني السابق استُوْعَب بعناية وعُمِّم داخل الفنون الإسلامية للعصر الوسيط. ويمكن لنا أخيراً الالتفات إلى الرسوم الواردة في نسخة غير مؤرّخة من القصيدة الفارسية الرومنسية "ورقة وكلشاه". حيث تتألّف من مشاهد تُعرَّض على هيئة شريط عرضه أكبر من ارتفاعه، بينما تتعدّى الرسوم مساحة الشريط لتمتدّ خارج حدّيه العلوي والسفلي [435]. ولم يكن المناخ الثقافي الذي أُنجز فيه هذا المخطوط يختلف عن ذلك الذي أُنجز فيه كثير من التحف المعالية في هذا القسم من الكتاب. فلا غرابة إذاً أن نرى



[436] غلاف كتاب جلدي. يعود تاريخه إلى 1182 م أو قبل ذلك، 13.5 × 17.4 سم. المكتبة البروسية الوطنية

العصر الإسلامي المبكر. أما المثال [436] العائد إلى عام 577 هـ / 1182 م، أو قبل ذلك بقليل – أي متىً سنة تقربياً بعد المجلد [155] – فيحتوي على عدة خصائص جديدة، أصبحت لاحقاً من السمات الطاغية على فن تجلييد الكتب في العالم الإسلامي على مدى قرون عدة. وتمثل أولى هذه الخصائص في اعتماد التجليد على ثلاثة أجزاء تتكون من غلاف علوي (تلف في هذه الحال)، وغلاف سفلي، وشفة مغلقة خماسية الشكل، مربوطة في الطرف الأمامي للغلاف السفلي. ويغلب الظن أنَّ هذا التجليد الكلاسيكي ظهر لأول مرة في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م، وقد ظلَّ سمة مميزة للتجليد الإسلامي إلى غضون القرن الثاني عشر هـ / الثامن عشر م على أقل تقدير، عندما أدى تأثير تغيرات التجليد الأوروبي إلى الاندثار البطيء للشفة المغلقة. والخاصة الجديدة الأخرى التي نلاحظها هنا هي الشكل العمودي، الذي سوف ينتشر لاحقاً في كلِّ أرجاء العالم، بداية من العصر الوسيط. إنَّ الإشارة الوحيدة التي تدلُّنا على الشكل العمودي للتجليد نفسه هي غياب الكعب الأوسط على جوانب الغلاف الخلفي، بما يجعل التصميم أكبر قياساً في الارتفاع مما هو في العرض، وهو ما يُثبت أنَّ هذا المثال الذي تحت أعيننا نموذج مبكر

الأقاليم الإسلامية الوسطى بلاد المنشأ، وهو مصدر عام يُقوّيه عدد من المقارنات التي قمنا بها أعلاه. لأنَّ الرسوم لا تكفي بتصوير الحاكم ما قبل الإسلام قائداً عسكرياً تركمانياً، بل يمثل بعضها جند المشاة الصليبيين حاملين نوعاً من السلاح كان منتشرًا في أوروبا في العصر الوسيط، وفرساناً مسيحيين، بل يمكن لنا أن نكون أكثر دقة، لأنَّ صفحات من الصفحات موقعة بحرف كبيرة باسم الرسام عبد المؤمن بن محمد الذي كانت أسرته أصلية خواي في أذربيجان، ثم استقرت في كستامونو شمال أنقرة، وبما أننا نعلم أنَّ الرسام شهد هبة الوقف لفائدة مدرسة كاراتاي في قونية عام 650 هـ / 1252 م فقد يكون إذا أكثر سلامة الافتراض أنَّ عبد المؤمن كان يقطن في العاصمة ويعمل فيها آنذاك، ثم اقترح أنه زخرف المخطوط هناك في وقت ما في أثناء العقود الوسطى للقرن السابع هـ / الثالث عشر م.

إنَّ عدد المجلدات المتبقية من الفترة التي يغطيها هذا الكتاب ضئيل جداً، والمثالان لهذا الفن اللذان درسناهما آنفاً [120، 155] العاديان على التوالي إلى أواخر القرن الثالث هـ / التاسع م وأواخر القرن الرابع هـ / العاشر م مصممان بالعرض، كما جرت العادة في

الروح الإبداعية في طرائق البناء، والزخرفة، وقليلًا من النقوش المجرية. ونشاهد على بعض البوابات مهارة في الفن المبهر تعكس على الأرجح تجرب شخصية، أو بعض الظروف العابرة الفريدة. واستُخدم الأجر والحجارة كذلك، وجاورت الأشكال السورية نظيراتها الإيرانية. ويمكن تفسير الخصوصيات الأنضوصية لكوننا في إقليم حدث العهد بالإسلام يقع على حدود مهمة تفصل بين العالمين الإسلامي والمسيحي، أهل بالعديد من المجموعات غير المسلمة أو المؤلفة قلوبها، ومجتمع حوي من المهاجرين من شتى أصقاع العالم الإسلامي، ويشمل كذلك مجموعات طائفية، يعتبر معتقدها على حد التماس، من وجهة نظر الإجماع الإسلامي. إن تطورات الفن الأنضوصي حصلت بعد جيل أو جيلين من التطورات السورية، وقد اعتمدت جزئياً على إنجازات هذه الأخيرة. وسعى بعض العلماء إلى تفسير الفن الأنضوصي ملتفتين إلى الممارسات والأفكار، التي حملها إليه الأتراك من آسيا الوسطى، وإن ماهية وأصول التحف الفنية المصنعة في الأنضوص أقل وضوحاً من نظيراتها السورية، وهي تعكس أغلب التقنيات الموجودة في أماكن أخرى، مع توجّه محتمل نحو مزيد من التعقيد في تصميمها.

الإقليمان المتبقيان من الأقاليم الوسطى – أي العراق والجزيرة الفراتية – كذلك أقل وضوحاً، ما عدا استثناء واحداً. إن منشآتهم العمارية غير محافظ عليها جيداً، ويمكن نسبة ما تبقى منها إلى العمارة السورية والإيرانية. وتُعدّ مدرسة "الموصل" للتحف الفنية المعدنية ظاهرة متأخرة نسبياً يجوز تأويلاًها انعكاساً لاحتياجات طبقة اجتماعية: الحكماء الإقطاعيين والمالكين الأثرياء، أكثر مما هي تعبير عن ممارسات منطقة بأسرها. ويبدو أنَّ فن تصوير الكتب هو الوحيد الذي ظهر في هذه المقاطعات بكثافة أكثر مما ظهر في أماكن أخرى، والأسباب في ذلك لم يتضح حقاً بعد. ومثلما قسمت المغرايفيا الجزيرة الفراتية إلى عدة مناطق مستقلة منطوية، من المحتمل في آخر المطاف تعريف فنون هذا الإقليم عبر دراسة مناطق صغيرة ومنفصلة.

لكن توافر لدينا طريقة أخرى للنظر إلى فنون الأقاليم الإسلامية الوسطى وتعريف طبيعتها وتطورها. يمكن لنا بالأساس أن تتبع الفنون وفق السلالات الحاكمة، وقد دشن العلماء الأتراك هذا النموذج عندما درسو الأنضوص، وتبعدم بدرجة أقل علماء آخرون اهتموا بسوريا. وانطلاقاً من هذا المنوال يمكن أن نعرف الفن الأرتوفي (خاصة في النصف الأول من القرن السادس هـ / الثاني عشر م) المتمرّك في شمال الجزيرة الفراتية بسماته المستعارية من عدة مناطق مجاورة، وبالغياب النسبي للتلامُح الشكلي في عماراته مقارنة بالفنون الأخرى. ونعرف الفن العباسي المتأخر الذي ازدهر حول بغداد في القرن السابع هـ / الثالث عشر م، وقد تعرّفنا إليه من خلال المستنصرية، ونُظم في الحروفية المنسوبة ليقوت المستعصمي، وصور المقامات في الآن نفسه. كما يمكن مشاهدة الفن الزنكي في منطقة الموصل وأواسط القرن السادس هـ / الثاني عشر م، ثم في سوريا إبان عهد نور الدين، وهو الفن الذي آل مباشرة إلى الفن الأيوبي بإيجازاته الكبيرة المتعددة في فلسطين، والجزيرة العربية، ومصر، إثر هزيمة الفاطميين والصلبيين. أما في سوريا فقد كُتبت الذاكرة الغنية للحضارات القديمة، كي تتلاءم مع الوظائف الجديدة والأدوار المعاصرة. وفي الختام أتيحت سلاجقة الروم وبعض السلالات الأنضوصية الصغيرة التي قطنت في المنطقة فناً أصيلاً فريداً من نوعه في إقليم حدث العهد بالإسلام. لقد جمعوا وظائف وأشكالاً من سوريا والعراق أو إيران، ثم مزجوها بالتراث الغني لبيزنطة وأرمانيا وحورجيا، دون أن تنسى الأنضوص نفسه وحضاراته القديمة في العصر المتأخر.

لا ريب في أنَّ كلَّ هذه السلالات كانت تقاسم كثيراً من الناحية الأيديولوجية، وفي

للتجدد الجديد في فن التجليد. كما نشاهد أخيراً مبكراً لاستخدام التصاميم المثلثة في الزوايا داخل المستطيل الأوسط، وهي عادة بقيت منتشرة، لا في التجليد الإسلامي فحسب، بل في عصر النهضة الأوروبية كذلك، وبالاعتماد على ملحوظتين ترددان على غلاف المخطوط يمكن نسبة هذا المجلد المختوم إلى دمشق.

## الخلاصة

لا تسمح فنون العصر الوسيط في العراق، والجزيرة الفراتية، وسوريا، والأناضول بالتعيمات البسيطة والسهلة، وقد تركت رعاية الخلافة العباسين للفنون آثاراً واسعة على امتداد العالم الإسلامي بسبب الروابط التاريخية والأيديولوجية، لكن باقي المناطق كانت تحت السلطة المزدوجة لحكام إقطاعيين عسكريين منضوين دون ترتيب دقيق تحت سلالات من ناحية، وتحت طبقة وسطى حضرية من التجار والملك الأراضي من ناحية أخرى. وقد استمرت المجموعة بقية في بناء ما يمكن تسميته المدن "الإسلامية" السنوية، بمساجدها، ومدارسها الكثيرة، وغيرها من المؤسسات التي كانت تعكس ورع تلك العصور. وقد شكلَّ غير المسلمين جزءاً من الصورة، ولا سيما المجموعات المسيحية، التي شهدت نهضة فنية كبيرة (سنعود إليها بالتفصيل في الفصل الثامن)، وشيد الأمراء القلاع كذلك، وكان يحافظ عليها أفضل من القصور. أمّا الحكماء والطبقة الوسطى فقد توافرت لهم شبكة من الخانات والفنادق الجميلة، استفادوا منها في ميداليات التجارية المحلية والدولية.

كانت صناعة التحف المعدنية المرصعة في خدمة المجموعتين المذكورتين، وكانت منظومة التمثيلات الفنية الموجهة إلى مجموعة متشابهة – إلى حد بعيد – مع المنظومة الموجهة إلى المجموعة الأخرى. أمّا رسومات نسخ "المقامات" الأكثر إتقاناً فكانت محصورة لدى المثقفين العرب من الطبقة الوسطى. ويزر في التحف الفنية والمخطوطات – كما في العمارة – قدر كبير من حب التباahi. وشكلت صفحات غلاف الكتب أو أبواب البناء المزخرفة أمثلة لل усили إلى الظهور تتمّ أحياناً عن المناسبة بين أولياء الأمور والحرفيين أنفسهم، وكانت على الأرجح عائلات كاملة، وأحياناً سلالات بُرْمنها، شهيرة بين حرفيي المعادن، تsofar من مدينة إلى أخرى، ومن بلاط إلى بلاط بحثاً عن المكافآت السخية. ورغم أنَّ التقنيات الأثرية تسمح باقتناص بعض الاختلافات المحلية في التحف الفنية إلا أنَّ التشابه بينها عاملاً هو الذي يغلب، ولا سيما في التحف المعدنية المرصعة وفن الكتاب. ومع ذلك تحتاج هذه الاستنتاجات الأولى إلى مزيد من الاختبار تحت مجهر الأبحاث الإضافية. وباختصار يمكن أن نتحدث عن وجود مساندة قوية للفنون من لدن ولاة الأمور في الأقاليم الإسلامية الوسطى، وأن نشير إلى أنَّ القائمين على الفنون والعمارة كانوا يتزودون بالحرفيين من المصادر نفسها، ولقد كانت هناك نظرة موحدة بين الجميع إلى البيئة المدنية الهيكلة، وإلى المستلزمات الضرورية من أجل حياة ممتعة.

تعتقد الأمور أكثر عندما ننتقل إلى الأشكال؛ فقد شكلت كلَّ من سوريا (وتشمل فلسطين في القرن السابع هـ / الثالث عشر م) والأناضول فضاءين فنيين محددين بوضوح، ومع ذلك فإنَّ المقارنة بينهما تستقيم ولا سيما في العمارة رغم تباين كلِّ إقليم عن الآخر. وترجمت الوظائف الدينية والمدنية نفسها إلى بنيات مشيدة أساساً بالحجارة تستخدم المفردات نفسها في الهيكل والأشكال الزخرفية (البوابات، والإيوان، والصحن، والرواق.. وغيرها)، وتعرض سوريا رجاحة ووقاراً وصفاء نكاد نتعتها بالكلasicية في معالجة الحجارة، مع خطوط هندسية محددة بوضوح تام، وميل للزخرفة والكتابية الأبيقة التي لا تخلي من التماليك والحياة. في المقابل يُبدي الأنضوص مزيداً من التنوع، ومن

كذلك بواسطة وظائف فنونها وأشكالها. وعلى الرغم من ضبابية الحدّ الفاصل بينهما فقد تعايشت مساندة الحواضر للفنون مع مساندة الأمراء لها. ففي كلّ مكان - وب弋ات - مختلفة ظهرت التمثيلات التشكيلية على التحف، وفي الكتب، مما أتاح نشأة لغة أيقونية تصور الطموحات على مستويات عدّة في المجتمع أو تُنمّها. وما زالت اللغة العربية سائدة، لكن الفارسية أصبحت وسيلة تعبير مهمّة؛ وبلغت كتابة كلّيّهما درجة عالية من التفنّن لم تكن معروفة من قبل. ولعلّ أهمّ إنجاز تحقّق على امتداد هذه القرون هو خلق ظروف اجتماعية واقتصادية، وكذلك دعم طاقات إبداعية، أدّت مجتمعة إلى اختراع وسائل تقنية لإنتاج تحف فنية حقيقة وانتشارها على كلّ الوسائط، ومن ثمّ جعلها متوفّرة لقطاعات عريضة من السّكّان.

مفردات الذوق. وقد استفادت جميعها من الرفاه المطرد للتجارة والصناعة في الحواضر، بيد أنّه كان هناك العديد من الفروقات بينها، وتتضح هذه الفروقات أكثر في مجال العمارة؛ لأنّ دراسة هذا الفن جاءت بصورة أفضل من الفنون الأخرى، لكن يفترض أن تظهر النّتائج المذكورة في الخزفيات كذلك - ولا سيما بعد أن ربّت البعثات الأثرية المعلومات في هذا المجال - كما في التحف المعدنية وفي فن الكتاب، ويجب أن نضيف أنّ مساندة المسلمين للفنون لم تكن الوحيدة. كان هناك مكوّن مسيحي ضمن دار الإسلام، بل الأهم أنّ ذلك العهد كان زمن الاتصالات المستمرة بالعالم المسيحية للصلبيين، ولبيزنطة، وغيرها من المالك المسيحية. كانت أزمنة انتفع خلالها سكان المدن السورية والأناضولية، المسيحيون واليهود، من الازدهار العام. وإنما فقد تكون روح العصر Zeitgeist المشتركة هي التي ألهمت الإبداعات المدهشة في تلك الأزمنة، تماماً

كما كانت الحال مع الفاطميين (وإن كان الأمر ربما لا يتجلّى بهذا الوضوح).

ويجدر في الختام أن نتفّكر في فنون هذه القرون عبر العالم الإسلامي المتّد ما بين آسيا الوسطى والهند شرقاً، ووسط الجزائر الحالية غرباً. كانت هذه المنطقة الشاسعة المتّحدة في تغيّراتها الاجتماعية، والسياسية، واللغوية، والثقافية، والأيديولوجية المتشابهة، مترابطة







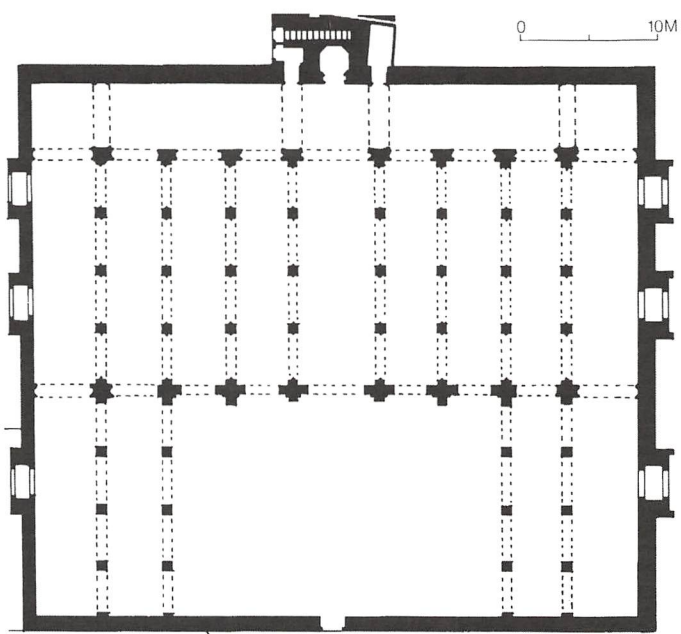
العمارة والزخرفة المعمارية

الكتيبة متوازي المستويات وليس مُكعبًا كما يُنظر إليه. والسمة المدهشة لقبة البعددين هي طريقة العبور من المرح إلى القيبة [442]؛ فهي مزيج فريد يجمع درجة عالية من الابتكار بالهندسة الكلاسيكية، بل حتى **الحِيل** الحضرة؛ لأنَّ الوحدات الإنثائية الفردية تختلف في أحجامها، والظاهر أنَّ جرَى تكيفها لهذه البنية بعينها في أثناء الإنجاز أكثر مما هي مُصممة وفق منطق هندسي مُحدد مدروس بعناية. فهي ليست قبة مقرنص، رغم أنَّ مصمميها كانوا على الأرجح بعض المبادئ المتعلقة بهذه التقنية العمارية الجديدة. ومع ذلك، فالخاصية المحيطة حقًا في هذه البناء هي عدم التأكيد من وظيفتها، ويُحتمل أنها كانت ميضة لم يتضح بعد تاريخها المعماري، أو يُحتمل أنها كانت معلمًا دينيًّا تذكارياً يُذكر بحر مقدس قصي كالكتيبة، كما يمكن أيضًا أنَّ القيبة جناح ملكي ملحق بمسجد، وشبيهة في ذلك بالقبة الشمالية لجامع أصفهان الذي درسناه آنفًا. والمؤكد على كل حال أنها تذكَرنا في حاضرة مغربية جديدة بالأشكال والمعايير المستوحة من بغداد ومكة - أو كلَّيهما - والمزخرفة بالعقود المتعانقة المنتشرة في الغرب الإسلامي.

يجب أخيراً أن نقول كلمة حول البناءات المدنية، فقد تبقى العديد من المحسن جزئياً في المغرب الأقصى وإسبانيا، كما أن بوابات الموحدين في مراكش والرباط [443] أسست الخطوط الرئيسية لكل البوابات الإسلامية الغربية اللاحقة، بعمودها الحدوة العريضة والثقلية القائمة على الركائز المنخفضة. أما قصور وسط الجزائر، فتبعد عن هذه المرحلة من البحث أقرب إلى عمارة المنطقتين الوسطى والشرقية للمتوسط، وقد تناولناها بالدرس في الفصل السابق. وأظهرت إلى النور التنقيبات الأثرية الحديثة نسبياً وبرامج الترميم المختلفة - ولا سيما في إسبانيا - عدة بقايا جزئية للمساكن الخاصة ومجمّعات القصور العائدة إلى القرنين الخامس والسادس هـ / الحادي عشر والثاني عشر م، لكنها رُمت يافرطاً أو أعيد استخدامها، وهو ما نشاهده على سبيل المثال في قصیر مُرسية العائد إلى ما بين 566-540هـ / 1171-1146م أو القصر المحسن في بالاغوير Balaguer. وتبقى أهم هذه المنشآت وأفضلها حالاً حتى اليوم جعفرية سرقسطة [444]، وتحمل اسم أبي جعفر أحمد بن سليمان من بني هود، وهو ملك من إحدى السلالات الصغيرة التي حكمت إسبانيا في القرن الخامس هـ / الحادي عشر م (440-475هـ / 1083-1049م). وأجريت عدة تحويرات على الجعفرية خلال القرون اللاحقة، ومع ذلك يُذكّرنا مظهرها الخارجي الضخم وأبراجها المستديرة بالقصور الأموية المبكرة، وبالمحسن المشيدة في كل المنطقة المتوسطية. وتمثل سماتها الأكثر لفتاً للانتباه في ساحتها المستطيلة بحواليها المترابطين من خلال قناة، وصف من العقود (البائكة) المزخرفة ببهاء. وقد اقترح مؤخراً أن هذه الساحة كانت فضاء للعکاظيات، يجتمع فيه الشعراء حول الأمير وبلاطه ضمن مهرجان من الأحاسيس تخلله المشروبات والأطعمة والموسيقى والمسامرة.

استمرّت تقنيات البناء الإسلامية الغربية في اللجوء إلى الأعراف السالفة، وتظهر صلة واضحة في الركائز والأعمدة والسواري بالمارسات السابقة. وكانت سقوف كثير من المساجد مسطحة وخشبية، وتميز في كثير من الأحيان بتأثيرات بصيرية بدعة، كما هي الحال في الكتبية ببراكش. أمّا العقود فتلت متعددة مزيداً من الانتباه، وهي حدودية بسيطة أو هي في الغالب تنوع للعقود القرطبية متعددة الفُلّق. ومن الجائز أن تتوصل التحريرات والتحاليل المستقبلية إلى تفسير هذا التنويع من خلال الحوار المتواصل بين الأجيال المتأتية

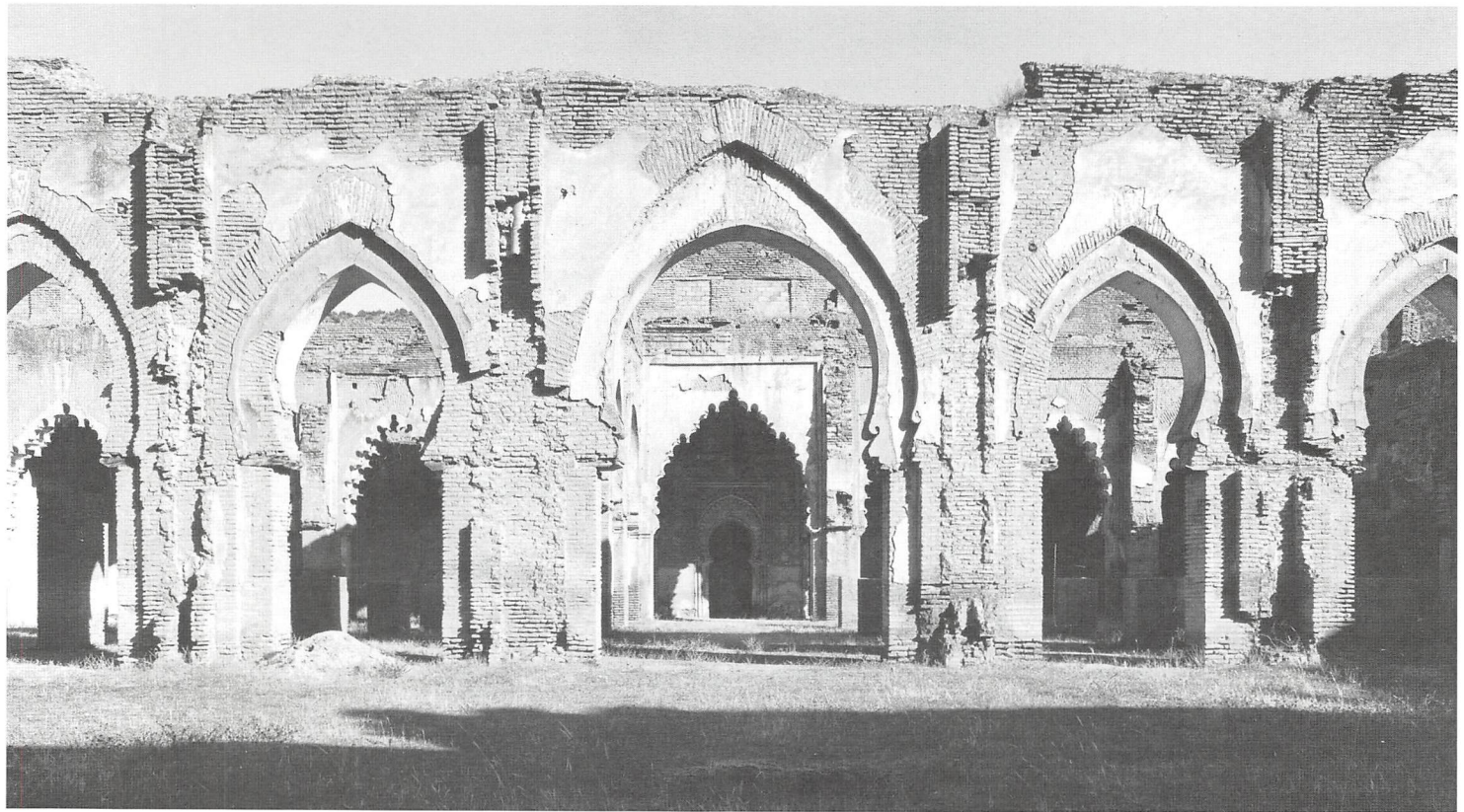
ارتبطة أهم المنشآت الدينية في العصر الوسيط بشكل وثيق بعملية تأسيس المدن الجديدة، ولا سيما في الجزء الغربي لشمال إفريقيا الذي يُواافق تقريرًا في العصر الراهن الغرب الأقصى ووسط أو غرب الجزائر، كما ارتبطت المنشآت المذكورة بنمو المدن الأكثر قدماً في الأندلس، أي إسبانيا الإسلامية. ثمّ أتى الحافر الثاني من رغبة السلالات البربرية شديدة التمسك عند بداياتها بالذهب السنّي، في فرض حضورها وسلطتها، ونرصد بها دولتي المرابطين (541-1147 م/ 453-1062 هـ) والموحدين (667-1130 م/ 524-1126 هـ). وشيدت في جميع المخواضر مساجد جامعة جديدة أو أعيد بناء القديمة منها كليةً في تينمال وسط المغرب الأقصى (426 هـ / 1035 م تقريبًا)، وفي الجزائر (488 هـ / 1096 م)، وتلمسان (530 هـ / 1136 م)، وفاس (جامع القرويين حوالي 530 هـ / 1136 م)، ومراكش (جامع الكُتبية 540-592 هـ / 1196-1146 م)، والرباط [439] (593 هـ / 1196-1197 م)، وإشبيلية (567 هـ / 1171 م). وقد اختلفت أحجامها من جامع تينمال الصغير نسبياً (438 مترًا) [437] إلى جامع الرباط [439] الشاسع. وأصلت مخططاتها البسيطة استخدام نمط القاعدة المغطاة التعميدة القائمة على السواري، لكنها أولت عناية خاصة إلى الرواق المركزي وإلى حائط القبلة. وقد رُفت صنوف من القباب لإبراز هذين العنصرين، أو بُنيت في حالات أخرى ثلاثة أجنحة متوازية مع حائط القبلة لتفصله عن البيهق الرئيسي المخصص للمصلين. وينتهي في جامع الرباط واحد وعشرون رواقاً عند هذه الأجنحة، وكان المصلى فيسحاً إلى الرواق المحوري المركزي كان هناك جناح عريض يمتد على طول ثلاثة من الجدران الأربع، وكأنه يشكل إطاراً محيطاً بالجامع. لم يقترح أحد حتى الساعة وظيفة لهذا الترتيب غير المألوف، لكن ما من شك في أنه كان مدروساً بعناية، إذ أثبتت كريستيان إيوورت العناية الفائقة التي أوليت في هذا الجامع إلى أدق تفاصيل الإنشاء والتصميم؛ كانت المحاريب عميقية ومزخرفة بكثرة في العادة، وفق العُرف القرطبي السابق زميلاً. تمت المحاريب في كثير من الأحيان إلى ما بعد الجدران الخارجية؛ ومن المحتمل أن السبب وراء هذه الخاصية غير المألوفة يكمن في الحاجة إلى المساحة الضرورية لركن المنابر المتحركة - التي ما زالت منتشرة وقتئذ - داخل أو قرب مشكاة المحراب، وكانت أشهر المآذن تلك المطلة فوق جوامع إشبيلية [440] والرباط ومرacky، وهي منشآت مربعة تقليدية قليلة الزخرفة تشكل الرموز المنية والشاهقة للحضور الإسلامي الذي كان يعيش فترة انتعاش متجدد. لا نكاد نعرف شيئاً عن الأنواع الأخرى من المنشآت الدينية، باستثناء بعض الضرائح في إفريقيا، وقمة العددين في مراكش [441، 442]، التي لم تُقدم حتى الآن تفسيرات مقنعة بخصوصها، وتشير كتابة نصية فيها إلى أن هذه القبة تعود إلى سنة 510 هـ / 1117 م، وهي على شكل مستطيل صغير غير مأذوف (30 م × 5.50 م) تُغطيه قبة، ولا توجد نظائر معروفة في الشكل والقياسات ربما باستثناء الكعبة في مكة، والملاحظ أن شكل

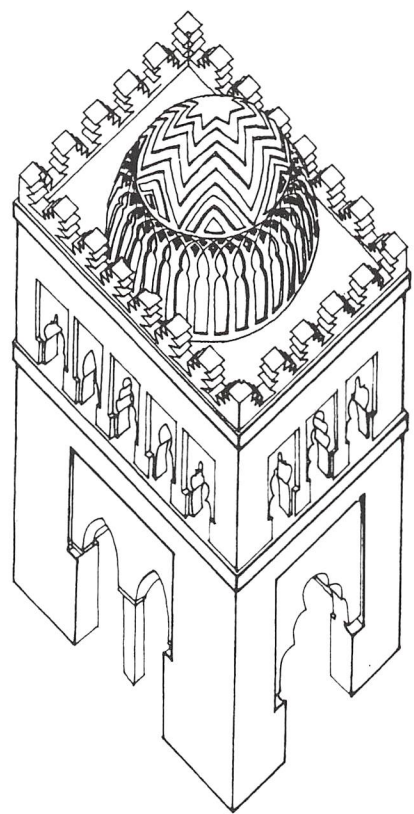
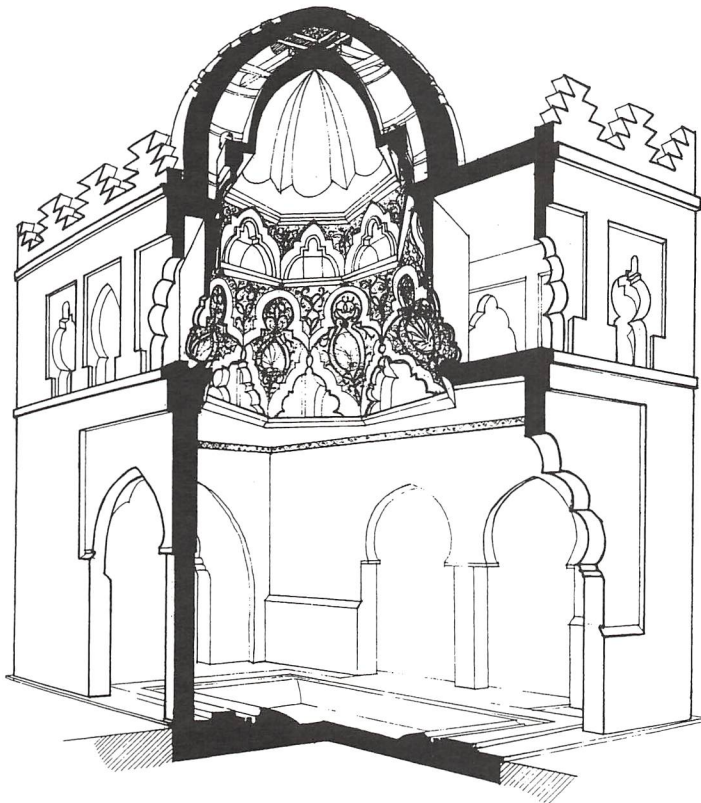


[437] تونس، جامع، 1035 م، مخطط

[438] تونس، جامع، 1035 م، منظر عام

[440] إشبيلية، مئذنة جيرالدا، القرن الثاني عشر الميلادي



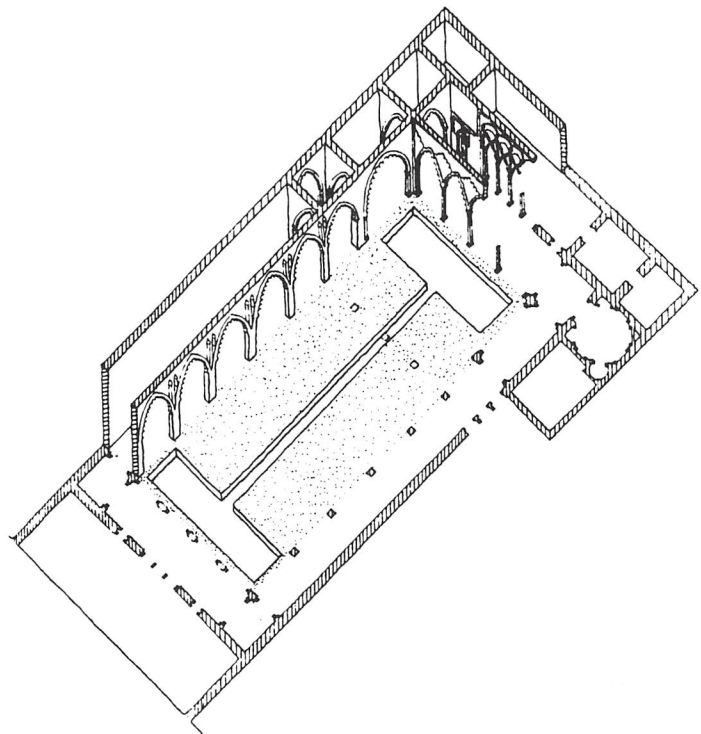
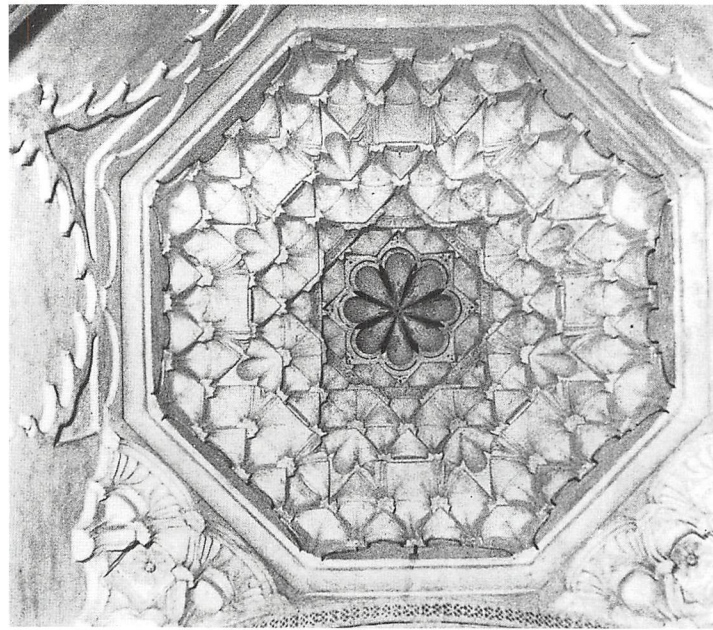


[441] مراكش، قبة البعدين

[442] مراكش، قبة البعدين، رسم، منطقة التحول، القبة

[443] الرباط، قصبة الوداية، عصر الموحدين





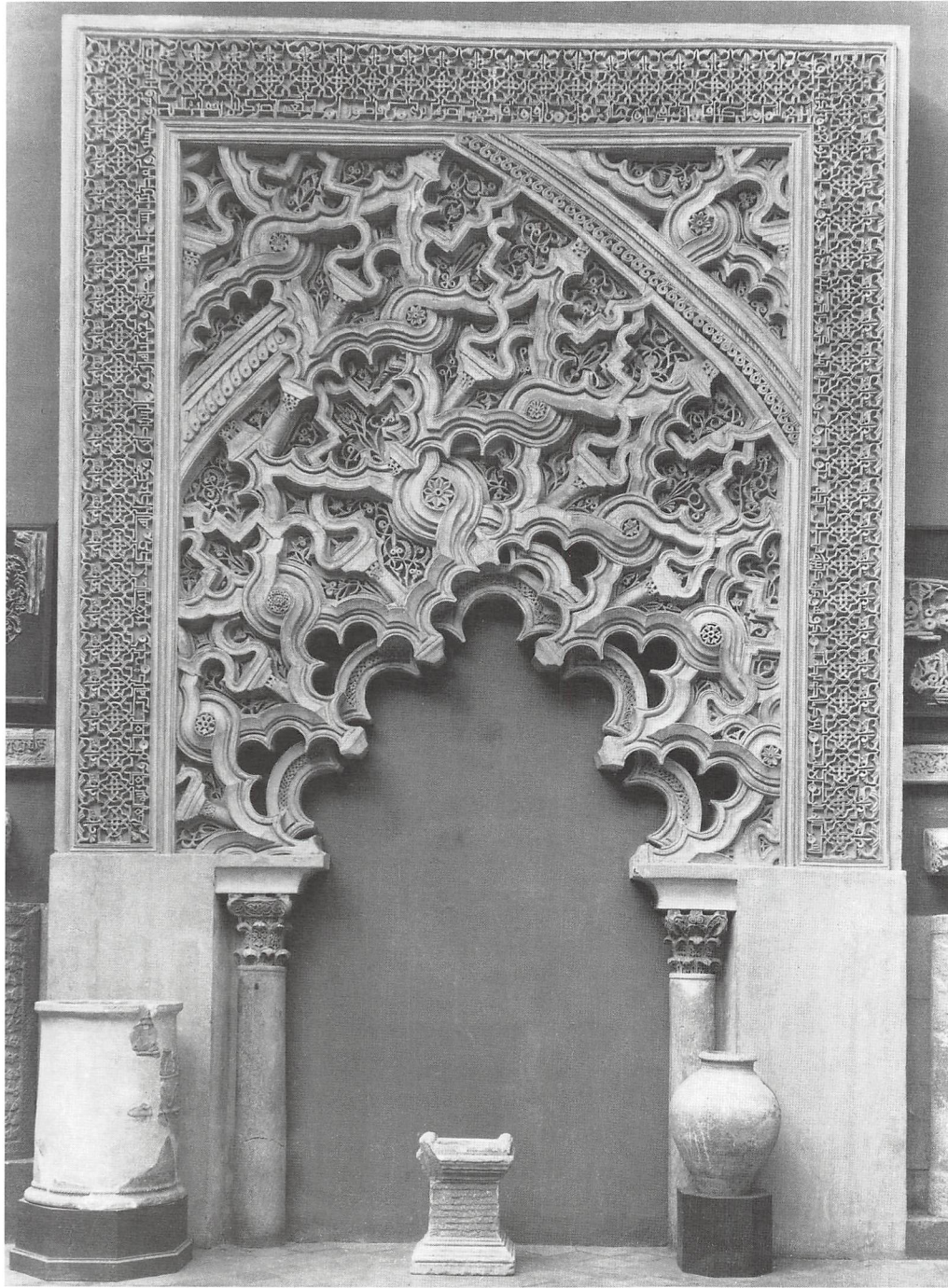
[444] سرقسطة، المغيرة، رسم من إرتفاع

من ولاة الأمور والفنانين، إذ يُحتمل أنهم طوروا أعمال سابقיהם، ساعين إلى منافسة النماذج القرطية الرفيعة. لكن الدراسات المطلوبة ليست متوفّرة حتى الآن، ويوحي إلينا الانطباع الأولي بأن التموج المعماري السابق تواصل دون انقطاع. ولقد سمح استخدام الجص ياتّج عدد متزايد من الأنماط لتشكيل المساحات الداخلية. وهكذا فإننا نشاهد في تينمال أن مستوى ارتفاع العقود يشير إلى أهمية الأجنحة، ليبرز أن أهمّها على الإطلاق هي تلك المحیطة بالقبة قدام المحراب [446].

تجلى الخصائص الأكثر أهمية للمنشآت الإسلامية الغربية في ظهور المقرنص وتطوره من ناحية، وفي تنوع التصميمات الزخرفية واستخداماتها من ناحية أخرى. وقد بدأت القبة المُصلّعة تختفي تدريجيًّا في القرن السادس هـ / الثاني عشر م، أمّا القبة القائمة على الحنيات المُحورة - كقبة البعددين في مراكش - فهي نادرة. وقد استبدل كلاهما بقبة المقرنص التي تطورت بادي الأمر في الأقاليم الإسلامية الشرقية، لتصورَد على الأرجح من هناك. ولا شك في أن مقرنص شمال إفريقيا مشتق من النماذج المُطورة في أماكن أخرى، لكنه مع ذلك أصيل من عدة أوجه. وشيد المقرنص على قاعدة مستطيلة أو مربعة كذلك، لكنه عمومًا لم يكن حاملًا من الناحية البنائية، بل حجابًا جصيًّا يتّألف من القطع العمارية ويُخفي القبة الحقيقية أو السقف. وكانت بعض مقرنصات فاس [447] وتلمسان، - ولا سيما مقرنص الكابيلا باللاتينا بمدينة باليرومو (انظر الفصل الثامن أدناه) المدهش - معقدة ومتشاركة فعلًّا، وقد طلّبت دراسات مستفيضة في التخطيط والتصميم. كما تعين بوجه خاص تحديد الوحدات الإنسانية الدقيقة التي يمكن تكييفها لأيّ فضاء معماري، وتتشكل هذه الوحدات في العادة من لوحات مُتحنية ومُقطّعة كالأعشية، مُثبت بعضها مع بعضها بعض بواسطة شبكة من الأعمدة الصغيرة. رغم ذلك - ومهمما كان التعقيد الهندسي الذي

تُعبّر عنه - فهي تعكس كذلك في آخر المطاف رتابة زخرفية مصقوله ببراعة، ومكررة في غالب الأحيان.

أما في مجال الزخرفة المعمارية، فيمكن الإشارة إلى نقطتين، أولاهما أن الزخرفة في إسبانيا (المتفرّعة من فن قرطبة) في أثناء القرن الخامس هـ / الحادي عشر م أكثر تعقيدًا مما كانت عليه في البداية في شمال إفريقيا. وتكتفي مقارنة الألوان الجصية للجغرافية في سرقسطة [455] التي تكسر بشدة المحاور القرطية بالتصميمات الهندسية والمعمارية البسيطة والصادمة التي تُحيط بمسكاة محراب تينمال [446]. ويتكوّن الجزء الأوفر من تاريخ الزخرفة المعمارية الإسلامية الغربية من تناوب هذين الاتجاهين: واحد صار ممحافظ، والآخر إبداعي وواسع الخيال. والنقطة الثانية أن الجص كان الوسيلة الزخرفية الأكثر انتشارًا، فقد أتاحت استقلاليته النسبية عن البنية لحرفي الزخرفة مجالًا شاسعًا من الحرية في تطوير محاورهم، إضافة إلى أن الموتيفات كانت - ربما - تُلون كذلك.



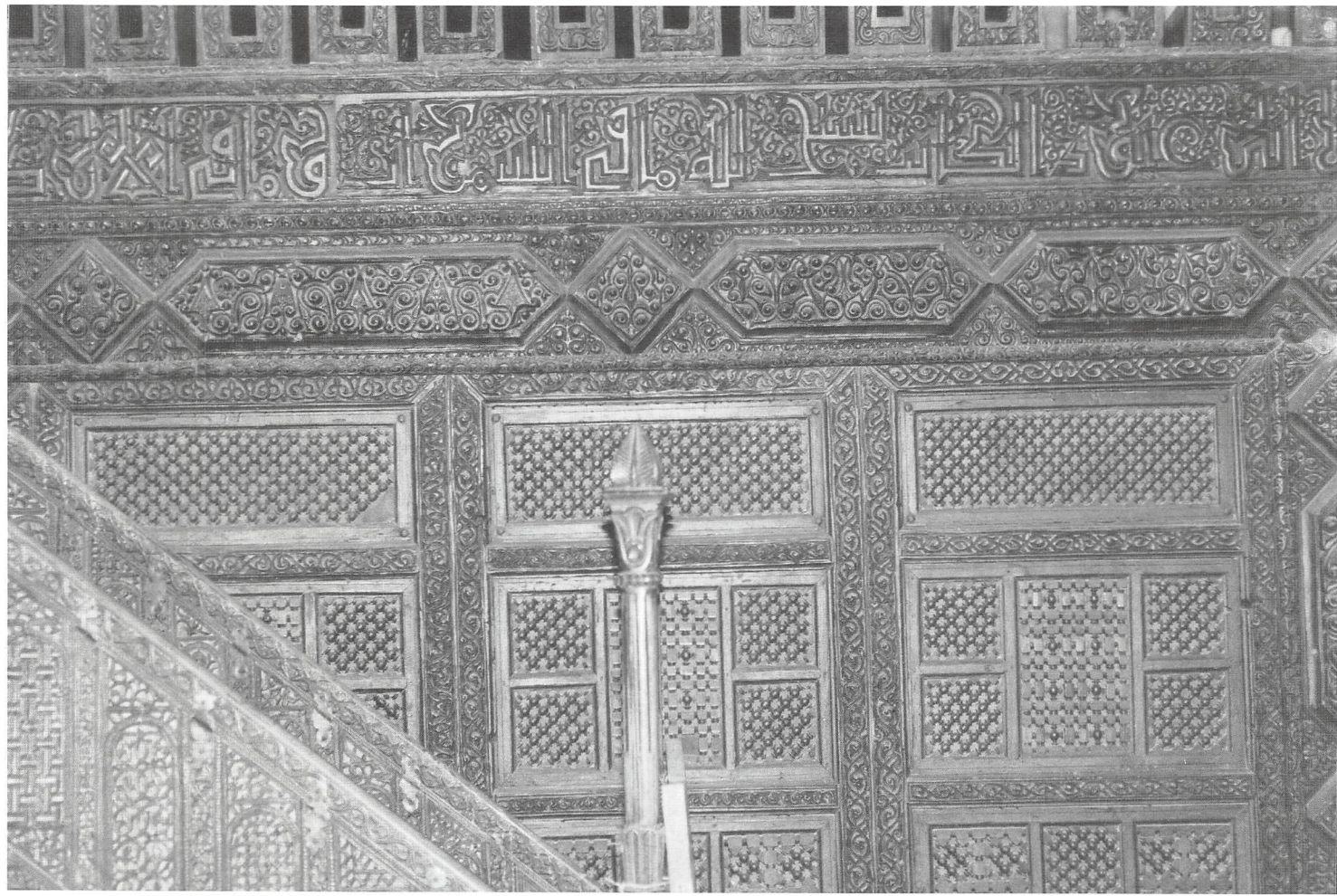
[445] باب من الجص من المغفرية، سرقسطة، القرن الحادى عشر  
الميلادى. مدرید، المتحف الوطنى للآثار.

[446] تبندل، جامع، 1035 م، القبة أمام المحراب

[447] فاس، جامع القرويين، معظمه 1135 م، مقرنصات القبة

والظل المميزة لأفضل إنجازات الخلافة، إلا أن التصميمات - ولا سيما في المغرب الأقصى - أكثر صلابة وتكراراً، والورقات جافة. ففي البناءات الموحدية المتأخرة يوجه خاص كالكتيبة - حلّت الزخرفة المتينة محل الرفعة الأنثقة لقرطبة. وعلى الرغم من أن بعض العلماء الأوائل عدُوا هذه التحولات انحطاطاً مقارنة بمثالية القرن الرابع هـ / العاشر م، فعلّم من الأجدر أن نحاج بأنها تصور الذوق الجديد للسلالات البربرية التي وحولت من خلال نقاءها الثنائي ascetic puritanism الخاص تراث إسبانيا الأموية، وكانت توحّي بقوة إقناع حقيقة، أو تشير على أقل تقدير، إلى حضورها، ولا سيما على جدران المساجد وبوابات المدن. ولقد قرأ البعض في هذه التماذج المدنية دلالات أكثر عمقاً من مجرد الزخرفة، كما في المغفرية حيث يمكن إثبات وجود سياق ثقافي من القصائد ذات

كانت جل التصميمات مشتقة من العمارة. ويصح ذلك في مجال المقرنص، وكذلك فيما يتعلق بزخرف المآذن، ولا سيما الثالث الشهير لإشبيلية والرياط ومراكش. ونشاهد في هذه الحال عقوداً متعددة الفُلَق، متقطعة وتقليدية بما يكفي، تُسجّل على شكل زربية لتنطّي مساحة الجدار بحسب ما يراه الفنان ضروريًّا. أمّا في الحالات الأخرى فقد توصل استخدام الكتابة والتوليفات الهندسية والأرابيسك البناءية التي تُبرّز المساحات شبه المثلثة الفاصلة بين الأقواس أو العقود أو جوانب المحاريب. كما تُضفي في حالات أخرى بعدها جديداً على المقرنص، مثلما هي الحال في العديد من لوحات قباب القرويين. وما زالت ورقات الأفْنُت والدالية وسعفات النخلة المنتشرة في الفن الإسلامي الغربي منذ العصوب الأموية حاضرة هنا. وإنّ نجد بين الفينة والأخرى شيئاً من ثراء التفاصيل واللعب بالنور



أولاً، ثم في مصر [99، 83].  
الأرابيسك. ويشي العيد منها بدينه تجاه الأسلوب مائل الحواف الذي رأيناه في سامراء  
الشريط الخطوطى شريط آخر مزخرف على امتداد عدة لوحات بسلسلة من تصميمات  
المزوّى على خلفية نباتية، وتحيط بها زينة على هيئة فتحات السُّور، ويتدلى تحت هذا  
بالزخارف البديعة المنقوشة والمحفوره، وتتألّف من شريط مسترسل من الخط العريض  
التي شهدتها المغرب العربي ثراءً وازدهاراً. والمقصورة حوزة خشبية للحماية، مزدادة

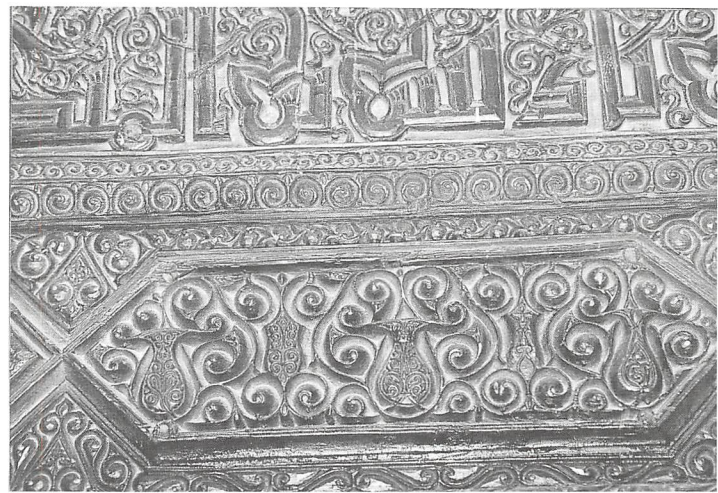
ومن المحتمل جدًا أن اللوحات المستطيلة والشاععية المكونة من قطع خشبية منفصلة، والمتبعة من سقف هذا الجامع [450] قد صُنعت كذلك تحت رعاية الحاكم نفسه، وبسبب آفات الزمان والإنسان لم تبق إلا قطع قليلة جداً من السقوف الخشبية للمساجد القائمة على السواري العائدة إلى الفترة الزمنية التي يُعطيها هذا المؤلف، والقادمة من الأقاليم الإسلامية الغربية. لكن العدد القليل نسبياً من عناصر السقوف المتبعة يسمح لنا بأن نحدد إلى درجة ما أنواع السقوف المألوفة في زمن معين، والزينة المحبذة، والألوان الرائجة، والتقنيات الزخرفية المستخدمة. إن العناصر المتبعة من المسجد الجامع بالقيروان لا تقدم لنا أجوية عن كل هذه الأسئلة فيما يتعلق بالعصر الزييري في إفريقية فحسب، بل إشارات لللنماذج التي اقتُبست منها في الأقاليم الإسلامية الوسطى، كذلك. ففي التصميم النباتي

التوجه الاجتماعي. ويمكن القول إلى حد ما إن التحريرات الحقيقة في الأشكال الزخرفية القوسطية للعمارة الإسلامية الغربية تخطو خطواتها الأولى؛ لأن عليها التخلص من عباءة المقارنة المستمرة بما أبْنَجَهُ الخلافة خلال القرن الرابع هـ / العاشر م.

التحف الفنية

عندما استولى الفاطميين على مصر وأسسوا القاهرة ليجعلوا منها عاصمتهم سنة 362هـ/973م (انظر الفصل السادس)، نصبوا بولوغين بن زيري واليهم على إفريقية. لكن ما إن وصلوا إلى مصر حتى بدأ يتناقص اهتمام الفاطميين بالغرب العربي، لافتتهم ببولوغين. ثم اتضاع بعد فترة وجيزة أن سلالة مستقلة - الزيريين - كانت في طور الظهور، تلك السلالة التي سوف تفتح عصرًا دام ثلاثة عشر سنة من السيادة البربرية المطلقة تقريبًا على الأقاليم الإسلامية الغربية، في سعيهم لمحاكاة ولادة أمورهم - وهي ممارسة بدأها والد بولوغين (زيري)، قبل أن يصبح ابنه حاكمًا مبدة طويلة - استولت هذه الأسرة الحاكمة على العاصمة الفاطمية لشمال إفريقيا (صبرة المنصورية) الواقعة على بعد أقل من ميل جنوب القيروان.

تُعد المقصورة المصنعة للجامع الكبير بالقيروان [449، 448] من أجمل الأعمال الفنية التي تُسند إلى الزبيريين، وقد أمر بصنعها الحاكم الزيري المعز بن باديس (حكم ما بين



وفاطمية وزيرية إفريقية، ثم عباسية من بلاد ما بين النهرين. كان الجص المنقوش والملون أحد المواد المستخدمة لهذه الزخرفة المعمارية. ولم تنتشر موجة هذه الزينة من الحاضرة العباسية باتجاه الشرق فحسب [206]، بل كذلك باتجاه الغرب، مروزاً بإفريقية. وازدانت بنيات قلعةبني حماد بالجص - ولا سيما تلك التصميمات الهندسية المتكررة بلا نهاية - التي تعطي للزخرفة مظهر الزريبة المنسوجة، بل يبدو أنَّ هذه التصميمات كانت - عبر مرورها بمنشآت كالجغرفية بسرقسطة [445] - وراء ولادة العُرف الفنِي في الأندلس الناصرية الذي أنتج الخطوط الجصية الرائعة على جدران قصر الحمراء وغيره من البناءِ ذات الصلة.

كانت الزخارف الخزفية الملموسة وسيلة أخرى لتجميل منشآت هذه العاصمة الحمدانية، ويبدو أنها انتجت كَلَّاها على المكان عينه، ويجد الباحث نفسه أمام إغراء شديد يتمثل في تخمين أنَّ البلاطات الخزفية المتعامدة ذات البريق المعدني [451] - وقد عُثر عليها متراوحة مع بلاطات مشتملة فيروزية أو خضراء وأحادية اللون - يتعين إسنادها إلى الحرفيين المهاجرين المذكورين أعلاه. ولعلهم جلبوا هذه التقنية معهم ثم أنجزوا البلاطات بأنفسهم، أو دربوا الصناع المحليين على إنتاجها. واستُخرجت في قلعةبني حماد تسع وأربعون بلاطة من هذا النوع، وقد عُثر عليها في قصر الملك وقصر المنار العاديين إلى ما بين 460هـ / 1068م و 483هـ / 1091م، وهو إطار زمني يدعم هذه الفرضية.



الذي شاهدناه على هذه اللوحة الشعاعية متعددة الألوان علىخلفية الحمراء يتجلّى الموروث ما قبل الإسلامي في الإشارات إلى قرون الوفرة الكلاسيكية وإلى الحواشي اللؤلؤية الساسانية، غير أنَّ الفريقيات وعدداً من السمات الثانوية تُعيد النمذج الأصلي لهذه الأعمال - بكل تأكيد - إلى العصر الإسلامي المبكر. وهكذا يجب النظر إلى هذه اللوحات الشعاعية في سقوف الجامع الكبير للقيروان - العائد إلى القرن الخامس هـ / الحادي عشر م - على أنها تعكس السقوف السابقة زمنياً التي لم يتبقَ منها على ما يبدو إلا عناصر قليلة. وبما أنَّ لدينا بعض لوحات السقوف الشعاعية المعاصرة العائد إلى الترميمات الفاطمية التي أُجريت سنة 426هـ / 1035م على المسجد الأقصى بالقدس يمكن لنا أن نصرّح - ولا غرابة في ذلك - بأنَّ العناصر الزريرة تتسمى إلى الأعراف نفسها، وإن كانت على ما يبدو أقلَّ تطوراً.

عين - سنة 386هـ / 997م - أحد الأمراء الزبيديين عمَّه حماد بن بولوغين واليَا على عشرين وسبعين الواقعتين في الجزائر الحالية، وقد آل هذا التعيين إلى تأسيس سلالةبني حماد في المغرب العربي الأوسط سنة 405هـ / 1015م، كما كان السبب في ثورة زاوي بن زيري (أحد أجداد الأمير) الذي فرَّ إلى الأندلس سنة 392هـ / 1002م ليُعلن وقتها بعية مجموعة من أقاربه ولإٍ مستقلة عاصمتها غرناطة. ومع حلول العقد الثاني من القرن الخامس هـ / الحادي عشر م أصبح الزبيديون في المغرب العربي منقسمين إلى ثلاثة أفراد: واحد في إفريقية، والأخر في المغرب الأوسط، والثالث في الأندلس.

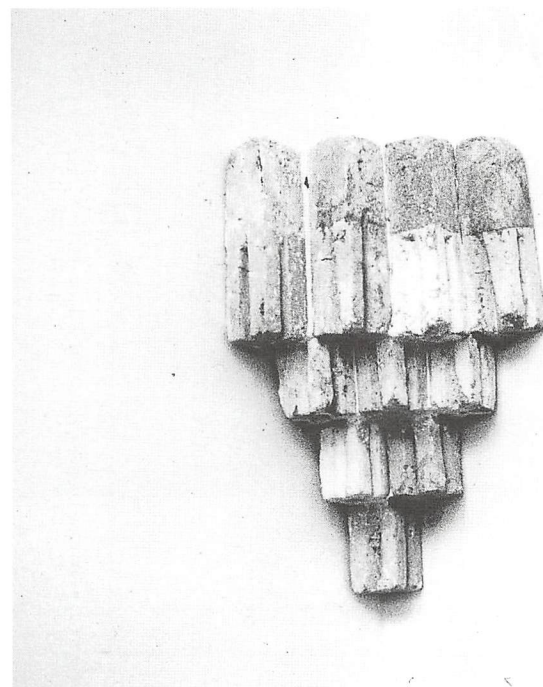
تأسست عاصمة السلالة الحمدانية (قلعةبني حماد) سنة 398هـ / 1008-1007م، وقد عرفت هذه المدينة المحصنة ازدهاراً غير متوقع وزيادة في عدد سُكّانها عندما دمرت قبائل بني هلال وبني سليم القironان عام 444هـ / 1053م. وجأ الإفرقييون عموماً وسكان القironان بوجه خاص إلى العاصمة الحمدانية بحثاً عن موطن آمن، وقدِّم العلماء والطلبة والحرفيون والتجار من كل حدب وصوب، إذ جلبتهم الفروس الهائلة التي تقدمها القلعة لم يتخصص في العلوم والفنون ومن يشتغل بالتجارة، وكانت القوافل تتواجد على المدينة قادمة من العراق والخجاز ومصر وسوريا وكل مناطق المغرب العربي.

كانت المنشآت التي تُعمر عاصمة الحكم مُزخرفة بعناية مدققة وذوق رفيع، ونظرًا إلى هجرة الحرفيين الإفريقيين - المشار إليها - إلى هذه العاصمة الجبلية فلا غرابة في أن تظهر على كثير من الزخارف والتحف المصنوعة للحكام الحمدانيين ورعاياهم أصولٌ أغلبية

وكما كانت الحال في إفريقيا يبدو أنَّ هذه التقنية الفاخرة كانت مُخصصة حصرياً تقريباً للزخرفة العمارية. أمّا موئيلات هذه البلاطات، فهي نصيّة ونباتية (سعفات في الغالب) وهندسية (أكثُرها أشكال مدبة وشرايط متّوِجة).

رغم أنَّ الزخرفة العمارية الخزفية أدت - كما رأينا - دوراً في زينة البناء في كل من الأقاليم الإسلامية الوسطى والغربية خلال العصر الإسلامي المبكر، إلا أنَّنا نجد أنفسنا غير مجھزين البتة لتفسيير انتشار هذا الزخرفة التي عُثر عليها في قلعةبني حماد. ولا تقتصر قلة مواردنا الدراسية على المجال الكمي، بل تمتَّد إلى الأشكال التي اتَّخذتها هذه الزخرفة كذلك. وقد استُخدمت عدة أشكال جديدة إضافة إلى المربعات البسيطة، والأقواس، والنجمون، والأشكال المتعامدة والمثنية، أو مزيج من تلك التي شاهدناها في سامراء ومختلف عواصم إفريقيا. ونجد في هذا المقام عناصر معمارية خزفية لماعة لأول مرة. كما تكتسي أهمية خاصة وفردية سلسلة الخزفيات المطلية جزئياً بالمادة المماثلة (وهي مربعة في مقطعها الطولي يتخللها شق في وسط كل جانب، يجري على طول القطعة، ولها مساحة مقعرة صغيرة تتوسط أسفلها) [452] المذكورة أعلاه. ويغلب الظن أنَّها كانت توَلَّ تحت السقف لتُكون أطنافاً مستندة صغيرة، أو تُركب على مستويات مختلفة لتشكل كورنيش من التديليات. وبما أنَّ هذه القطع الخزفية لم تكن قادرة على حمل أي ثقل، فقد كانت لها وظيفة جمالية بالأساس.

إلى حدَّ هذا العصر لم تؤَدِّ الزخرفة العمارية الخزفية المماثلة في أيٍ مكان من العالم الإسلامي الوظيفة الكبيرة التي أدتها في قلعة حماد. فالزخرفة المعمارية الخزفية المبكرة لم يكن هنا مصدر إلهام فحسب، بل نجد كذلك أنَّ العديد من الأشكال تُرجمت إلى المادة



[452] عنصر بنائي مطلي بالألوان أحادية، كل جزء 4.6x16 سم. متحف سطيف، سطيف، الجزائر

[454] قارورة عطر فضية مذهبة ومرصعة بالتبالو. يعود تاريخها إلى ما قبل 1044 م وبحلول 1103 م، الإرتقان 15.6 سم. متحف مقاطعة تيرول، تيرول، إسبانيا

[453] صندوق عاجي، مؤرخ بتاريخ 441هـ / 1049-50 م، 34x23.5x23 سم. المتحف الوطني للآثار، مدريد





[455] تفاصيل من حوض رخامي، 42x67 سم. متحف الموردن، شاطبة، إسبانيا

على الصلة الوثيقة بين ملوك الطوائف، وبلاطات الحكم في الساحل الجنوبي للمتوسط. توّقّفت ورشات قرطبة ومجمّعات قصور المدينة الزهراء عن تصميم التحف العاجية الزخرفية الأنيقة في أثناء عصر انحطاط الدولة الأموية، لكنّ مركز مقاطعة قويّنكة Cuenca استمرّ في إنتاج هذه العلب الفاخرة، ويظهر ذلك بكلّ وضوح على الحُفَّة [453] المصنّعة في عصر ملوك الطوائف بطليطلة، كما يظهر تأثير الأسلوب الفني لحقبة الخلافة المبكرة. غير أنّ التصميمات أصبحت مسطحة وأكثر تكراراً [145].

في المقابل تميّز قارورة العطر الفضيّة المذكورة المزخرفة بطبعيم النيلو [454] بتأثيرات محلية، كما تظهر عليها كذلك تأثيرات من خارج شبه الجزيرة الإيبيرية. فالتصميمات الحروفية المتّاظرة والبارزة تشي باعتمادها على كلّ من تراث المصـر القديم والتراث الساساني للـفن الإسلامي المبـكر، وهي تذكـرنا بتكييف هذا التـصمـيم في اللـوحـات الشعاعـية للـسـقوـفـ في إـفـريـقـيـةـ [450]ـ،ـ وبالـلـوـحـاتـ الـخـشـبـيـةـ لـلـأـبـوـابـ الـفـاطـمـيـةـ الـعـاصـرـةـ،ـ كـمـاـ أـنـ طـرـيقـةـ زـخـرـفـةـ الـوـرـقـاتـ نـفـسـهـاـ تـذـكـرـ بالـأـعـرـافـ الـإـفـرـيقـيـةـ وـالـمـصـرـيـةـ.ـ وـإـنـ مـقـارـنةـ هـذـهـ التـفـاصـيلـ عـلـىـ الـقـارـوـرـةـ،ـ بـتـلـكـ الـوـارـدـةـ فـيـ مـقـصـورـةـ الـقـيـرـوـانـ [449]ـ وـعـلـىـ الـحـفـةـ الـمـصـنـعـةـ لـلـوـزـيـرـ الـفـاطـمـيـ صـدـقـةـ بنـ يـوسـفـ [339]ـ مـشـيـرـةـ لـوـلـفـتـةـ لـلـاتـبـاهـ بـوـجـهـ خـاصـ.

كان الحوض [455] نافورة على الأرجح، ويُعرف في الغرب باسم بيلا دي خاطبة Pila de Jativa، وتبدو عليه تأثيرات فاطمية قوية، ولا سيما في الواقعية التي تُميّز بعض الدواوين المرسومة على الشريط الزخرفي المحيط كليّة بالحوض، وبعض الموئيّات نفسها. ورغم أنّ الأيقونة التشخيصية ليست غريبة على إسبانيا في العصر الوسيط - ولا سيما في

الخزفية بينما ظهرت في الأصل بالجص أو الطوب أو الرسم أو الحجارة. ولقد انطلقت موجة هذا النوع من الزخرفة المعمارية من قلعة بني حماد ومن بجاية: (العاصمة الحمادية اللاحقة على الساحل المتوسطي) لتنتشر لا في إسبانيا والمغرب فقط - حيث أصبحت سمة مميّزة لعمارة تلك القرون - بل في أوروبا كذلك.

على امتداد الجـزـءـ الـأـكـبـرـ مـنـ الـقـرـنـ الـخـامـسـ هـ /ـ الـخـادـيـ عـشـرـ مـ (ـسوـاءـ فـيـ أـثـاءـ الـهـيـارـ الـدـولـةـ الـأـمـوـيـةـ أـوـ بـعـدـ سـقـطـهـ كـلـيـةـ سـنـةـ 421ـ هـ /ـ 1031ـ مـ)ـ حـكـمـ عـدـدـ مـنـ الـمـلـوـكـ الـمـسـتـقـلـيـنـ عـرـفـواـ بـمـلـوـكـ الطـوـاـفـ تـلـكـ الـمـنـطـقـةـ فـيـ الـأـنـدـلـسـ الـتـيـ كـانـتـ سـابـقـاـ تـحـتـ حـكـمـ الـخـلـافـةـ بـقـرـطـبـةـ،ـ وـكـانـ أـهـمـ مـلـوـكـ الطـوـاـفـ حـكـامـ غـرـنـاطـةـ وـسـرـقـسـطـةـ وـإـشـبـيلـيـةـ وـطـلـيـطـلـةـ.ـ وـسـبـقـ أـنـ رـأـيـنـاـ فـيـ الـعـصـرـ الـإـسـلـامـيـ الـمـبـكـرـ كـيـفـ أـنـ دـوـرـةـ التـبـيـيـ وـالتـكـيـيـ وـالتـجـدـيدـ فـيـ مـجـالـ التـحـفـ الـفـنـيـ فـيـ الـأـقـالـيمـ الـإـسـلـامـيـ الـوـسـطـيـ كـانـ لـهـ صـدـقـىـ لـدـىـ مـخـتـلـفـ الـمـرـاكـزـ الـفـنـيـةـ الـمـعاـصـرـةـ فـيـ الـأـقـالـيمـ الـإـسـلـامـيـ الـغـرـيـبـةـ،ـ وـلـمـ تـشـكـلـ الـأـعـمـالـ الـمـنـتـجـةـ فـيـ الـمـغـرـبـ الـعـرـبـيـ خـلـالـ الـفـتـرـةـ الـقـرـوـسـطـيـةـ الـلـاحـقـةـ استـثـنـاءـ مـنـ هـذـاـ الـمـنـوـالـ.ـ وـهـكـذـاـ إـنـ النـسـخـةـ الـغـرـيـبـةـ لـلـفـنـ الـإـسـلـامـيـ الـكـلـاـسـيـكـيـ الـلـاحـقـةـ تـطـوـرـتـ فـيـ الـأـنـدـلـسـ وـشـمـالـ إـفـرـيقـيـاـ قـبـلـ عـامـ 390ـ هـ /ـ 1000ـ مـ اـزـدـادـتـ تـطـوـرـاـ خـلـالـ الـقـرـنـيـنـ وـالـنـصـفـ الـلـاحـقـينـ.ـ وـلـاـ سـيـماـ فـيـمـاـ يـتـصـلـ بـالـأـنـدـلـسـ.ـ تـضـخـ حـلـالـ الـقـرـنـيـنـ وـالـنـصـفـ الـلـاحـقـينـ.ـ وـبـالـفـعـلـ.ـ وـلـاـ سـيـماـ فـيـمـاـ يـتـصـلـ بـالـأـنـدـلـسـ.ـ تـضـخـ تـأـثـيرـاتـ النـسـخـةـ الـخـصـوصـيـةـ لـشـبـهـ الـجـزـيـرـةـ الـإـيـبـيرـيـةـ مـنـ الـفـنـ الـإـسـلـامـيـ الـكـلـاـسـيـكـيـ؛ـ لـأـنـهـ أـنـجـزـتـ خـصـيـصـاـ مـلـوـكـ الطـوـاـفـ وـرـعـاـيـاـهـ.ـ لـكـنــ إـضـافـةـ إـلـىـ ذـلـكــ تـظـهـرـ تـأـثـيرـاتـ أـعـقـمـ مـصـدـرـهـ الـنسـخـ مـتـجـدـدةـ فـيـ مـصـرـ وـشـمـالـ إـفـرـيقـيـاـ،ـ وـلـقـدـ كـانـ هـذـهـ الـمـصـادـرـ بـالـغـةـ الـتـائـيـةـ خـلـالـ الـفـتـرـةـ الـتـيـ نـحـنـ بـصـدـدـ دـرـاستـهـ؛ـ لـأـنـ الـمـيـالـدـاتـ الـتـجـارـيـةـ وـالـرـوـابـطـ الـعـالـيـةـ حـافـظـتـ



[456] أسود حجرية، يعود تاريخها إلىربع الثالث من القرن الحادي عشر ميلادية. في موقعها الأصلي، قصر الحمراء، غرناطة

وقد وجد لديهما أكبر العلماء المعاصرين الضيافة والترحاب، كما أن الميل إلى الأنقة والذوق الرفيع ألهم الحرفيين لإنجاز أعمال فنية جديدة عالية الجودة. ومثلاً هي حال العديد من ملوك الطوائف، كانت هاتان السلالتان من أصول ببرية، ويتناول بالفعل هذا الفصل بأكمله - إلى حد بعيد - الفنون التي أبدعها تحت حكم أفراد هذه المجموعة ذات الأصول الإفريقية الشمالية ما بين 627-390هـ / 1230-1000 م.

تسمح لنا سلسلة من التحف المتميزة - المؤرخة أو التي يمكن تأريخها - بأن نتبعد بدقة تطور المنابر الخشبية المنقوشة، وكذلك المنقوشة والمطعمة التي أُنجزت تحت حكم هاتين السلالتين البربريتين. وطبعاً للممارسة المغاربية المتداولة فقد كانت كل هذه المنابر مزودة بعجلات كي يمكن إخراجها إلى المسجد أيام الجمعة، ثم ركنتها في غرفة مخصصة لها باقي أيام الأسبوع.

أنجز أقدم منبر عائد إلى هذه الحقبة سنة 490هـ / 1097 م للجامع الكبير بالجزائر العاصمة، وهو ماثل في تركيته لمنبر الجامع الكبير بالقيروان [143] الذي سبقه بقرن. ومثل نظيره فهو بدوره مزيّن بالزخرفة المنقوشة فقط، ومع أن الموتيفات نباتية وهندسية أيضاً، إلا أنها أكثر تناسقاً ولطفاً.

[457] منبر مصنوع من العظم وأنواع متعددة من الخشب من جامع الكتبية، مراكش، بدء بناؤه 532هـ / 1137 م، 3.86 x 0.90 x 3.46 م. قصر الديوب، مراكش

العلب العاجية الأموية - فقد استبدل المشاهد اللاشكية والласمية التي كانت رائجة في مصر بالتمثيلات الطقسية الجامدة المألوفة أكثر في الأندلس. يُعدُّ الزبيرون في قربة أكثر ملوك الطوائف ثراءً، وأقربهم لحكام إفريقيا والمنطقة الوسطى في المغرب العربي، وتُسند إليهم التمثال الحجري للأسود الثاني عشر التي أعطي اسمها للفناء المسمى اليوم: (بهو الأسود في قصر الحمراء) [456]، والأسود المحشطة بحوض البرطال Partial Pool في مجتمع القصور ذاته. وإذا يعتقد أن هذه السباع أُنجزت لقصر يوسف، ووزير الأمير الزيري باديس (حكم ما بين 468-428هـ / 1037-1076 م)، فالأرجح أنها استُخدمت على منوال نظيراتها المُنجزة للأمير الحمادي ببجاية العاصرة. ويرد وصف لها في قصيدة مختلتين مختلفتين من المصطلح تذكران حوضاً تميّز به أسود رخامية رابضة، ينبثق الماء من أفواهها عائداً إلى الحوض. وقد رأينا سابقاً أهمية الدور الذي تؤديه أحواض الماء الكبيرة في المنشآت المعمارية التي أُنجزت في عصر الخلافة الأموية الشرقية والغربية، وعصري الإماراة الأموية والأغلبية في إفريقيا. وقد تواصلت هذه الموجة في إفريقيا الفاطمية والزيرية، كما في عاصمتَي الحماديين. ولقد تبقى عدد من أفواه الينابيع المُصنعة من سبائك النحاس على هيئة حيوانات بأربعة قوائم [150]، لكن لم يتبقَّ من الحجرية منها إلا عدد ضئيل جداً.

عرفت السلالات اللاحقة في شمال إفريقيا والأندلس - ولا سيما المرابطون والموحدون - عند بداياتها بظهورها، لكن هاتين السلالتين سرعان ما اشتهرتا بآناقة البلاط وفخامتها.

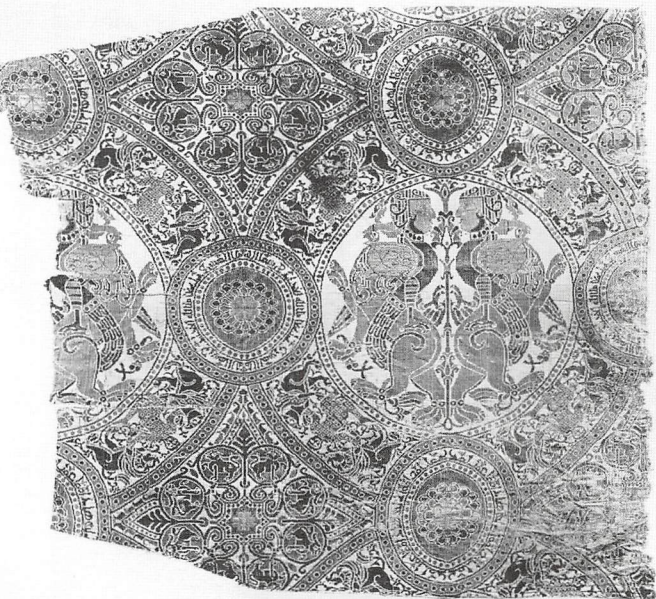


واستُخدم التّقطيع في الشّرائط الهندسية، وكذلك في جزء من عناصر التّعبئة، ويعطي ذلك تأثيراً إجماليّاً شديداً الفخامة. غير أنَّ هذا الأسلوب لم يرق إلى درجة الجودة ذاتها في أواخر العصر الموحدي، كما يُمكن أن نرى ذلك على منبر جامع الأندلسيين بفاس 605-599هـ / 1209-1203م الذي يتميّز بخلوه من التّقطيع، وبلوحته المنقوشة بأفل عنایة. ونلاحظ العودة إلى استخدام البوابة بعد أن تخلى عنها الحرفيون على ما يبدو بتأثیر حدوی الشكل قائم على أعمدة رقيقة تُعطي المنبر مزيداً من الأبهة الرسمية.

بالنظر إلى امتياز المهارات الحرفية التي نشاهد لها على هذه التّحف المصنوعة للبنایات الدينية لا يسعنا إلا افتراض أنَّ المنجزات الخشبية المستخدمة في المنشآت المدنية في الأقاليم الإسلامية الغربية إبان العصر الوسيط كانت جيدة بدورها.

نَجَّتْ عدّة مجموعات من الأقمشة الحريرية المنسوجة العائدَة إلى المرابطين والموحدين. وكانت هذه المنسوجات محبيّة في البلاط الإسلامي وعبر أوروبا كذلك. ويعود إلى حد كبير السبب في بقائها إلى استخدامها ملابسَ من قبل رجال الدين المسيحيين، وأكفانَ لرُفاتِ قدّيسِيهِم. تُشير السجلات التجارية التي عُثر عليها في جنِيزَة القاهِرة إلى أنَّ الأندلس تحكم هذه السلاطات البربرية كانت البلاد الرائدة في إنتاج المنسوجات، سواء في ما يتعلق بالمواد الخام أو بالمنتجات الجاهزة. وكانت للمرأة بوجه خاص "واسع العلاقات مع باقي العالم الإسلامي"، كما كان لها مرافق لسفنه المسيحية". وكانت تفتخر بما لا يقل عن ثمانية نوافل لنسج الملابس الحريرية والبرُود الشميمية، وألف نول للبروكار

[459] تناضل من أجزاء من رداء حريري. يعود تاريخه إلى ما بين 1107هـ / 1143م و1143هـ / 1145م. أبريشية كويتنا أورتونيو، برغش

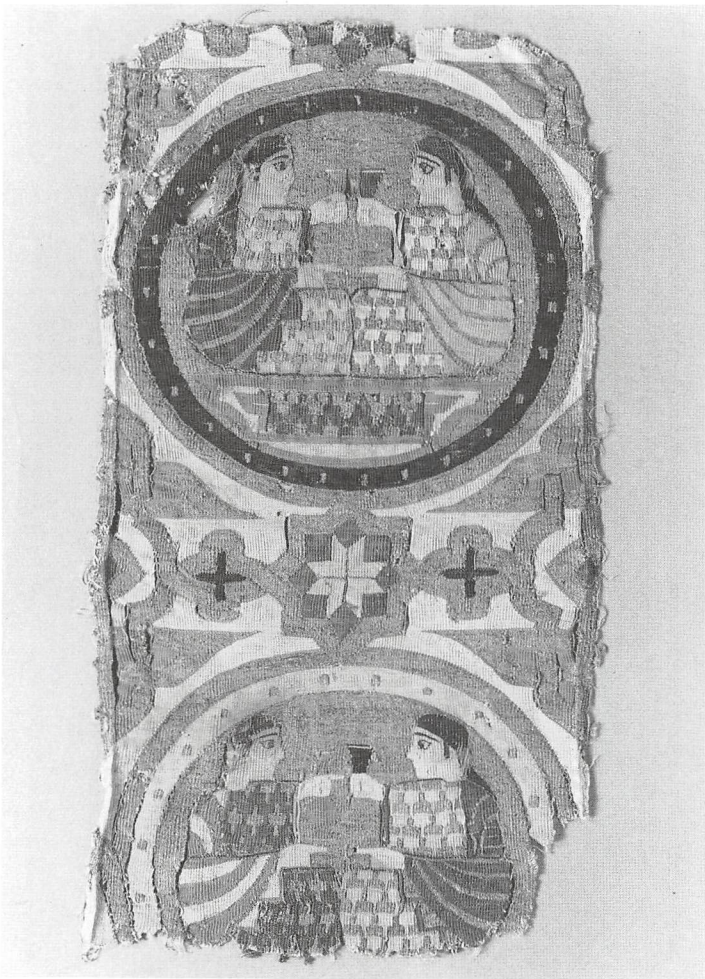


[458] أجزاء من غشاء حريري مذهب، 50x45 سم. متحف الفنون الجميلة، بوسطن

اما منبر جامع الكُتبية بِراكس [457] الذي أُنجز بعد أربعين سنة فهو الثاني في التسلسل الزَّمني وفي مراحل تطور هذه المحاريب المغاربية، وهو الأكثر شهرة أيضاً والأجود من بين المنابر المتبقية في المجموعة. ويشير أحد النصوص المنقوشة عليه إلى أنَّ إنجاز هذه القطعة الفنية الفريدة بدأ سنة 531هـ / 1137م إبان حكم الأمير المرابطي علي بن يوسف (حكم ما بين 537-537هـ / 1106-1143م)، وأنه صُنِع في قربة للمسجد الجامع بِراكس عاصمة المرابطين. وتُعدَّ هذه المعلومة مهمة جداً لأنَّ المنبر الأسطوري للجامع الكبير بقرطبة لم يَعُد موجوداً، وقد أمر بصنعه الخليفة الأموي الأندلسي الحكم الثاني (حكم ما بين 365-349هـ / 961-976م). وتفيدنا المصادر النصية المعاصرة أنَّ هذا المنبر كان ممزخرفاً بالخشب المطعم، مما يجعله أول تحفة فنية من هذا القبيل معروفة بالزخارف المشار إليها. ونجد هذا التنوع اللوني الناجم عن استخدام العظم ومختلف أصناف الخشب في منبر جامع الكُتبية كذلك، حيث يخلق تشكيلة عريضة من التصاميم والموئفات، وهو مُستخدم بالفعل في التزييق المحيط بالعناصر الهندسية على رافعات المدارج وعلى الأطر، وعلى سند الكرسي كذلك. وإضافة إلى ما سبق نجد على الجوانب المثلثة للمنبر لوحات خشبية مشبكة بالزخارف تُستخدم تصاميم نباتية رقيقة محسنة ما بين التزييق الذي يؤطر العناصر المتكررة بلا نهاية، وهي تتولَّ عن سلسلة من النجوم ذات ثمانية رؤوس موزعة بشكل دقيق. وتجدر الملاحظة أنَّ كلَّ مكونات هذه التركيبة المعقدة المدهشة مُوزعة على نحو جميل.

وعلى تقدير ذلك إنَّ المنبر المرابطي الوحيد في جامع القرويين بفاس المتأخر زمنياً بعض الشيء (اكتمل سنة 538هـ / 1144م) يعرض عنصراً متكرراً بلا نهاية، وهو أقل روحانية من نظيره في المسجد الجامع بِراكس، كما أنَّ التقطيع والنّقش في الألواح المرصعة متعددة الأضلاع أقلَّ تقدیداً وتشابهاً. ويُوجَد منبر آخر قريب منه أسلوبياً في جامع القصبة في مراكش، وقد أمر بصنعه الأمير الموحدي أبو يوسف يعقوب المنصور (ما بين 591-584هـ / 1189-1195م). ونلاحظ أنَّ تصاميم الهندسة المتعانقة قد طُورت بقياسات أكبر، لكن في مساحة أصغر، مما نتج عنه انطباعٍ شكليًّا أكثر ثقلًا.





[460] قطعة حرير، الإناء 34.9 سم. متحف كوبه هيومن، نيويورك

القرن السادس هـ / الثاني عشر م أقمشة حريرية عليها تصاميم دائرة، أما الأقمشة الحريرية المنسوجة والمسجقة فقد تنتهي إلى مجموعة ثانية أسلوبها أقل صرامة، حيث تحتوي صوف الميداليات الصغيرة على عازفين وندمان وغيرهم من الشخصوص البلاطية. وتبرز من بينها قطعة الحرير المدهشة التي رُسمت عليها "نساء يَسْرِين" [460] تظهر في كل ميدالية امرأتان متقابلات، تمسك إحداهما كوبًا والأخرى زجاجة. ويبعد أن الأزيجية النسبية للمشهد والعنابة التي أوليت مثل هذه التفاصيل تذكّرنا بالحرية المتأحة في مجال رسم المخطوطات التي جرى تكيفها للمتطلبات التقنية للنسيج الأقل ليونة ومرونة. يروي ابن خلدون أن الحكام الموحدين الأوائل لم يعتمدوا "الطراز" للأنسجة، ولا أقمشة الحرير الحالص ولا الحلالي الذهبية، مُتبعين في ذلك غط الحياة المخشوّشة التي تعلّموها من مؤسس السلالة (ابن تومرت)، ولم يعتمدوا مؤسسة الطراز إلا في المرحلة الأخيرة لحكمهم. ونلاحظ أن منسوجاتهم تتميّز بالفخامنة والجودة العالية، لكنّها لا تشمل إلا القليل من الأشكال التمثيلية. وعلى هذا الأساس يُغلّب البيرق [461] العائد إلى ما بين 647-608 هـ / 1212-1250 م المنسوجات الموحدية أكثر مما تمثلها قطعة الحرير التي رُسمت عليها "نساء يَسْرِين"، والتي درستها منذ قليل، فالبيرق مُزدان حصرياً بالزخارف الهندسية والنباتية والحرافية، والملاحظ أنَّ أسلوب الكتابة المستخدم هنا يميّز بوجه خاص المنسوجات الموحدية والفنون المعاصرة الأخرى أيضاً.

المطرز الرائع، ومثلها لمختلف أنواع الأقمشة الأخرى. وقد كان بعضها مزداناً بـ"التصاميم الدائرية"، بينما كان غيرها يُوحى بأنه مصنوع في بغداد أو جرجان أو أصفهان الإيرانية، أما مراكز النسيج الأندلسية الأخرى فكانت مُرسياً وملائكة وغرنطة وبياسة وإشبيلية. لقد وصل إلينا عدد كبير من تلك الأقمشة الأندلسية ذات التصاميم أصلية بغداد. وهي تتقاسم كلها خاصية تقنية تُعرف بـ"المصابيح المطرزة" Brocaded lampas، أي مخطط لوني يتّألف من الأحمر البرتقالي والأزرق أو الأخضر على خلفية عاجية اللون مطرزة بالأسلامك الذهبية، وبأسلوب زخرفي يتألف من سلسلة من دوائر توسيطها تصاميم صارمة. وتوجد قطعتان من هذه الأقمشة تسمحان بإسناد التصميم والتخطيط بصفة مؤكدة إلى الخلافة العباسية، وقطعة ثالثة تسمح بتاريخ المجموعة. وسبق أن أشرنا إلى قطعٍ قماش أندلسيٍّ عند دراستنا لإنتاج النسيج العباسي في العصر الوسيط، ونقصد به مارقة ليون وقطعة الحرير [458] اللتين توفران أدلة قطعية على التأثير المباشر لبغداد في فن النسيج الأندلسي، لأنهما تحملان مoticفات زخرفية بداخلها كتابات عربية بالخط المزوي تشير إلى أنها صُنعت هناك، بينما الحقيقة أنَّهما منسوجتان في إسبانيا، وعلى الأرجح في المريّة.

وإذا التفتنا إلى قطعة الحرير المذهبة [458] نشاهد داخل كل دائرة زوجاً من العنقاء تديران ظهريهما، تتّوسيطهما شجرة ويحيط بهما إطار مُجزأ إلى أربعة أقسام على هيئة أربع ميداليات أصغر حجماً، تحوي كل واحدة نصاً مكتوباً وكانتا جائتاً يمسك بأقدام زوج من العنقاء، فهل صُنعت هذه الأقمشة مُقلدةً للأقمشة البغدادية، وبينية مخاللة المستهلك الأندلسي؟ أم أنها ببساطة نسخ عن المنوال الرائع في صناعة الحرير وقتذاك؟ ورغموضوح دلالتها فإنَّ نعرف أبداً كيف كان الناس ينظرون إلى هذه المنتجات في أندلس العصر الوسيط، ولن نتمكن من تحديد قيمتها.

أما قطعة النسيج المؤرخة المتميّزة إلى هذه المجموعة فهي غفارة تُغطي الرأس وتنسدل على العنق Chasuble تتكون من رُفع حريرية يرد عليها اسم الأمير المراطي: علي بن يوسف بن تاشفين (حكم ما بين 537-500 هـ / 1107-1143 م)، وتسمح لنا هذه التحفة التاريخية بتاريخ المجموعة برمتها في حدود النصف الأول من القرن السادس هـ / الثاني عشر م. وصُنعت هذه الغفارة للأمير ذاته الذي أمر بصنع المنبر البديع لجامع الكُبُّية [457]. ويتألف تصميماًها من دوائر بسيطة، إهليجية بعض الشيء، تحوي كل واحدة منها على زوج من الأسود تُدبر ظهورها، وتحيط بشجرة رُسمت بأسلوب تجريدي [459]، ويريش تحت قوائم الأسود زوج من الحيوانات الصغيرة، بينما رُبّت بطريقة متّاظرة أزواج من العنقاء تُحيط بشكل نباتي حول إطار الميدالية وما بين الحواشي المزينة بالحبيبات الكروية، أما الفضاءات الفاصلة بين الميداليات فقد زُخرفت بسعفات النخيل المتّاظرة على الجانبين.

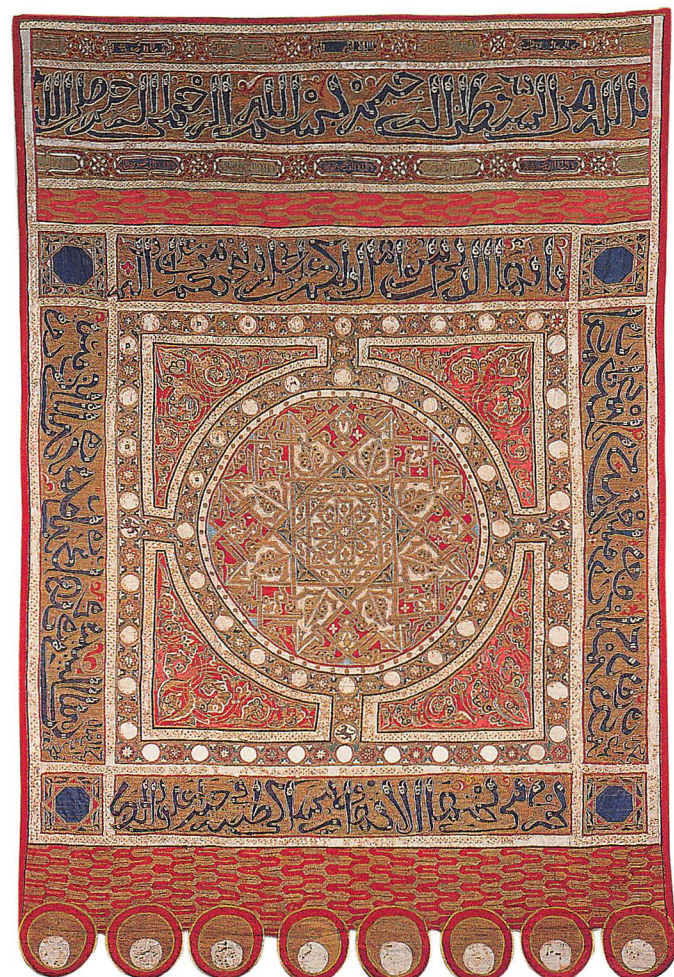
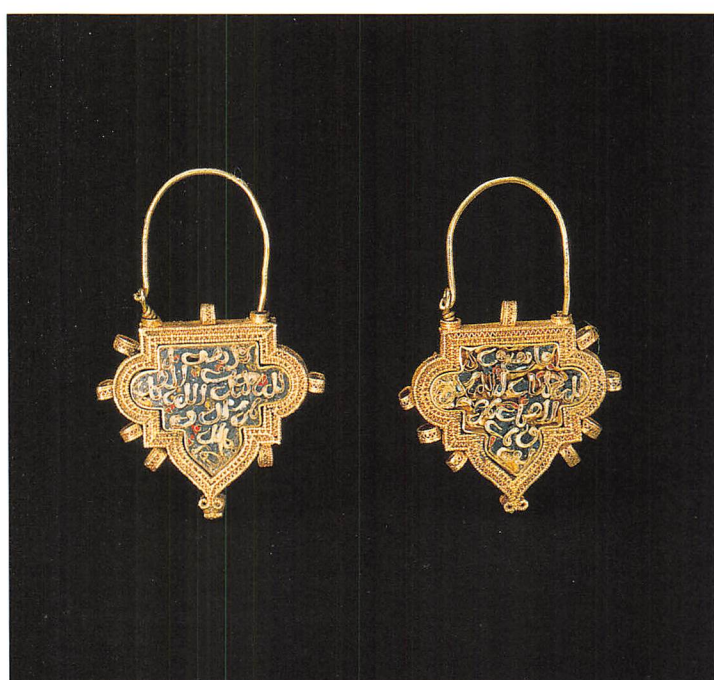
تظهر على بعض الأقمشة الحريرية المتميّزة إلى هذه المجموعة مُعايرات للتصميم الأساسي الصارم داخل الميدالية، فعلى إحدى القطع الشهيرة - مثلاً - تُشبه التركيبة مثالياتها التي درسناها آنفاً، غير أنَّ الشجرة المركزية استبدلت بصورة أمامية لوجه مُقاتل تُحيط ذراعاه برقب الأسود الرابضة التي تبدو مُعلقة في الهواء كأنما تختنق بين يديه، والأرجح أن التصميم الأساسي الذي نجده على كل هذه الأقمشة المراطية كان معروفاً في فرنسا زمان الملك لويس فيليب (حكم ما بين 619-575 هـ / 1180-1223 م)، إذ يُكون النموذج الذي أقربت منه رسوم سقف السرداد في كاتدرائية كليرمون فراند. وكما أشرنا سابقاً فمن الجائز أنَّ المريّة كانت مركز إنتاج هذه الأقمشة، لأننا نعرف أنَّها كانت تُصنَّع خلال

البربرية المُصلحة. ورغم افتتان الموحدين تدريجياً بالفنون المُترفة لسابقيهم في المغرب العربي إلا أن زدهم وتقشّفهم كبحاً مديّ اعتناهم مُجمل جواب هذا العُرف الملكي [463] الموجود منذ الْقَدْمِ، ويظهر على حلّي القرن السادس هـ / الثاني عشر م بدورها [463] مبدأ تبني التقنيات السابقة وتكييفها، ويزير هنا بوضوح الاشتغال التقني والأسلوبي من فن الصياغة الفاطمي، لكن الحرفين الموحدين بسطوا التركيب واختزلوه باللحجوة إلى صناعة صفائح زينة ذهبية مُزخرفة بالأسلام الرقيقة المشبكة، بدل تصنيع القطعة بأكملها بالسلك الذهبي حصرياً. وتجد المنوال النموذجي لصياغة الأقراءات في حلّي كريت (أو إقريطش) العربية قبل الغزو البيزنطي سنة 349 هـ / 961 م. وتشترك النماذج الأندلسية والكريتية في الشكل نصف الدائري، والكتابات العربية والتلوّمات ثلاثة الشكل البارزة من الجانب السفلي لكل الحلّي. إلا أن الخطوط المعتمدة تختلف، إذ استبدل زوج الأقراءات الموحدية الخلط المزوي الذي رأيناها في الأمثلة المبكرة، بالخلط المغاربي التسخي الذي أصبح وقتها معتمداً.

إذا اعتمدنا على التحف التباقية المُصنعة من سبائك النحاس العائدة إلى العصرين المرابطي والموحددي فإن الحرفين العاملين بهذه المواد لا يقلّون مهارة عن صانعي الذهب. وكانت صفائح الأبواب [464] جامع القرويين بفاس تُشكّل جزءاً من مجموعة صفائح تُعْظَى في الأصل كلية اللوحات الخشبية لما يُسمّى "باب الجنائز"، ويتألف تصميم هذه الصفائح من عنصر متكرر بلا نهاية تحيط به الخطوط الهندسية، وتُبرزه تصاميم الحروفية والأرابيسك. وهو يُذكّرنا بمنبر جامع الكُتبية [457] الذي أمر بتصنيعه الحاكم عينه (علي بن يوسف) وبعد من المنابر التي تعود إلى السلالات الموحدية اللاحقة.

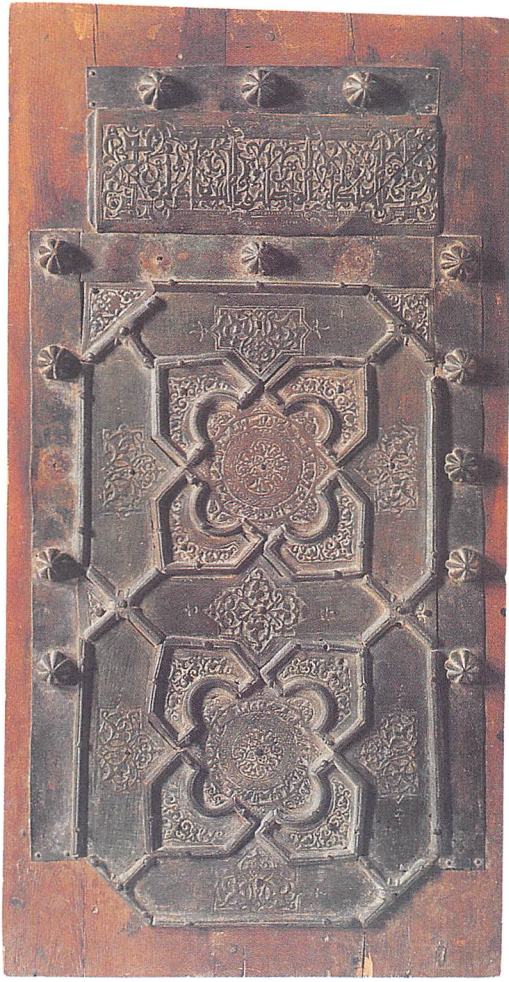
لقد توصلت موجة الولع بهذا النوع من الزخرفة على الأبواب تحت حكم الموحدين. وكما هي الحال في النماذج المبكرة، فقد كانت الأبواب تُفتح وتُغلق بواسطة حلقات معدنية أنيقة على غرار الحلقة التي نشاهدها هنا [465]، وهي ما تزال تُرْثَى بابها الأصلي

[462] زوج من الأقراءات الذهبية مصغورة باليينا، الارتفاع 4.8 سم. مجموعة آل صباح، الكويت



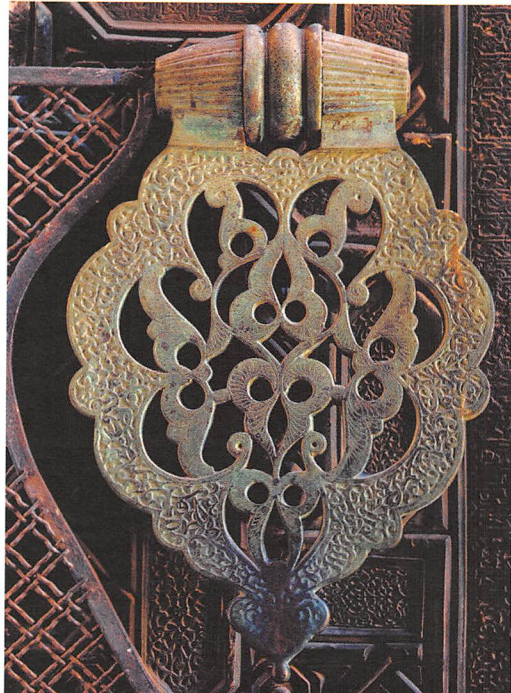
[461] برق من ورق الرق والحرير المذهب. يعود تاريخها إلى ما بين 1212 م و 1250 م، 330 سم. التراث الوطني، متحف أقصى المصور الوسطى، دير القديسة ماريا الملكي، بربش

فالخلط النسخي ذاته يُزخرف كذلك منتجات فن المجوهرات - النادرة جداً - التي صيغت إبان حكم هذه السلالة. وكما كانت الحال خلال عصر ملوك الطواف [454] فقد توصلت التحف المُصنعة بالمعادن الثمينة إبان حكم الموحدين الأعراف الموروثة عن منتجات مصر وسوريا في أثناء الحقبة الفاطمية. والأرجح أن هذه الملاحظة تطبق كذلك على المرابطين، رغم غياب أي تحف معدنية ثمينة يمكن إسنادها إلى هذه السلالة. فقرطا الزينة [462] يشيان باعتماد كامل على النماذج السابقة العائدة إلى القرن الخامس هـ / الحادي عشر م في تركيبهما وصياغتهما كما في زخرفهم. لكن الملاحظ أن الأولوية في المواد المستخدمة قد انقلبت. وكانت الميزة السائدة في النماذج الأصلية صياغة الأسلام الرقيقة المشبكة المخمرة والحببات، وقد اشتهر بها الفاطميون عن جدارة (انظر الفصل السادس و[340]) كما يتضح ذلك في الكوب المُجزَّأ (ومنه غواص مزدان بزوج من الطيور) الذي كانت تُملأ منه مساحة صغيرة على وجه واحد. أما الحرفيون الموحدون فقد استخدمو من جانبهم الصياغة الذهبية مجرّد إطار بسيط وضيق يحيط بالوجوه الأربع التي زُين كل واحد منها بصفحة عريضة مُجزَّأة، عليها الآيات الانفتاحيات لسورة الإخلاص بالخلط النسخي المُميز لنطقة المغرب العربي. كما نلاحظ هذا التغيير في اختيار النقاط البارزة في فن النسيج، وهو ما يميّز كثيراً من التحف الفنية المتّسعة تحت حكم هذه السلالة



[464] مقبض باب مصنوع من خليط النحاس من جامع القرويين، فاس. يعود تاريخه إلى 531هـ / 1136م، الارتفاع 75 سم. متحف البطحاء، فاس.

[465] مقبض لطرق الباب مصنوع من خليط النحاس من باب المغيرة في جامع الموحدين، إشبيلية. يعود تاريخه إلى ما بين 1172م و1176م.



في جامع الموحدين بإشبيلية، وهي مصووبة على شكل أرابيسك ضخمة، مُدمجة داخل إطار مُحيط يحمل كتابة بالخط النسخي.

سبق أن درستنا في هذا الفصل إنتاج الخزفيات ذات البريق المعدني - ولا سيما المربّعات الخزفية - في قلعة بنى حماد في الجزائر الحالية، لقد انطلقت هذه التقنية من هناك، ومن العاصمة الحمدانية اللاحقة (بجاية) لتنتشر في أرجاء الأندلس. وتوجد مجموعة تزيد على ستين صحفة مزخرفة بهذه التقنية، أُسندت إلى مدينة مالقة [466] أغلبها لافتة للانتباه بتفاصيلها المنقوشة.

نستطيع تأريخ هذه الفخاريات الأندلسية المُبكرة ذات البريق المعدني بواسطة أمثلة من المجموعة نفسها استُخدمت أحياناً في واجهات كنائس عصر النهضة و/أو أبراج الأجراس في إيطاليا. وتعود عناصر المجموعة إلى ما بين 454هـ / 1063م والربع الثالث من القرن السادس هـ / الثاني عشر م. وعلى امتداد هذه الفترة التي دامت مئة سنة تقريباً كانت مالقة أولى تحت سلطة الزيريين المستقررين في غرناطة، ثم تحت حكم المرابطين لاحقاً. وسوف ينشأ آخر المطاف عن هذا العُرف الفني ما يُسمى "مزهريات الحمراء"، كما سيؤثِّر كثيراً في الفخاريات الإسبانية اللاحقة ذات البريق المعدني.

يستخدم الصنف الآخر من الفخاريات الراوحة في الأقاليم الإسلامية الغربية خلال القرن السادس هـ / الثاني عشر المتأخر تقنية زخرفية تطورت في بداياتها في المغرب العربي - على ما يبدو - وانتشرت تدريجياً باتجاه الشرق نحو الأنضوص وإيران، لتعرف رواجاً كبيراً. يُسمى هذا الصنف من الآنية curda seca، أي الجبل الجاف، وفق طريقة الزخرفة المُعتمدة فيها، وهي تستخدم العديد من الموئفات المنتشرة على الآنية المعاصرة ذات البريق المعدني [467]، كما أنها مؤرخة أيضاً بواسطة الأحواض المذكورة أعلاه قبل رسم التصاميم المختلفة بالطلاء اللامع الملون، وتحاط كل مساحة مُجهزة للطلاء بخطٍ رقيق من مادة شحمة تُخلط بالمنغانيز كي لا تسيل الألوان المختلفة ويختلط بعضها

[463] زوج من الأقراط الذهبية، الارتفاع 5.5 سم. متحف بيلاكي، آلبانيا





[467] جزء من حلة مطلية، القطر 25.5 سم. متحف ميرطولا، ميرطولا، البرغال



[466] حلة مطلية بعلاء لام، القطر 23 سم. مؤسسة ديترويت للفنون، ديترويت



[468] بلاطين مطلعين. كلاهما 33.5 x 35.7 سم. قطر البديع، مراكش

بعض. ويحترق الشحم بعد الشواء في الفرن ليَدُعْ خطأً فاصلاً داكن اللون وغير بِرَاق يُبَرِّز المويقات. وتجدر ملاحظة أنَّ هذه التقنية استُخدِمت كذلك في الزخرفة المعمارية [468]. وكانت هاتان البلاطتان من الأجر الأحمر - الكبيرتان والفریدتان من نوعهما - تُشكِّلان بالتأكيد جزءاً من إفريز رائع في البناء المجهولة التي صُبِّغت لها، وهما مخطَّاتان بطلاء معتم أبيض ومحضر، ومزخرفتان بخط مزوِّي عريض باذنجاني اللون.

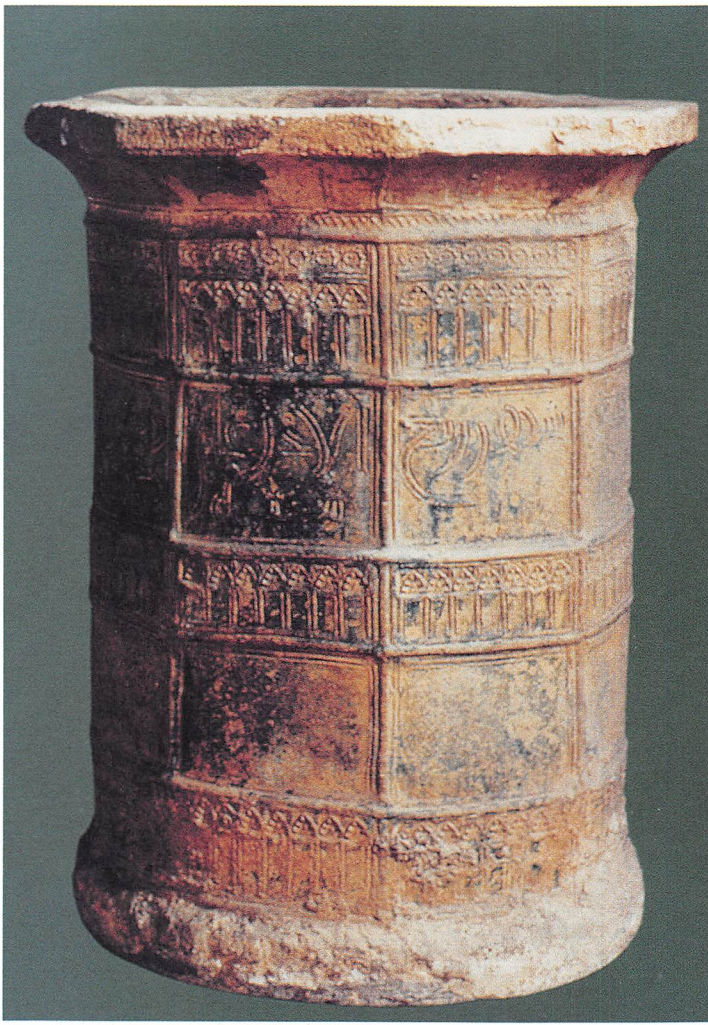
وكما هي الحال في المناطق الأخرى للعالم الإسلامي فقد كان إنتاج الأواني الفخمة ذات البريق المعدني غائباً تماماً عن بعض أجزاء الأقاليم الإسلامية الغربية، أو كان محصوراً في مركز تصنيع واحد في بلد مُعيَّن. وكانت التقنية سرَّ المهنة الدفين الذي يُعلِّمه الآباء، أو ينتقل من بلد إلى آخر مع هجرة الحرفيين الباحثين عن العمل في العواصم الأكثر ثراءً.

وقد لاحظنا أنَّ جرت محاكاة هذه التقنية في مناطق أخرى باللجوء إلى طرائق أقل تكلفة واستهلاكاً للوقت [469، 183، 184]، ولم تُشكِّل الأندرس استثناءً من هذه القاعدة الثابتة. وهكذا اُتَّسَجَ في مُرسية خلال العصر الوحدوي صنف من الفخاريات المركبة يبدو أنها قدّلت عدة سمات خاصة بجموعة مالقة ذات البريق المعدني [470]. كما تميَّزت هذه الحقبة التاريخية بانتاج صنف من الفخاريات الخضراء اللامعة التي تُصْنَع بال قالب و/أو تُطَبِّع، ولها عدة استخدامات مختلفة، بما فيها تزيين فتحات الآبار [471].

### فن الكتاب

بن المنصور، وقد حُرِّرَ هذا المصحف الضخم باستخدام نوع من خط "الأسلوب الجديد" المُميَّز للأقاليم الإسلامية الغربية، وقد أُنْجَزَ هذا المخطوط بدراءة ومهارة فنية عالية جداً، وبخطٍ جليٍ وواثق. وما من شكٍّ في أنَّ المخطوطات من هذا القبيل هي التي أسهمت في الصياغة والسمعة الجيدة التي عُرِفت بها القِيروان (المركز الديني الشهير) في مجال إنتاج مصاحف القرآن، إذ كانت المخطوطات القيروانية تُصدَّر على نطاقٍ واسع، وتُحمل إلى كل أرجاء العالم الإسلامي، وَمَا يُبَشِّرُ جدية الاهتمام بانتاج المخطوطات الأنيقة في هذه الحاضرة الإفريقية وقتئذ، المصنَّف المتبقّي الذي أَلْفَهُ ابن باديس نفسه (الأمير المُعز)،

نسخ على بن أحمد الوراق سنة 410هـ / 1020م في القِيروان نسخة من القرآن [471] المعروف بمصحف الحاضنة، وزَخْرُفَهُ وجَلَّهُ لفاطمة مُرِيَّة (حاضنة) الأمير الزييري باديس



[470] فوهة بئر مقوية، منقوشة، ومطلية بطلاء أخضر. مؤرخة بتاريخ 586هـ / 1190م، الارتفاع 52.5 سم، المتحف الانثوغرافي، تطوان، المغرب



[469] جرة خزفية مطلية ومنقوشة، الارتفاع 14 سم. مجلس مدينة فالنسيا

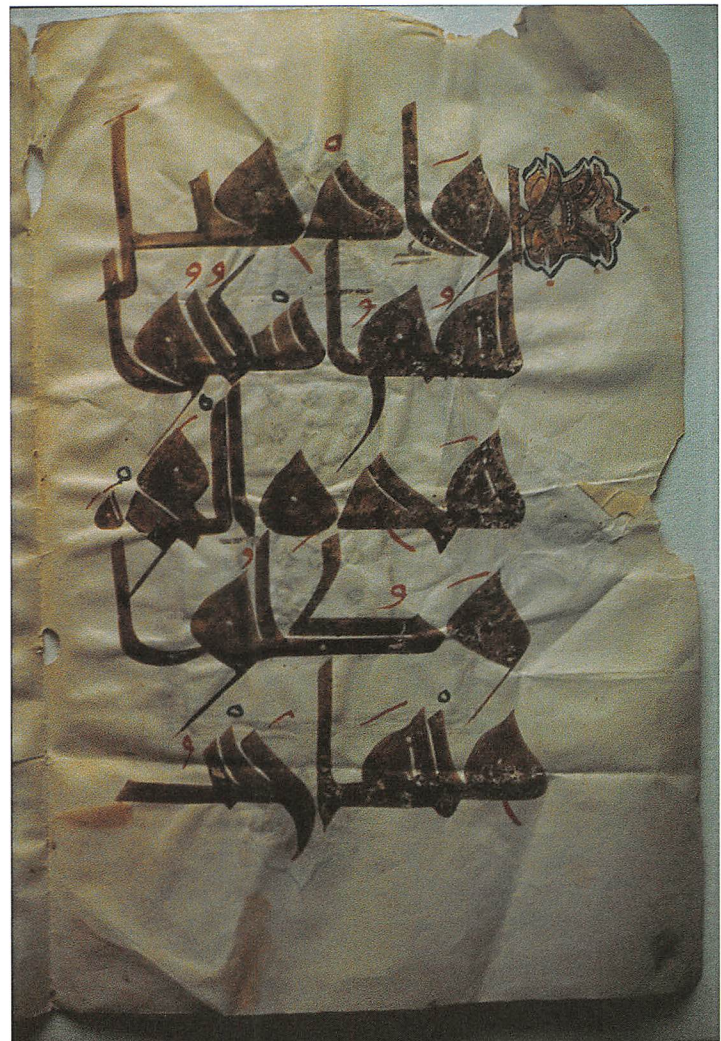
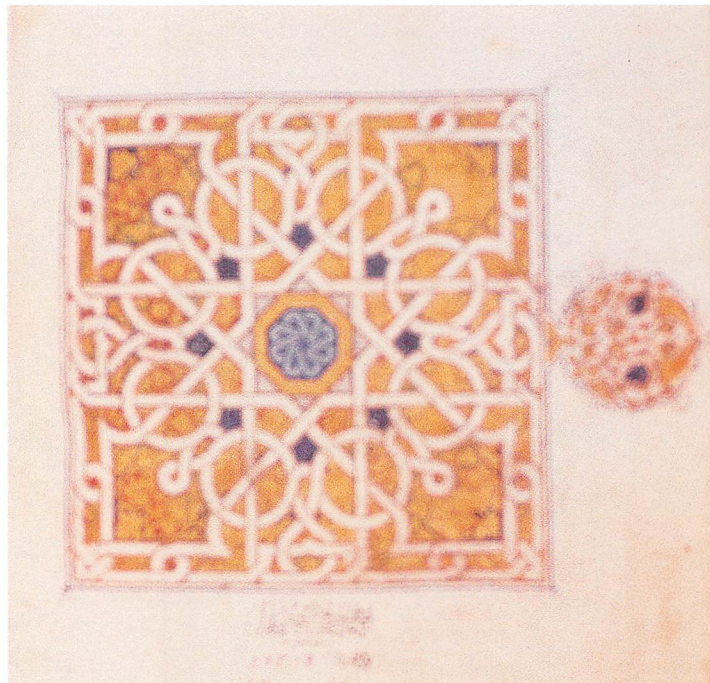
العصر اللاحق في التجليد [473] الذي يُغلف أحد الأجزاء الخمسة المتبقية من مصحف قرآنٍ يتَّأْلَفُ من عشرة أجزاء، خطَّهُ في مراكش سنة 653هـ / 1256م الحاكم الموحدي ما قبل الأخير عمر المرتضى، وقد كان الحرفيُّ الذي أَنْجَزَ هذا الغلاف وريث تقليد غنيٍّ في فنِّ التجليد المغاربي. ونعلم بالتأكيد أنَّ هذا الفنَّ لقى مساندة ورعاية ملكية تحت حكم الأمويين في الأندلس والزيりين في إفريقية (انظر الفصل الثالث، فنِّ الكتاب). ويبلغ فنِّ التجليد درجات جودة عالية تحت رعاية الموحدين. ونشاهد هنا تحولَ الموجة من الشكل الرَّبِيعيِّ الرايжи جداً تحت حكم المرابطين السابقين زمنياً إلى شكلٍ مُوْجَّهٍ - بوضوح - عموديًّا. وتميَّز الخطوط الزخرفية المتكررة بلا نهاية بشيءٍ من الاحتشام، وهي تفصل بين عناصر الخلفية المشابكة المشغولة بكثافة، لكنَّ الأهمَّ في هذا المقام أنَّ الغلاف كالجزاء الآخرى المتبقية من هذه النسخة من القرآن من بين أقدم الأمثلة التي وصلت إلينا عن الزخرفة بماء الذهب. وقد لاقت هذه التقنية لاحقاً رواجاً كبيراً في أوروبا، بعد أن وصلت إليها في أواسط القرن التاسع هـ / الخامس عشر م.

أما المخطوط المصوَّر الوحيد المعروف من المغرب العربي في العصر الوسيط فهو نسخة

وهو ربُّ عملٍ ملكيٍّ بامتياز، عاش - بحسب ما يذكره ابن خلدون - أكثر العصور ثراءً وازدهاراً في المغرب العربي. ونتعلَّم من هذا الحاكم النافذ والعلامة مراحل تصنيع الورق، وعمليات تجليد الكتب، ومزايا الخطوطية، وأهمية الأقلام الجيدة، ووصفات الحبر وألوانه، ومكونات الأصماع المستخدمة لإلصاق الذهب والنحضة على الأوراق.

حرَّرت نسخة القرآن الصغير [472] مُرْعِي الشكل، وزُخِّرَف في قرطبة بعد ست سنوات فقط من بدء إنجاز منبر الكُتُبَيَّة البديع [457] في الحاضرة الأندلسية نفسها. ونجد أوجه شبه كثيرة بين التوليفة الماهرة للعنصر الهندسي المتعانق وال تصاميم النباتية للغلاف الأمامي لهذا المخطوط من ناحية، وعناصر الأطر السُّفلَى للمدخل القائم على العقود في المنبر من ناحية ثانية، ولعل ذلك يشير إلى رواج موجة هذا النوع من الزخرفة وقتئذ في كلٍّ من قرطبة والعاصمة المرابطية مراكش. لكن للأسف لا نقدر على التأكيد من هذه الفرضية بسبب ندرة التحف المؤرخة أو التي يمكن تأريخها، والمتبقيَّة من ذلك العصر على أي وسيط كان.

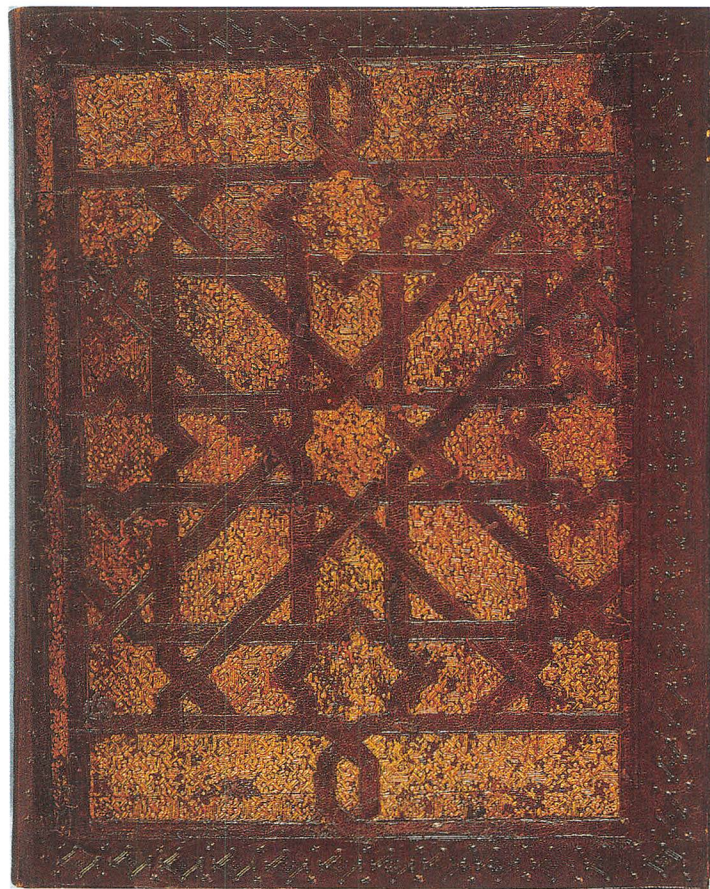
وتتجلى بكلٍّ ووضوح عملية تبنيِّ ثم تكييف هذه التوليفة الناجحة من تصاميم إبان



[471] ورقة من قرآن، مؤرخة بتاريخ 410هـ / 1020م، 31x45.5 سم. متحف الفن الإسلامي القرآن

[472] غلاف مخطوطه فرآنية، مؤرخ بتاريخ 538هـ / 1143م، 18.8x18 سم. مكتبة جامعة إسطنبول

[473] غلاف كتاب جلدي. مؤرخة بتاريخ 654هـ / 1256م. المكتبة البريطانية، لندن



من قصة حب بياض ورياض، وبها أن بداية النص ونهايته غير موجودتين فلا تتوافق لنا للأسف إفادات تشير إلى التاريخ الدقيق، أو الموطن الأصلي لهذا المخطوط. ومن بين الأربع عشرة منمنمة المتبقية تردد على عدد منها رسومات مشاهد حفلات في البساتين برفقة العازفين، ويظهر على إحداها رسم منظر نصفي لسيدة مُسنة تمسك زجاجة لتسكب منها، وتکاد تكون نسخة مطابقة تماماً لإحدى السيدات اللاتي "يشرين" في قطعة التسبيح [460]، بل إن أيّاً من الشابات المسكبات بالأقداح يمكن أن تكون منها أتبع لرسم الآخريات [474]. وتتأكد أوجه الشبه بمزيد من الوضوح في شكل الأرضية المصغرة والأقوسات والترتيب الدائري لطيات الأكمام في كلا النموذجين، وكذلك في الأشكال المعتمدة التي تُترى في الملابس ومشبّكات النواذ في المنمنمة.

عرف مخطوط بياض ورياض من الوهلة الأولى بوصفه أندلسياً، وذلك بسبب العمارة المرسوم على منمنماته: أبراج المراقبة المتكررة، وشكل منعطفات العقود، وترتيب الحجارة بالألوان المتناوبة، وكلها سمات مميزة للعمارة الإسلامية في العصر الوسيط في إسبانيا.



**فَلَمَّا أَقْرَعَ يَاهِضٌ مِنْ شَعْرٍ، قَالَتْ لَهُ رِيلَاضٌ إِلَهُ حَسِيبٍ مَرْعَرٍ وَمَجَرٍ  
وَلَمْ يُنْصِبْ مَعَ امْكَانِ الْوَضِيلِ وَجُودِ السَّبِيلِ فَعَالَ يَاهِضٌ أَمْلَ الْوَبَا فَلِيلٌ**

[474] ورقة من مخطوطة "ياهض ورياض"، 20.2x28 سم، مكتبة الشاتيكان، روما

بداية القرن التالي، كما أنّ أوجه الشبه المتقاربة عن كثب مع قطعة قماش "سيدات يشربن" تشير إلى مركز مهم لإنتاج النسيج، قد يكون غرناطة أو إشبيلية. وكانت هذه عاصمة المرابطين ثم الموحدين الذين تلوّهم في الأندلس. ومهما يكن موطن إنجازها الأصلي فإنّ الأسلوب الذي رسمت به متقدّم، مما يشير إلى وجود أعراف وتقاليد عريقة انطلق منها هذا الأسلوب قبل أن يتتطور. ومن المؤسف حقاً أنه لم يتبقّ من التحف والكتب التي

مع ذلك تشي التركيبة وهيئة الصور في الممنمات بروابط وثيقة مع الأقاليم الإسلامية الوسطى. فعلى سبيل المثال هناك شخصان في الرسم فيهما أصداء الطالبين على الصفحة الأمامية المزدوجة لمخطوط ديوسكوريدس، العائد إلى سنة 626هـ / 1229م والمحفوظ في مكتبة سرايا توبيكابي. وتشير تفاصيل العمارة والبحث التصويري إلى أنّ هذا المخطوط رُسم في العصر الموحدي، وعلى الأرجح عند نهاية القرن السادس هـ / الثاني عشر م أو

إجارية خاصة به، بدل إدخال أشكال جديدة جذريةً. إضافة إلى ذلك فقد تأثر العالم الإسلامي الغربي - على طريقته الفريدة الخاصة - بالتغييرات العميقه التي مرت باقي العالم الإسلامي وقتذاك. وتماماً مثلما حصل في الأقاليم الإسلامية الشرقية انتشرت المنشآت المعمارية انتلاقاً من المراكز الإدارية والثقافية كالقيروان أو قرطبة إلى عشرات المدن الجديدة، وإلى جبال الأطلس، وإلى سواحل شمال إفريقيا. ولعلنا نستطيع أن ننسّر - على المستوى الرمزي، وربما الأيديولوجي - السلسلة الرائعة للمنابر الإسلامية الغربية بوصفها تعبيراً عن الحاجة إلى إثبات وجود العقيدة المجاهدة من خلال إنجازات الحكام ومساندتهم. ثم نلاحظ أن بنيات الغرب الإسلامي تتميز بانبهارها وولعها بالقباب، رغم أن القباب الغربية أقل إبهاراً في جوانبها البنوية من نظيراتها الإيرانية إلا إنها تتميز بإبداع زخرفي متلألق ظل علامهً مميزة لعدة قرون. وإضافة إلى كل ذلك فإن بعض المفكرين والعلماء المسلمين الأكثر لمعاناً في العصر الوسيط كابن رشد، وابن الهيثم، وابن حزم، وابن عربي قدموا من المغرب العربي، ومن الأندلس بوجه خاص. وقد أثروا بعمق في الغرب المسيحي من خلال المدارس التي أنشئت في مدن مثل طليطلة، كما رحلوا ليستقرّوا في مصر أو سوريا.

لكن الأصالة الحقيقية للغرب الإسلامي في العصر الوسيط تكمن في الطراائق المتواتحة لتطوير ثقافة مدنية أصبحت مشتركة بين كل سكان المنطقة، بصرف النظر عن انتماءاتهم الدينية، ورغم الخصومات السياسية المتواصلة والمعارك المستمرة للاستيلاء على الأرض. إن المستوى الرفيع من التركيب المعقد ضمن الحضارة الإسلامية، الذي يتجلّى في الزخرفة المعمارية وفي فن الكتاب والتّحف الفنية، أعطى هالة إسلامية لما كان في الواقع عملاً مشتركاً من الأشكال وطرائق الحياة. وسوف نعود بإيجاز إلى هذه النقطة في الفصل الأخير.

أنجزت تحت رعاية هذه السلالات المغاربية أكثر مما يبدو أنه موجود، أو لعلنا لم نتعرف إليها بعد، لأنّ مجلّم الأعمال التي وصلت إليها حتّى الساعة تميّز بدرجة عالية من الروح الفنية.

### الخاتمة

هناك طريقتان لفهم الفنون الإسلامية الغربية في العصر الوسيط؛ تمثّل إحداهما في النظر إلى هذه الأعمال بوصفها مُكوناً واحداً - أكثرها انتماء إلى الجزء الغربي - من ثقافة إسلامية واسعة، ومن ثمة مقارنتها مع ما يحدث في الأقسام المغارافية الأخرى الأكبر حجماً للحضارة الإسلامية؛ والأخرى - التي يبدو أنّ الأبحاث الحديثة تحبّلها - هي النظر إليها على أنها تعبيرٌ عن حضارة مغاربية شديدة الأصالة، أندلسية ومغربية في المقام الأول، مرتبطة دون شك بالعالم الإسلامي الأوسع، لكنّها أقرب في الواقع إلى كيان ثقافي محظّش له أصول متوضّطة غربية ويسوعية ويهودية، وإسلامية كذلك.

عندما يُنظر إلى العالم الإسلامي الغربي من خلال المنشور الأول لا يبدو أنه تميّز خلال هذه القرون بالبريق والأصالة التي نلحظها في الأقاليم الإسلامية الوسطى والشرقية، ورغم أن الرؤاد الحدوبيين - كما رأينا في المنطقتين الأخيرتين من الفصل - اعتمدوا النسخ القديمة والجديدة للثقافة والفنون الإسلامية، إلا أنّ عالم شمال إفريقيا والأندلس لم يكن - على الأقلّ فيما يتعلق بالفن الإسلامي - مُجدِّداً على الشاكلة نفسها. وإن كون قاعدته الأندرسية سقطت لاحقاً بين أيدي إسبانيا المسيحية، وكان المغرب بقي مادياً منفصلاً بعض الشيء عن باقي العالم الإسلامي قد يُوثّق هذا الانطباع. لأنّ وثائق العمارة والفنون الأخرى لم تُحفظ على حالها كما حدث في المناطق الإسلامية الأخرى، كما أنها لم تتغيّر غالباً في المغرب كي تُلائم الأذواق الجديدة.

لكنه كان عالماً مُبديعاً، حملته روحه المحافظة والتأثير القوي لإنجازاته خلال القرن الرابع هـ / العاشر م إلى استكمشاف - على سبيل المثال - القدرات الكامنة في المخطط التقليدي للقاعة المُغطّاة القائمة على العمادات، وإلى تطوير مسرد زخرفي موجود ليصبح لغة معقدة





## الفن الإسلامي وغير المسلمين

المتوسط ما بين 647-390هـ / 1000-1250م تقريباً، بل تُعرَف كذلك مجتمع الأغليّة المسلمة في المنطقة ذاتها، وفي الحقبة التاريخية نفسها.

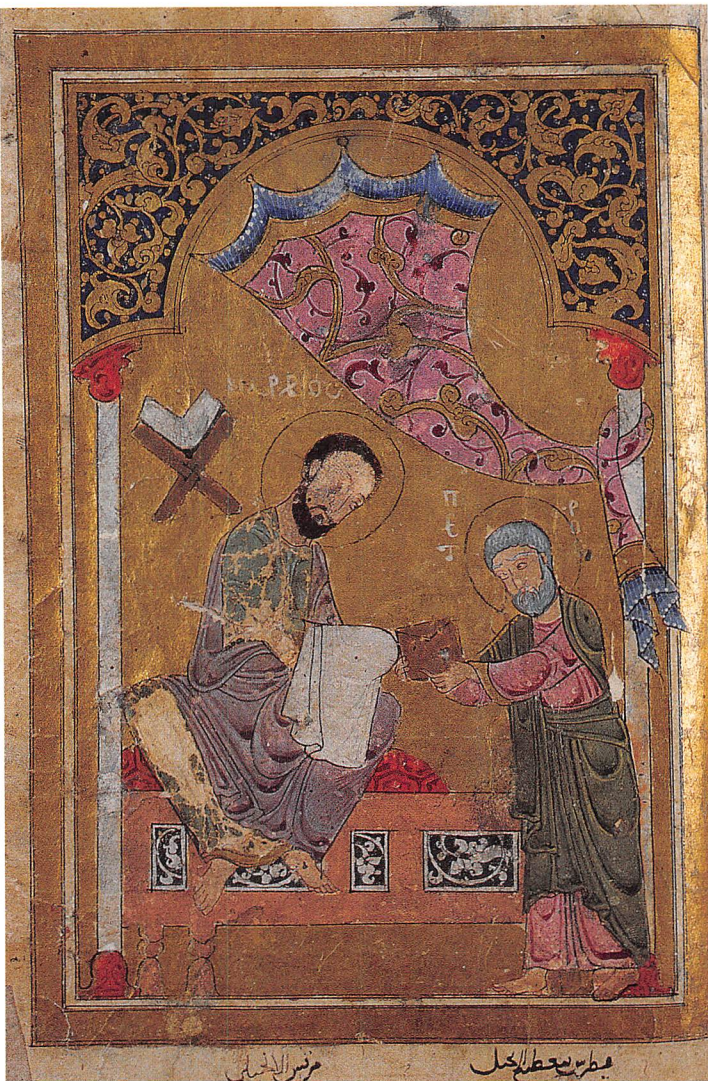
لقد اعترف المؤرخون منذ الْقَدْمِ بوجود المظيفات الإسلامية الواضحة في العديد من البناءيات المتنمية للفن المسيحي في القرن الوسيط شرقاً وغرباً، وقد نظر الدارسون من الجيل القديم إلى هذا الحضور بانتظار "الأثار" أو "التأثيرات"، وحددوا بعض العناصر الفردية بوصفها إسلامية (أو شرقية كما سماها العديد منهم)، ثم حاولوا أن يفسّروا ظهورها في سياق غير إسلامي، لكن بما أن مفهوم الآخر - وحتى التأثير - متخلصٌ ويُكاد يستحيل ضبطه زمن حدوثه فقد اختبرنا التفكير في إطار أوسع ضمن مفردات وجود الوعي لدى الثقافات الأخرى بالتقنيات والأفكار والمظيفات التي أبدعت أو تطورت في العالم الإسلامي. فلقد كانت الحضارة المادية والتقنية مقاسمة بين الجميع داخل دار الإسلام، وكان ممكناً كذلك أن يتقاسمها من هم في الخارج أيضاً.

هناك عددٌ من الأسباب تُفسّر وجود هذا الوعي في الفن الإسلامي من قبل مجتمعات غير المسلمين داخل دار الإسلام وعلى حدودها، ومن هذه الأسباب الرئيسية السمات المدنية التي طفت على الفن الإسلامي الذي لم يكن محدوداً في أغلب تجلياته اجتماعياً ولا دينياً. ويتمثل السبب الآخر في الدرجة العالية جداً من المهارة التقنية التي أظهرها هذا الفن، بالتواءزي مع المُحْلُوَّة الثقافية التي تتمتع بها المجتمع الإسلامي، على الأقل إلى حدود المفورة الفنية والثقافية لأوروبا في عصر النهضة. ويمكن أن يكون السبب الثالث في أن جزءاً كبيراً من الفن الإسلامي تمثل في تحفٍ يمكن نقلها من مكان إلى آخر، وليس أعمالاً مُثبتة في موقع واحد. ومن أغرب الأمثلة التي تصوّر ذلك أن أحداً من رؤساء اليهوديات تحسنت بصفة ملحوظة بعد نهب الكنوز الفاطمية في القاهرة سنة 461هـ / 1068م، وتعلم أنه إثر عمليات النهب "عَجَتْ أسواق القاهرة وبازاراتها بالسلع القادمة من القصر". وما حصل ببساطة في الأسواق هو انتقال هذه السلع من أيدي إلى أيدي أخرى. ويجرد التذكير أخيراً بأنَّ الحرفيين والفنانين أنفسهم - والمتدينين إلى مجتمعات دينية مختلفة - كانوا يعملون لحساب كلِّ أفراد الكومنولث الإسلامي.

وعما يصوّر المحافظة طويلة الأمد على الثقافات الأخرى وفتونها وصيتها تحت مظلة الإسلام الفن القبطي لمصر المسيحية، حيث يُنظر إليه وفق الأعراف التاريخية بوصفه كياناً متكاماً من الأعمال داخل دار الإسلام، وخارج الفن الإسلامي، لكن الأمور في الحقيقة ليست بهذه البساطة. فلو لم يُدمج عددٌ من الصلبان ضمن تصاميم الزخارف الجصيّة العائدة إلى لسنة 301هـ / 913م والتي عشر عليها في دير قبطي بوادي النطرون [475]، لكان ممكناً أن نجد نظيراتها في أيٍ من البناءيات الإسلامية المعاصرة لها تقريباً [27، 81]. كما أنها لا نكاد نفرق بين أبواب الكنائس أو الأديرة القبطية [476] وغيرها من العناصر المعمارية الخشبية وبين نظائرها التي أمر المسلمين بصنعتها [313، 314]. أمّا أقدم مخطوط عربي مؤرخ (288هـ / 901م) مكتوب بالخط المزوي المُسْمَى (الковي) فهو إنجليل من جبل سيناء خط على الأرجح في مصر، كما أن مخطوطه الإنجليل القبطيين [477] العائدين إلى للقرنين السادس (575هـ) والسابع (647هـ) هـ / الثاني عشر (1180-1179م) والثالث عشر م (1249-1250م) يحملان رسوماً تتسم بالحيوية على غرار ما ورد في المقامات المعاصرة لهما [433]. وكما هي حال عدد

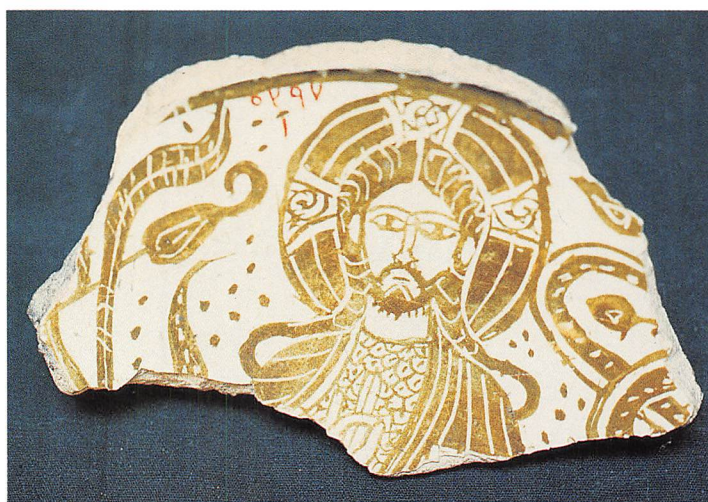
من بين سمات الحضارة الإسلامية في العصر الوسيط التي تعرّضنا لها في هذا المؤلّف تُعدُّ أكثرها لفتاً للانتباه لأنَّ هذه الحضارة أدمجت خلال مرحلتها التكوينية كما في مرحلتها الأكثر نضجاً العديد من الثقافات المختلفة دون أن تُدمرها، بل إنَّها استمرّت في الحفاظ على ممارساتها الدينية والاجتماعية بالتوازي مع ثقافتها الفنية والمادية. والسمة المدهشة الأخرى أنَّ هذه الحضارة كانت الوحيدة - من بين الحضارات ما قبل الكولومبية (أي قبل رحلة كريستوف كولمب) - التي كانت لها خطوط تماس وتواصل مع كلِّ المناطق الثقافية الرئيسية المعروفة في أوروبا وإفريقيا وأسيا، باستثناء اليابان. هكذا كان العالم الإسلامي عند نقطة التلاقي وأمام المبادرات الممكنة، وتُعرف منها بوجه خاص المبادرات التجارية، لكنَّها كانت تهمُ كذلك الأفكار والمعارف العلمية والرياضية والطبية، وكذلك الأساطير والمؤثرات الخيالية وكلِّ أشكال الخرافات والمعتقدات والمارسات الدينية، الأشكال والتقنيات الفنية أيضاً. لقد اختلفت إيقاع هذه المبادرات من حقبة إلى أخرى ومن منطقة إلى منطقة، ولا سيما عند التعامل مع الفنون. وكانت المبادرات ظاهرة للعيان أحياناً، وإن لم تدم طويلاً، كما في صقلية التورمانية، وأحياناً أخرى، ممزوجة بدقةٍ مُرهفة بالأدب والموسيقى كما في إسبانيا، أو أنَّ تاريخ هذه المبادرات والاتصالات الفنية - كذلك التي حصلت مع الصين، وكما أقرَّ الخبراء منذ فترة وجيزة - ما يزال يتطلّب الكشف عنه كليّة. وإن كلَّ ما يمكن أن نقدِّمه في هذا المقام يتمثّل في بعض العلامات المادية النادرة وبعض الأمثلة وبعض الملاحظات والتّأویلات، وهي تتعلّق بعملية عادة ما تكون فيها الاتصالات العَرَضية الاعتباطية بين الثقافات مُعَتَادَة مثلما هي حال غاذج العلاقات الثابتة والمتواصلة. وإذا يصلح هذا الفصل خلاصةً لستة قرون من التطور الفني في منطقة شاسعة، فإنه في الوقت نفسه دعوة إلى مزيد من البحث أكثر مما هو تفكّر في العمل المُنجَز أو مختصر له. حافظت المجتمعات المسيحية واليهودية والزرادشتية وحتى البوذية على تقاليدها داخل العالم الإسلامي، ولا سيما في المجال الديني الذي ظهر قبل ظهور الإسلام بزمن طويل، غير أنَّ هذه المجتمعات استَخدَمت في معظم الأحيان لأغراض مدنية التّحف الفنية والفضاءات الحضورية التي وفرتها لها أو رَعَّتها الأغليّة المسلمة الحاكمة. وعادة ما يذكر الرحالة المسلمين وجود هذه المجتمعات من غير المسلمين التي شكلَت على امتداد الفترة التي يشملها هذا المؤلّف نسبة مهولة من إجمالي السكّان. وما من شك في أنه كانت هناك فروق واضحة، أو هي فُرضت فجأةً زمن الاضطهاد، لكن بصفة عامة لم تكن تعابر الفن الإسلامي ولا تطرّرته محدودة اجتماعياً أو دينياً في دلالتها وأشكالها، باستثناء عمارة المساجد والبناءيات الدينية الأخرى أو زخرفة المخطوطات القرآنية. وعن وعي أو دون ذلك، وعن قصد أو دون ذلك، كانت التّحف المدنية مُصنعة وكانت البناءيات مُشيدَة لمجتمع ثري ومعقد لا لمجموعة مُحدّدة بعينها، وقد نجح عن ذلك، بل عَكَسَ أحياناً فسيفساء غنية من الأقوام المختلفة التي تعاملت كما لم يحدث في أيٍ من الثقافات المجاورة. ولا غرابة إذا في أنَّ وثائق الجنيزه القاهرة - تلك الآلاف من الأوراق المخطوطة التي حُفظت في كنيس في تلك المدينة - لم تُستخدم فقط لتعريف الثقافة المادية للمجتمع اليهودي في حوض

[475] زخارف جصية، يعود تاريخها إلى 913-14م. في موقعها الأصلي، كنيسة العذراء، دير السرياني، وادي النطرون، مصر



[477] ورقة من مخطوطة للأنجيل، مؤرخة بتاريخ 50-1249م، الارتفاع 24 سم. المؤسسة الكاثوليكية، باريس

[478] قطعة مطالية بطلاء لامع . 7.2 سم، 11.3 سم. متحف الفن الإسلامي، مصر



من رسوم مخطوط المهد الكاثوليكي، كالذى نشاهد هنا، فلولا النص المرافق لجائز أن نتصور رسوماً من هذا القبيل تُرى نصاً عربياً إسلامياً. ونشاهد في كنيسة صغيرة لسانٍ أنتوني بالأقصر رُمت حديثاً رسوماً على السقف تعود إلى القرنين السادس والسابع هـ / الثاني عشر والثالث عشر م، ولا تكاد تُفرق بين تصاميمها الزخرفية وبين التصاميم الواردة على التحف الإسلامية المعاصرة لها. أما الصحاف الفخارية ذات البريق المعدني المصنعة في مصر إبان العصر الفاطمي، فقد أدمجت موضوعات مسيحية في زخارفها المحورية [478]، ولا يمكن القول إن هذه صُنعت للأقباط لا للمسلمين إلا من خلال موضوع الرسم، أما جميع النواحي الأخرى لهذه الفخاريات ذات البريق المعدني، فلا شيء يُفرق بينها وبين الآنية المصنعة لسكان البلاد من غير المسيحيين [321].

لم تبق إلا أمثلة نادرة للفن المسيحي السوري، لكن شُيدت في المقابل في الجزيرة الفراتية خلال القرنين المُزددين السادس والسابع هـ / الثاني عشر والثالث عشر م كنائس وأديرة جديدة، وكان العديد منها - ككنيسة مار بنهام قرب الموصل في العراق مجهزة ببوابات مُزخرفة بعناية، وشبيهة إلى حد بعيد بنظيراتها في المنشآت الإسلامية في المنطقة ذاتها [479]. أما المخطوطات المزخرفة والمصورة العائدة إلى هذه الحقبة فيحتوي العديد



[476] تفاصيل من باب خشبي مزخرف بالنحت، يعود تاريخه إلى ما بين 1070 و1100 م. في مقعد الأصلي، كنيسة الأنبا يشوعي، دير الأنبا يشوعي، وادي النطرون، مصر



[479] كنيسة مار بهنام، العراق، منطقة الموصل. المدخل. منتصف القرن الثالث عشر الميلادي.

أو مجرد السياق الإشارية الوحيدة التي تدلّنا هل التحفة أو المخطوط أو المنشآة العمارية أُنجزت للمجموعة الإسلامية أم المسيحية أم اليهودية. وفي إيران وآسيا الوسطى التي اندثرت دياناتها القدحية بعد مدة وجبرة، استمرّت الممارسات الفنية التقليدية مدة أطول بكثير، والمفتاح الوحيد لمعرفة كون القطعة أو البناء أُنجزت بعد الفتح العربي قد يكون توبيعاً أسلوبياً صغيراً أو كتابة مؤرخة، مع أنّ تقنية صنعها أو سماتها التعبيرية توحّي بتاريخ أقدم. وقد شهد جنوب غرب إيران بوجه خاص إحياءً للزرادشتيّة خلال القرون الأولى للحكم الإسلامي. وقد اقترح بعضهم - مع توفير دلائل مقنعة إلى حدّ بعيد - أنّ ما كان يُعدّ على الدوام قصراً ساسياً يعود إلى قبل الإسلام في سارستان، هو في الواقع معبد نار زرادشتي من القرن الرابع هـ / العاشر م. إضافة إلى ذلك - وكما سبق أن ناقشنا آنفًا - فإنّ وجود تحف فضية في الغالب - أصيلة العالم الإيراني الشاسع ذات علاقة بالأعمال الأساسية أو السغدية المصنوعة بالمواد نفسها دون أن تكون مماثلة لها بال تمام والكمال - كان وراء ظهور تصنيف غير معقول قطعاً من الناحية التاريخية، أطلق عليه (الفن ما بعد الساساني). وإذا تُعدّ بعض هذه التحف سلالات متذبذبة الجودة من الفن الجميل لصناعة المعادن الذي كان يُمارس حوالي البلاط الساساني أو الإمارات السغدية في آسيا الوسطى، فلا تتميّز إلا بعض القطع المعدودة بخصال تقنية عالية. وإن تكيف هذه القطع لأساليب أو الأيقونة السابقة لها يسمح لنا بإسنادها إلى بعض السلالات المختلفة التي حكمت إيران في العصور الإسلامية المبكرة. وكان الصحن [483] يتّم إلى أمير من طبرستان، بل لعله صُنِع له في القرن الثاني هـ / الثامن م.

منها على زينة شبيهة جدًا بزينة المخطوطات العربية، مع منمنمات تختلط فيها بصفة غربية العناصر الإسلامية والبيزنطية، وهو ما نشاهد على سبيل المثال في هذا الرسم الذي يُصوّر دخول المسيح [عليه السلام] إلى القدس، المأخوذ من كتاب لكتطفات الإنجيل Lectionary of the Gospels أُنجز في دير مار متّا قرب الموصل سنة 561هـ / 1220-1219م [480]. واكتُشف خلال السنوات الأخيرة في الرّصافة حيث يوجد ضريح القديس سرجيوس، شمال السبابس السورية - إناء فضي عليه موضوعات مسيحية وكتابات سريانية، ومصباح أو مِبخرة مزخرفة بعنقاء وبعدة أنواع مختلفة من الحيوانات ذات أربع قوائم وبطيور، وقد جلبت هذه التّحف الانتباه إلى عدد من القطع الفضية المعروفة منذ زمن طويل - يحمل بعضها موضوعات مسيحية - صُنعت في مدار العالم الإسلامي، وذكر من بين هذه القطع الصحن ذا الساق [481] الذي صُنِع على الأرجح في قيليقية.

منذ القرن الثالث هـ / التاسع م كانت المخطوطات تُكتب داخل المجتمع اليهودي بحروفية تكون تصاميم زخرفية أو بزخارف تُذكّر بالأعمال المعاصرة للفن الإسلامي، ويتنمي أحد هذه الأعمال [482] المُنجز في الفسطاط سنة 398هـ / 1008 أو 400هـ / 1010 م إلى أقدم كتاب مقدس Bible مُكمل ومؤرخ وصل إلى عصرنا، أمّا العناصر الخشبية المصنوعة للبنيات اليهودية فلا يُمكن التفرّق بينها وبين العناصر المصنوعة للبيئة الإسلامية، شأنها في ذلك شأن المُصممة للبنيات المسيحية المذكورة آنفًا.

قد يكون في الأقاليم الإسلامية الوسطى والغربية موئيفٌ فردي أو موضوعٌ مخطوط



[480] ورقة من كتاب مقتطفات مت الإنجيل. مؤرخ بتاريخ 25-1219هـ، مكتبة القاتيكان

القادمة من عوالم بعيدة تُبعَّأ شرقاً وغرباً مُسافرة على امتداد طريق الحرير. ما من شك في أنه كانت هناك تجارة من بحر قزوين باتجاه الأراضي الروسية الوسطى وإسكندينافيا - على الأقل في أثناء القرنين الثالث والرابع هـ / الثامن والتاسع م - لكن مواطن استقرار المسلمين على نهر الفولكا تعود إلى عصور لاحقة. ونعلم منذ أمد طويل أن هناك أكوااماً من النقود في إسكندينافيا أصيلة البلدان الإسلامية، كما نعرف أن الحفريات أظهرت إلى النور منسوجات إسلامية في فايبورغ Vyborg بالسويد، كما يجوز كذلك - وإن كان الأمر تخميناً وتأويلاً - مقارنة عناصر الزينة التجریدية للفن الأوروبي الشمالي في العصر الوسيط المبكر مع تلك التي شاهدناها في الحقبيتين العباسية والفاطمية، لكن من الأصعب إيجاد ارتباطات ثقافية.

كانت الحدود القوقازية الأنضوصية مختلفة بسبب وجود مواطن استقرار إسلامية مبكرة

لتركيز الآن على عدد من المبادرات والاتصالات الفنية، التي حصلت خلال الفترة التي يشملها هذا المؤلف، بين العالم الإسلامي وأهم المناطق الثقافية المتاخمة له. وفق معارفنا الحالية المتعلقة بأهمية حدود آسيا الوسطى بالصين والتبت أو مختلف الإمبراطوريات التركمانية فإننا نعلم بما يتصل بالتجارة وحركة الشعوب أكثر مما نعرف عن الاتصالات الثقافية والفنية، ويتمثل أحد أسباب ذلك في أن الأبحاث والتنقيبات الأثرية في الواقع المنغولي والآسيوية الوسطى في الصين ما زالت في بدايتها. غير أن تأثير الصناعة المعدنية الإيرانية على بعض الأواني المصنوعة من الطين (سنکای وكذلك النوع المتمي إلى الآنية البيضاء) المُنتَجة إبان حكم سلالة تانغ أمر معترض به منذ مدة، كما أن الأهمية البالغة للأقمصة المنسوجة في تشطيط الاتصالات الثقافية والفنية على هذه الحدود الشرقية بدأت كذلك تبرز تدريجياً. وفي كلا المثالين المذكورين، كانت هذه السلع

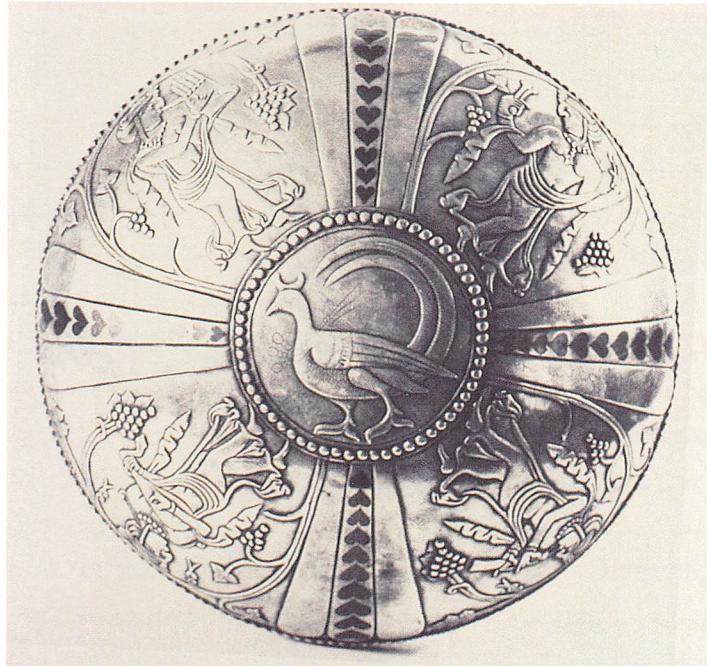


[482] ورقة من الأنجيل، مؤرخة بتاريخ 1008 م أو 1010 م، 29.8x33.8 سم. مكتبة سان بطرسبرغ، سان بطرسبرغ



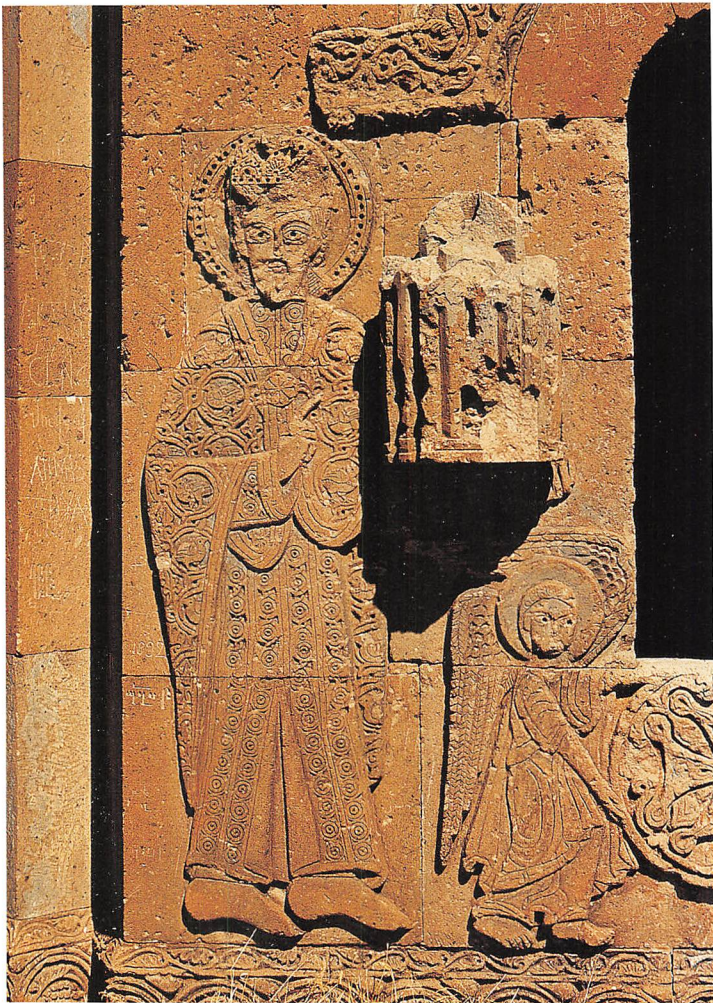
[481] حلة فضية مذهبة مرصعة بالنيالو. القطر 7 سم. متحف هيرمنج، سان بطرسبرغ

[483] حلة فضية مرصعة بالنيالو. يعود تاريختها إلى أواخر القرن الثامن الميلادي، القطر 23.5 سم. متحف إيران باستان، طهران



على امتداد بحر قزوين، ومالك أرمنية وجورجية متفاوتة الاستقلال. وتعدّ المالك الأرمنية مهمّة بوجه خاص؛ إذ كانت في فترات مُعيّنة خاضعة للنفوذ السياسي للخلفاء المسلمين، بينما واصلت مشاركتها في سياسات الإمبراطورية البيزنطية، وقد توسيّعت حتى بلغت البحر المتوسط خلال الجزء الأخير من الفترة التي يبحثها الكتاب. لكن الأهم فيما يتعلّق بجال دراستنا أنها كانت مركزاً فنياً مهمّاً منذ القرن الخامس م، وقد استُخدِمت التقانة المعمارية الأرمنية من قبْل كلّ من الفاطميين في مصر في أثناء النصف الثاني من القرن السادس هـ / الثاني عشر م وباليات الأناضول على امتداد القرنين السادس والسابع هـ / الثاني عشر والثالث عشر م، بل إن كلّ الأناضول شَكَلت في واقع الأمر - بعدة أوجه وعلى امتداد عدة قرون - ثقافة حدودية تعايشت فيها المجتمعات المسيحية والإسلامية بسلام أحياناً، وفي حرب أحياناً أخرى، وكان الناس يتحدثون عدّة لغات، كما احتفظ بعضهم بالعديد من الطقوس العتيقة داخل الديانات الجديدة.

تُصوّر بعض المنشآت المعمارية المتميّزة وغير المألوفة هذه الروح الخصوصية جداً لحدود الإسلام القوّازية الأناضولية، فعلى جزيرة أختمار Akhtamar الصغيرة الواقعة في بحيرة فان Van شرق الأناضول شيد الملك الأرمني غاجيك Gagik (حكم ما بين 324-936هـ/908-908 م) قصراً لا نعرفه إلاّ من خلال النصوص، وكيسة ما زالت قائمة، تحمل واجهة الكنيسة رسمًا للملك غاجيك نفسه يرتدي ملابس فاخرة [484]، يجوز أنها قادمة من العالم الإسلامي [94]. لكن اللافت للانتباه أكثر أن الواجهة مُزخرفة يافريز من النحوتات النافرة يظهر عليها أمير يرتدي ملابس عربية معاصرة، محاط بمشاهد



[484] تفاصيل من واجهة كنيسة الصليب المقدس، جزءه آخرamar، بحيرة وان، يعود تاريخها إلى ما بين 921 و 915 م.

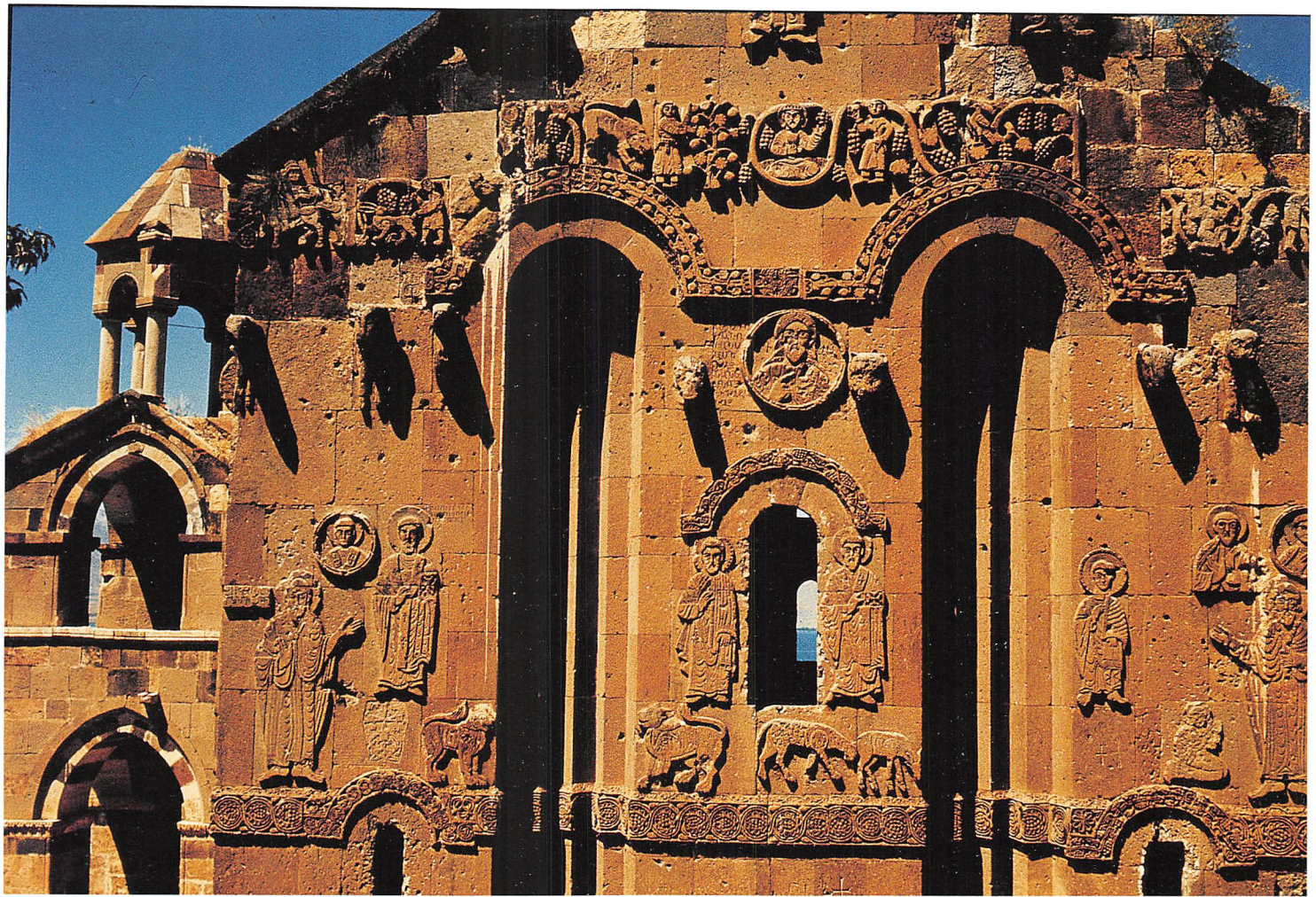
جون كومينوس ببناء قصر يُعرف باسم مشروع طوسن (وهي مفردة مشتقة من السريانية تعني "الخروط"، وقد يكون نوعاً من المترنصلات). وتقول الروايات إن سقفه كان مزخرفاً بتصاميم مدهشة من كل الأصناف، ويُحتمل أن الانطباع الذي أحدثه كان شبهاً بما نشاهده في قباب المترنصلات العراقية والإفريقية الشمالية العائدة إلى أواخر القرن الخامس هـ / الحادي عشر م، والسادس هـ / الثاني عشر م. وتظهر هذه الاستخدامات المتعددة للمترنصلات الإسلامية أيضاً في الفن البيزنطي من خلال الكأس التي ابتكر فيها حرفيٌّ قسطنطينيٌّ كتابة عربية لا معنى لها، لكنها تشبه إلى حدٍ ما الخط العربي الأصلي، ترافق سلسلة من الرسوم الذكورية القديمة لا معنى لها بدورها، لكنها مقبولة إلى حدٍ ما، كذلك. وهكذا، أصبح الإسلام المعاصر مع الماضي الكلاسيكي القديم يُشكل جزءاً من "آخر" الغريب في بيزنطة.

بعد أن فتح العرب صقلية سنة 289هـ / 902 م استردّها الفرسان النورمان حوالي 451هـ / 1060 م، وقد بُنيَ هؤلاء في أثناء القرن السادس هـ / الثاني عشر م مرحلة أصلية بحقٍّ في حضارة العصر الوسيط تعايشت فيها - وفق التأويلات المتدوالة - ثقافات الغرب اللاتيني وبizinطة اليونانية والعرب المسلمين في انسجام إبداعي، على الأقل فيما يتعلق بمجال الفنون. لكن هناك وجهة نظر حديثة أكثر تعتقداً ترى أن الملك روجر الثاني القوي والمبدع (تُوفي سنة 548هـ / 1154 م) كان يسعى إلى تحقيق طموحاته الشخصية،

صيد وترفيه [485]. ومن الواضح أنَّ هذه التمثيلات تُشبه في موضوعاتها - وإن لم يكن بالضرورة في شكلها - الرسوم الإسلامية المبكرة [139-145] ومجمل أيقونة الولائم التي أصبحت مرتبطة عموماً بالعالم الإسلامي. كما يمكن أن نرصد وعيًا بالموئفات والتركيبات الزخرفية الإسلامية في الأحجار المتأتية المنقوشة الجميلة (المعروف باسم ختشقعرس khatchk'ars) التي تظهر في أواخر القرن الثالث هـ / التاسع م في زخرفة بعض المخطوطات، رغم أنَّ الرسوم مشتقة من مصادر مختلفة. لقد كيف المعمار الأرمني في القرن السابع هـ / الثالث عشر م المترنصل الإسلامي ليتطور منه متواه الخاصل.

يبدو أنَّ فنون جورجيا في العصر الوسيط لم تتأثر إلى الدرجة ذاتها بتقنيات وموضوعات الفن الإسلامي، بل حتى إبداعاتها المعدنية المُطعمَة باليينا كانت تبدو مستقلة إلى حد كبير عن النماذج الإسلامية، لكن يوجد مع ذلك العديد من الاستثناءات الصارخة؛ ففي المجال المعماري نلاحظ أنَّ الدير الجورجي غير بعيد عن أنطاكيا Antioch، العائد إلى القرن الخامس هـ / الحادي عشر م مُزخرف بزينة حجرية تُشبه زخارف القصور الأموية. كما رصدت حديثاً سمات إسلامية في مجمع قصر في أبيخازيا يعود إلى القرون الوسطى. ثم لدينا تلك الحالة التي تبدو فريدة المثلثة في صحن إنسيبروك [486]؛ إنها تحفة صغيرة مُصنعة للحاكم الأرتوري ركن الدولة أبي سليمان داود (حكم ما بين 507-536هـ / 1114-1142 م) على هيئة إماء نحاسي رقيق مزود بعقبين ومُزخرف على وجهيه باليينا، وتشمل الزخارف اعتلاء الإسكندر الأكبر العرش، ورسوماً للعديد من المنشطين في البلاط كالصارعين والهلوانيين والراقصين والموسيقيين، وتشكلة متنوعة من الطيور والحيوانات الواقعية والمتخيّلة. ويحمل الصحن كتابات بالعربية والفارسية في آنٍ معاً، لكن الجمل الفارسية غير متقنة وفيها أخطاء، وتُعدّ هذه التحفة مفيدة بفضل المعلومات الواردة عليها أكثر مما هي جميلة، وقد صُنعت حاكم مسلم مما دفع كثيراً من الباحثين إلى عدّها لأمد طويل تحفةً من الفن الإسلامي، غير أنه يُعتقد في الوقت الحاضر أنها من صنع حرفيٍّ جورجيٍّ. ويمكن التعرف إلى نماذج إسلامية أخرى ضمن الفخاريات المنتجة في هذه المنطقة الحدودية حيث اتّخذت متواهاً متبايناً. ويمكن إيجاد وجه شبه من الناحية التقنية والزخرفية بين "الآنية المنقوشة والمشوّشة بالألوان" المصنوعة شمال سوريا في أثناء العصر الوسيط الإسلامي، وبين الآنية التي عُثر عليها خلال عمليات التنقيب في حيِّ الفخاريين بتيفليس القروسطية، التي حددتها علماء الآثار العاملون في التنقيبات ما بين أواسط القرن السادس هـ / الثاني عشر م والعقد الثالث من القرن السابع هـ / الثالث عشر م عندما هُدمت المنطقة نهائياً إبان الغزو المغولي.

ضمن هذه التغطية السريعة للحدود القوقازية الأنضولية يجب علينا أن نذكر كذلك وجود التحف الإسلامية والموئفات والتقنيات والأفكار في بيزنطة نفسها، كما في منطقة البلقان وفي اليونان. هناك تفاصيل في الرسوم الموجودة داخل الكنائس القباذقية تحمل أوجه شبه واضحة مع إنجازات الفن الإسلامي المبكر، ويُحتمل أن تكون هذه وتلك مقتبسة من المصادر القديمة المشتركة. وتظهر في مناطق كثيرة من اليونان والبلقان كتابات تُحاكي الخط العربي، أطلق عليها جورج سي مايلز George C. Miles "الكوفسكيَّة" kufesque، وهي متواترة في الزخرفة المعمارية، وتظهر من حين إلى آخر في زينة التّحف الفنية. أما الزخرفة المعمارية المُجزَّحة في كلٍّ من القسطنطينية وبرسلاف ببلغاريا فيبدو أنه نتاج التماس المباشر مع العالم الإسلامي، حيث استُخدمت هذه الزينة على أحسن وجه انطلاقاً من القرن الثالث هـ / التاسع م فما بعد. وهناك مثال آخر للحضور الإسلامي في العمارة البيزنطية ظهر حوالي 596هـ / 1200 م عندما أمر



[484] تفاصيل من واجهة كنيسة الصليب المقدس، جزيرة آختامار، بحيرة وان، يعود تاريخها إلى ما بين 921 م و 915 م.

فهو لم يكن يُساند مزيجاً متنوّعاً من الأعراف المختلفة بقدر ما كان يرعى توسيفة دقيقة من المهارات الفنية الجديدة من كل أرجاء المتوسط، ليثبت شرعية سلطته. ومهمماً كان تقديرنا لد الواقع روجر الثاني وخليه الآثنين فلا شك في أنَّ الموضوعات والتقنيات القادمة من العالم الإسلامي كانت مستخدمة في تركيبة القصور الصقلية، مثل "القبة"، ولا سيما "قصر العزيزة" La Ziza، وكلاهما قائمان حتى اليوم في باليرمو الصقلية. وقد حفظ بوحدة خاص على هذا القصر الذي يتَّأْلَفُ من عدة طوابق مرتبة حول فضاء مفتوح على شكل فناء تتوسطه نافورة ماء. أمّا قباب المقرنص في القاعة أو الفضاء الرئيس، فهي تُقلّد بلا شك أو تُحاكي القباب التي تُرْزِّيَنَ القصور المتبقية في شمال إفريقيا، والسابقة زمنياً بعض الشيء (انظر في الفصل السادس، العمارة والزخرفة المعمارية في شمال إفريقيا). كما أنَّ الأطلال العديدة للحدائق النورمانية المتبقية في صقلية تشي بمديونيتها الإبداعية الإسلامية المماثلة لها في شمال إفريقيا والأندلس. وهناك كنائس صغيرة - مثل كنيسة القديس جيوفاني دي إيريمي في باليرمو - مزودة بقباب تشبه قباب الأضرحة الإسلامية. أمّا الأمير النورماني بوهيموند، فقد أمر بعد عودته من الحروب الصليبية بناء زاوية له في مدينة باري لها كل السمات السورية.

غير أنَّ العملين النورمانيين اللذين يتَّبَدَّران أكثر من غيرهما إلى الذهن عند دراسة الفن الإسلامي هما سقف الكابيلا بالاتينا في باليرمو التي أسَّسَها روجر الثاني سنة

[486] وعاء يقْبِضُين مصاغ بالنحاس. يعود تاريخه إلى ما بين 1114 م و 1142 م. القطر 26.5 سم. متحف ولاية ترولين، انسيبروك





[487] سقف خشبي ملون، يعود تاريخه إلى منتصف القرن الثاني عشر الميلادي، في موقعه الأصلي، كنيسة قبة البالاتينا، بباريس.

[488]، [489] تفاصيل من السقف في الشكل [487]



يمكن أن نقول الشيء نفسه بخصوص مجموعة أخرى من العاجيات المُزخرفة بنقوش عميقه، والمصنوعة على الأراضي القارية الإيطالية. وليس هناك شك في أن الموسوعة الحقيقة للكائنات الراجمة في ذلك العصر والتي تُرثِّخُ فرون الفيلة التيزينية والتوايات والمقلمات المُسندَة إلى أمافي أو البندقية [491] تتسم بأسلوب يُذكَّرنا كثيراً بالأسلوب السائد تحت حكم السلالة الفاطمية المعاصرة [316، 317، 331].

حكم العرب والبربر في إسبانيا منطقة كان جُلُّ سكانها مسيحيين بالأساس، وقد حافظوا على استقلالهم الثقافي مدة قرون، وقد بدأ تبادل الموتيفات الفنية بين المسيحيين وال المسلمين حتى قبل بداية حروب الاسترداد reconquista. وي يكن مشاهدة آثار هذه المبادرات فيما يُطلق عليه فن المستعربين Mozarabic، ويتَّمثَّلُ في الإنجازات الفنية للمسيحيين المقيمين تحت الحكم الإسلامي، ومن ثم فنون الملك المسيحية المستقلة في الشمال التي استخدمت الموتيفات القادمة من الجنوب تحت حكم المسلمين. وقد قدّمت تفسيرات أيديولوجية لافتة للإنتباه تتعلق بهذه الظاهرة التي أثَّرت في عمارة الكنائس، وكذلك - وفق قول بعض العلماء - في الرسوم الملوَّنة العجيبة التي أضيفت خلال القرنين الرابع والخامس هـ / العاشر والحادي عشر م إلى مجموعة من المخطوطات تحتوي على تعليقات حول نهاية العالم حرَّرها الراهب بياتوس Beatus. ورغم أنَّ التأثير الإسلامي يبدو واضحاً في زخرفة المخطوط العائدي القرن الثالث هـ / التاسع م ورسومه، المعروف باسم "الكتاب المُقدَّس الإسباني" Biblia Hispalense، إلا أنَّ المسألة أكثر تعقيداً مما هي الحال في مخطوطات بياتوس بسبب غياب النماذج المناسبة في العالم الإسلامي التي قد تكون مصدر الاقتباس. إنَّ كان هناك تأثير فلم يكن يتعلق - على مستوى الانتقال - بموتيفات مُعينة بقدر ما لحق السلوكيات والمواقف، أي الرغبة في تطوير صور معقدة باستخدام بعدين فقط، دون أي عمق يوحِي بالتضاريس البارزة. إنَّ القضايا الخصوصية التي تشيرها الأعمال الفنية التي تتأرجح - على ما يبدو - بين ثقافتين تتضح جيداً في إسبانيا من خلال الإناء المُصنَّع على هيئة طائر من سبائك النحاس، والمُستخدم طستاً

534هـ / 1140م، والشاملة التي كان يرتديها، المؤرخة سنة 528هـ / 1134-1133م. ويعُدُّ السقف أكبر مقرنص متبقٍ يُعطي فضاءً مستطيلاً [487]، وتعج مساحات مئات المربعات التي تُكَوِّنَه بكلِّ أصناف الشخصيات والحيوانات ومشاهد الحياة اليومية والموضوعات الأسطورية والكتابات، والزخارف النباتية البسيطة كذلك. ونلاحظ في هذه الموتيفات أحياناً شيئاً شبيهاً شديداً بالخرفانات الفاطمية ذات البريق العدني [488]، ويعتَدلُ أنَّ فنانين مدربين في القاهرة أو في شمال إفريقيا قد شاركوا في إنجاز رسوم السقف، لكنَّ هناك عدة مشاهد أخرى [489] لا يمكن دمجها بسهولة ضمن المفردات الإسلامية التقليدية، وما زالت أساليبها المختلفة تتَّنَظَّر شرحاً وافياً. أمَّا التأويل الأكثر إقناعاً لهذا السقف فهو أنه ضُربَ من القبة السماوية المليئة ب بشائر الخير، تُغْطِي الفضاء الاحتفالي للملك المسيحي.

سبق أنْ أشرنا إلى أنَّ مؤسسة "الطراز" المتخصصة في صناعة المنسوجات كانت امتيازاً ملِكِيَاً في العالم الإسلامي، وقد اعتمدها روجر الثاني بدوره على هذا الأساس. وتُعدُّ الشاملة [490] أروع مُنْتَجٍ خَرَجَ من مصانع النسيج النورمانية، وإحدى أجمل المنسوجات المتبقية من العصر الوسيط، ومثَّلَها هي حال النماذج الإسلامية الأصلية التي اقتبست منها، فهي تحمل كتابة بالخط العربي المزوي تحيط بكلِّ الحافة الخارجية، وتُفَيِّد بأنَّ الشاملة نُسِّجَت في قصر باليرمو سنة 528هـ / 1133-1134م. ونجد في العالم الإسلامي قطعاً شبيهة جداً بها في تصاميمها المتناظرة، لكنَّ شكلها نصف الدائري الغربيِّ محض. وقد ساد الاعتقاد مدة طويلة بأنَّ موضوع الأسد الذي يفترس الجمل رمزٌ للقوَّة، لكنَّ من المحتمل كذلك أن يكون إيحاءً يشير إلى البحت الكوني السعيد للحاكم.

بينما يُقدَّم لنا كلُّ من السقف والشاملة أدلةً جوهريَّة على أصولهما غير الإسلامية، فإنَّ العديد من الأعمال الخشبية المنقوشة المُتَّنَجَّة في صقلية تحت حكم النورمان يمكن أن تكون في إطارها المألوف إذا وضعَت في محيط إسلامي أو مسيحي. وينطبق ذلك أيضاً على العديد من الحاويات الصغيرة والحقائب العاجية المُرسومة المُتَّنَجَّة في الجزيرة. كما

[490] عباءة حريرية مطرزة بخيوط الذهب واللؤلؤ. مؤرخة بتاريخ 34-1133م، الأبعاد 3م. متحف كونسيسيون سيشيس، فيينا



[491] مقلمة عاجية مزخرفة بالنحت. 424 سم. متحف الميتروبولitan للفنون، نيويورك



الدينية الإسلامية التي تحولت إلى كنائس، مثل مسجد باب مردوم في طليطلة المذكور سابقاً [130، 131]، والذي أصبح كنيسة كريستو دي لا لوز سنة 617هـ / 1221م. كما بقي كنيس يهودي يتمنى إلى الفن المُدجَّن، وهو كنيس ابن شوشان العائد إلى القرن السابع هـ / الثالث عشر م في طليطلة الذي تحول في الآخر إلى كنيسة القديسة مريم البيضاء Santa Maria la Blanca، ونجد فيه زخارف جدارية شبيهة بتلك التي تزيّن البناءات الإسلامية. وهناك عدد من الأمثلة الإضافية الأخرى العائدة إلى ما قبل 647هـ / 1250م التي تحولت وظائفها كذلك. إلا أن الجزء الأوفر من العمارة "المُدجَّنة" - مثلما هي الحال في إشبيلية على سبيل المثال - يعود إلى فترات متاخرة مقارنة بالحقبة التي ندرسها في هذا المؤلف.

توجد كاتدرائية لو بوイ Cathédrale Notre Dame du Puy في المنطقة الوسطى في فرنسا بين جبال أوفرني Auvergne، وتميز واجتها بزخارفها على شكل كتابات شبه عربية إلى درجة أن بعض العلماء حاولوا فك شفرة دلالتها وفهم معانيها، أو على الأقل معاني النماذج المستخدمة. والأرجح أن الحرفين الذين أبْنَزا العمل كانوا يفكرون في "شرق" غريب خلاب أكثر مما فكروا في نصّ عربي.

إن البحث في نزد - وإن كان يسيراً - من المبادرات والاتصالات التي حصلت بين العالم الإسلامي والمناطق الثقافية الرئيسية المتاخمة له، سوف يُعاني نقصاً خطيراً إذا لم نذكر الأولى الزجاجية، المعروفة بمجموعة هدوينج Hedwig [493]، ويختلف تاريخها ما بين القرن الرابع هـ / العاشر م والسادس هـ / الثاني عشر م. وقد اقتربت على امتداد القرن الأخير عدة أماكن - منها مصر وسوريا والعالم البيزنطي وإيطاليا وألمانيا - بوصفها مواطن تصنيع هذه الدوارات. وعلى حدّ معارفنا الحالية فإن الإفادة المؤكدة الوحيدة التي

لغسل الأيدي [492]. ويرد عليه نصّ منقوش بالعربية يُفيد في أنه من صنع نصراني Opus Salo - monis maravedi (المسكوكة في طليطلة لألفونسو الثامن القشتيلي حكم ما بين 1214-552هـ / 1158-1236م). حيث تتبع هذه النقود الذهبية أسلوب الدنانير المُرابطية الأصلية (مع إضافة صليب والحروف اللاتينية "A", "L", "F" التي يبدأ بها اسم الملك المذكور)، وتحمل كتابات بالعربية تشير إلى اسمه وتلقبه (أمير النصارى)، كما تُسمى البابا (إمام العقيدة المسيحية)، وتُشير إلى أن النقود أصدّرت باسم الثالوث النصراني. وليس هذا إلا واحداً من الأمثلة العديدة التي يمكن ذكرها في مجال النقود الإسلامية التي أثرت في المسкоكات المُتَّسِّرة في المناطق المتاخمة للعالم الإسلامي، وسبق أن ذكرنا في الفصول الأولى كيف سارت هذه التأثيرات بالاتجاه الآخر كذلك. وعلى امتداد الفترة التي يرصدها هذا الكتاب كان هناك تدفق مستمر للاتصالات في الاتجاهين.

مع تقدّم حروب الاسترداد انخفض النفوذ الإسلامي، لكنّ السكّان المسلمين بقوا تحت الحكم المسيحي. وفيما يتعلّق أكثر بعرض هذه الدراسة فقد استمرّ في المناطق المحكومة من قبل الأمراء المسيحيين ميل الذوق إلى الثقافة القرطبية والإسلامية الراقية في عصرها المتأخر، وهي الحقبة التي ظهر فيها ما يُسمى "الفن المُدجَّن" (من المفردة Mudejar) التي ظهر فيها ما يُسمى "الفن المُدجَّن" (الدالة على الذين دُجِّنوا أو سُمح لهم بالبقاء)، وتُشير التسمية في العربية "مُدجَّن" إلى الفنون التي أبْنَزاها المسلمون للمسيحيين، ثم توسيع دلالتها لتعبر عن الأشكال والتقنيات المرتبطة بال المسلمين وبالفن الإسلامي. ونشاهد بدايات "الفن المُدجَّن" في البناءات



[493] دورق من الزجاج، الارتفاع 10.3 سم، قلعة كوبورغ، كوبورغ

شخصيتان آخريان يبدو أنهما تؤديان حركات بهلوانية على رأس الفيل انطلاقاً من ظهر حصان. وتحمل التحفة في قاعدتها نصاً عربياً بالخط المزوي يُعرّفنا بأنّ الحرف ينتهي إلى عائلة من الوجهاء العرب من العصر الإسلامي المُبكر، وقد كانت بعض أفراد هذه العائلة علاقات وثيقة مع بلاد السندين. كما كتب الإمبراطور قسطنطين في رسالة رائعة تعود إلى حوالي 328 هـ / 940 م أنه مندهش من "الكأس العربية" الأعجوبة التي يشرب منها كلّما أكل وقبل الذهاب إلى فراشه. ويصعب تقدير تأثير حضور التحف الإسلامية - إن وجد أصلاً - في الكنوز المدنية والدينية، لكن كمية هذه التحف ضخمة حقاً.

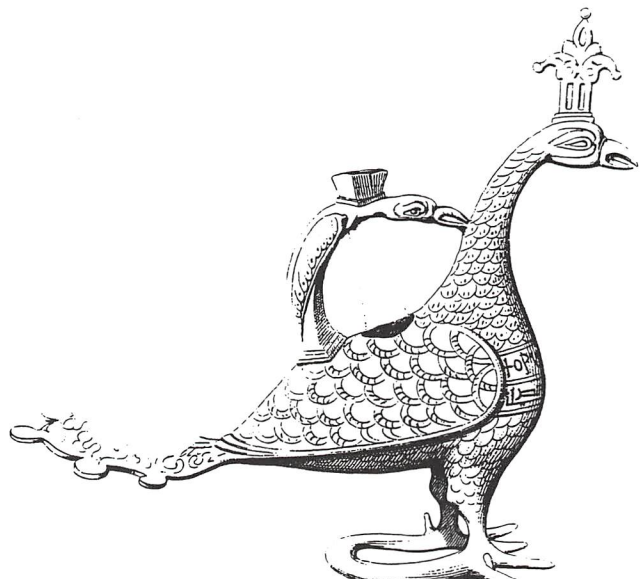
وتصبح التحفة التي يستولى عليها في أثناء الحروب غنائم انتصار تُعرض للتباهي ولغيره من الأغراض المطلوبة، ورغم أنّ الصليبيين لم يتأثّر إلّا قليلاً في فلسطين أو سوريا بالفن الإسلامي، إلا أنّ الصليبيين أنفسهم شكلوا مصدرًا كبيراً لجلب الغنائم. وقد كانت الأنسجة مُشتقة بوجه خاص لسهولة طيّها وحملها. وكما هي حال حجاب القدس آن وقماش القديس جوس اللذين تناولناهما آنفاً بالدرس [203] فقد أصبحت بعض هذه التحف موضع تبجيل، لكنها كانت لها أغراض إضافية أخرى كذلك. فالرايات الإسلامية التي افتُكت في المعارك والتي تُزيّن ضريح ملوك أراغون في لاس هو غالاس [461] وما يُطلق عليها عنقاء بيزا التي يبدو أنها كانت جزءاً من الغنائم التي أخذها سكان بيزا بعد اجتياحهم المُؤقت للعاصمة الزيبرية (المهدية) سنة 479 هـ / 1087 م [337] كلّها أعيد استخدامها نصب نصر.

يمكن أن تُصور لنا بعض الأمثلة القليلة تنوع المشكلات التي تواجه الباحث لدى تعامله مع هذه التحف التي نقلت بطرق شتى من العالم الإسلامي. وقد أشرنا آنفاً إلى الأواني الفخارية الإسلامية المزданة بتشكيلية عريضة من الموتيفات والمصنوعة ب مختلف التقنيات،

يمكن أن نجاذف بتقديمها هي أنّ هذه الأواني ليست إسلامية. غير أنّنا نتفاجأ لو ظهرت ذات يوم أدلة تفيد بأنّها أُخرجت مُقلدة نوعاً من الزجاج الإسلامي يُطلق عليه "المُحكم"، كان - بحسب الروايات - من ضمن الكنز الفاطمي حين تشتّته سنة 460 هـ / 1068. كما أنّ هذا الزجاج ذاته ذا القيمة العالية جداً كان يُحاكي أواني مصقولة من الأحجار الكريمة (الزمرد والياقوت) أو شبه الكريمة (البلور والفيروز).

لقد أثر الفن الإسلامي كذلك في مناطق بعيدة عن الحدود المباشرة لعالمه، وهو تأثير ناجم بوجه خاص عن حركة التحف الإسلامية باتجاه تلك المناطق. وإضافة إلى أهمية التجارة كان هناك زوار من بلدان قاسية سافروا إلى العالم الإسلامي ومن البلدان الإسلامية، حاملين معهم تذكرة رحلاتهم، ومتذمّرين عما شاهدوا، وعادة ما يُغذّي هؤلاء الجانب الغريب المتع لآية ثقافة. وقد سلكت التحف القادمة من العالم الإسلامي طريقها إلى الكنوز الخاصة للملوك والمؤسسات الدينية التي كانت غالباً بعيدة عن مواطن التصنيع الأصلية. وحصلت مبادرات بين الحكام العباسيين والفارطين المسلمين ونظائرهم المسيحيين والبوذيين والهنود، كما هي حال المثال الشهير للهدايا التي يُقال إنّها أرسلها هارون الرشيد إلى شارلمان. وكانت إحدى الهدايا تحفة عاجية (علّها قطعة شترنج) على هيئة فيل يحمل هودجاً، وعدة شخصيات تظهر بوضوح أصولها الهندية. إضافة إلى الشخصية الحالسة في الهدوج والجنود الشمائية من المشاة والمحاربين الأربعين المرسومين تظهر

[492] ثفال طعام مصنوع من خليط النحاس، الارتفاع 39.5 سم، متحف المورف، باريس



TOPVSS AL MONIS ERAT  
الملك عبد

الحالات. لكن قبل أن نستخلص نتائج سليمة نحتاج إلى مزيد من التفكير العميق حول المسائل النظرية المتعلقة بالسؤال المحوري، الذي يدور حول فصل الوعي بالموئليات والتصاميم والأماكن، عن الغرائز الثقافية أو الشخصية الأكثر عمقاً المتمثلة في البحث عن الجمال أو في تقاديه.

ثانياً: إن الفن الإسلامي أصبح في ثقافة العصر الوسيط - وذلك من المحيط الأطلسي إلى حدود الصين - النموذج المثالي المدنى الذي يكتسي بعض الغرابة الجذابة، ويعود السبب في أنه طور زخرفة خالية من الشحنة الأيقونية، وعدة تقنيات لصناعة التحف الجميلة. وقد حافظ الفن الإسلامي على دوره الرائد حتى حدوث التغيرات التقانية والصناعية، التي طرأت في إيطاليا أولاً في أثناء القرن السابع هـ / الثالث عشر م. لكن الأمر لم يكن يتعلق بمجرد تزيين البنايات أو الناس أو الموتى بموئليات وتحف جميلة! لأن أشكال هذا الفن الخاصة - وحتى الخطوطية - كان يمكن فهمها على الدوام وتقديرها حق قدرها دون الحاجة إلى فهم مدلولاتها داخل الثقافة الإسلامية. ولقد كانت غريبة دون شك، لكنها دون تكن أجنبية!

وأخيراً، هناك رجاحة وجدوى في محاولة تفسير تأثير الفن الإسلامي بمقارنة حضوره أو غيابه بحسب المناطق والفترات التاريخية والفنانات الاجتماعية أو غيرها. هل كان حضوره دائمًا في بيزنطة وإسبانيا؟ هل عبر المجتمع المسيحي المصري عن نفسه بطريقة أكثر خصوصية مما فعل المجتمع المسيحي السوري؟ هل كانت مصادر التوريد والإلهام الرئيسية في منطقة المتوسط؟ وهل أدت إيران والهند أدواراً أقل أهمية؟ وهل كانت آسيا الوسطى أقل أهمية بدورها من الهند؟ متى ولماذا جفت الروابط الشمالية، تلك التي عمل بكل جدّ الرّحالة ابن فضلان على تقويتها لحساب الخليفة العباسي؟ أليس هناك المزيد مما نحن قادرون على رصده حالياً كي نستشفه من فنون إفريقيا وشرق آسيا؟ كل هذه الأسئلة وغيرها مطروحة كي تجيب عنها الأجيال القادمة، لكنها تشهد على الثراء المدهش وعلى الحيوية التي عرفتها القرون الستة الأولى للفن الإسلامي.

والمستخدمة أحواضاً على واجهات الكنائس الرومانسية و / أو أبراج الأجراس، ولا سيما في إيطاليا. ولم تُقدم حتى الساعة إجابات شافية حول الأسباب وراء استخدام أوانٍ من هذا القبيل لزخرفة هذه البنايات المسيحية. وهنالك أيضاً مجموعة كبيرة أخرى من التحف الإسلامية - الزجاجية في هذه الحال - تكتسي الغموض نفسه فيما يتعلق بالأسباب الكامنة وراء مكانها الحالي وكيفية وصولها، وأظهرت التقنيات الأثرية خلال العقود الأخيرين في الصين أكثر من أربعين تحفة من هذا النوع كانت مركونة في المستودعات ذات الدلالات الدينية، كالباغودا والمشاهد والأضرحة البوذية. وكما هي حال الأحواض المذكورة سابقاً فإن هذه التحف بدورها في حالة جيدة جداً، ويمكن تأريخها بدقة، وهي مستخدمة حالياً لتاريخ الزجاجيات الإسلامية الموجودة في العالم الإسلامي نفسه.

وفي الختام، وكما كتب أحدنا قبل حين فيما يتعلق بأوروبا: ظلّ العالمان الإسلامي والأوروبي لما يزيد على 1300 سنة في مواجهة مستمرة متفاوتة الحدة، ولقد كانت علاقة حيوية نشطة، ومتواترة في أغلب الأحيان. لكن... الغرب لم يُبدِّ سوى الإعجاب بفنون الشرق الأدنى، ولقد كان ذلك أكثر من مجرّد القبول السطحي، بل تجلّى ذلك الإعجاب في ربط ما كان متواافقاً من تلك الفنون بأكثر المؤسسات تجيلاً - سواء كانت مقدّسة أو دنيوية - وفي الاستعارات الفنية الدينية والمدنية التي استلهمها الغرب من الشرق.

ما هو سبب هذا الحضور الذي عمّ أوسع المناطق الممكنة وشمل العديد من الوسائل، إن لم تكن جميعها؟

لكي نتخيل وندرك في المقام الأول تأثير الفن الإسلامي قبل 647هـ / 1250م ليس كافياً أن نُحرّر مجرّد قائمة بالموئليات، وأن نضعها على خريطة باتّباع الترتيب الزمني، كان هناك إحساس بهذا التأثير في المواقف تجاه التصميم واللون، وهو ما يسمح بمقارنة مخطوطات بياتوس في إسبانيا أو زخارف شمال أوروبا، أو ربطها بإنجازات الفن الإسلامي، وهذا الأمر مُتاح بسبب المقاربة المماثلة في إضفاء الجمال على التحف أو المخطوطات أو البنايات. ولقد قدر غير المسلمين داخل العالم الإسلامي وخارجه كلّ التقدير وأعجبوا بهارات ذلك العالم في زخرفة المساحات المسطحة بالعناصر الجذابة ومتنوعة الألوان في أغلب

الهو امش

الفصل الأول

- arbrück. 1987); various articles in Paolo Costa, *Studies in Arabian Architecture* (Aldershot, 1994).

Arthur G. and Edmond Warner, *الترجمة الإنكليزية لشہنامہ الفردوسی فی تسعہ اجزاء،* trans., The *Shahnama* of Firdausi, 9 vols. (London, 1905–10), VI, 385.

الحسن بن أحمد الهمداني: الإكليل. ترجمة إنكليزية أنجازها نبيه فارس: Al-Hasan b. Ahmad al-Iklil, trans. Nabih Faris, *The Antiquities of South Arabia* (Princeton, 1938), 123, 14, 17, 26–7.

راجع في المقام الأول مختلف الدراسات التي قام بها عرقان شهيد. بخصوص التعليقات حول البيانات الأثرية، Heinz Gaube, *Hirbet Baida Arabische Palast aus Südsyrien* (Bei-rut, 1974); Maurice Sartre, *Bostra. Des Origines à l'Islam* (Paris, 1995); Jean-Marie Dentzer ed., *Hauran I* (Paris, 1995); T. Ulbert and others, *Rusafa* (Mainz, 1983 and ff.). J. Burton, *An Introduction to the Hadith* (Edinburgh, 1994).

M. Hamidullah, ‘As-yad’ qadimah min Muhammadiyyah wa-wajibat qurbatuhu fi amalatih, in: *Orientalistik und Kunst in der Lehre des Propheten*, Akten des 24. Orientalischen-Kongresses (Wiesbaden, 1959), 359 ff., and Grabar, Formation, chapter 4.

Do-ris Abu Sayf-Behrens, *Schönheit in der Arabischen Kultur* (Munich, 1998), pp. 23–26.

ينطبق هنا على الكعبة نفسها فقط، وحتى زمن حدث تعرّضت المطاف المحيطة إلى تغييرات كبيرة لم تُحلل بالكامل حتى الآن. للاطلاع على مغارلة نادرة، راجع: R.A. Jairazbhoy, ‘The history of the Shrines at Mecca and Medina,’ *Islamic Culture*, Jan.–Feb. 1962.

كذلك الوصف الطويل في مدخل فصل: of Islam.

يعدّ أفضل موجز حول تاريخ المسجد ما ألقى صالح لمعي مصطفى في كتابه: المدينة الموردة (بيروت, 1981) ومقتطفاته لتصور معمار المسجد هي الأقرب للحقيقة. للاطلاع على تأويل فيه الكبير من الخيال، راجع: R. Hillenbrand, *Islamic Architecture* (Edinburgh, 1994), pp. 39–42.

Carl H. Becker, ‘Die Kanzel im Kultus des latenten Islam,’ *Islamstudien I* (Leipzig, 1924), 450–71; Sauvaget, *Mosquée Omeyyade*, 140–44; Creswell, EMA I, 13–14.

Ghazi Bisheh, بناء على مقطع شعري، ثم تقديم اقتراح يفيد أنَّ الرسول [ص] بنى مسجداً منتصلاً: The Mosque of the Prophet in Madinah, University of Michigan thesis, 1981.

راجع الان في هذا الصدد: Mostafa, Al-Madinah, 135 ff.

تحمّل حسن مؤنس الآيات القرآنية والأحاديث المتعلقة بالمساجد في: المساجد (الكويت, 1981).

Erica C. Dodd and Shereen Khairallah, *The Image of the Word* (Beirut, 1981).

O. Grabar, ‘Art and Architecture,’ (in Encyclopedia of the Qur'an (Leiden, forthcoming).

Thomas Arnold, *Painting in Islam* (Oxford, 1928), 5.

Grabar, Formation, chapter 4; and idem, ‘Islam and Iconoclasm’, in Anthony Bryer and Judith Herrin, eds., *Iconoclasm* (Papers given at the ninth Spring Symposium of Byzantine Studies, University of Birmingham, March, 1975) (Birmingham, 1977), 45–52.

Patricia Crone, ‘Islam, Judeo-Christianity and Byzantine Iconoclasm,’ *Jerusalem Studies in Arabic and Islam* 2 (1980).

Bishr Farès, *Essai sur l'esprit de la décoration islamique* (بالفرنسية): (Cairo, 1952).

Erica Dodd, ‘The Image of the Word,’ *Berytus* XVIII (1969), 35–79.

للاطلاع على وجهة نظر أكثر روحانية، يمكن مراجعة العديد من أعمال آن ماري شبيل مثل: Annemarie Schimmel, *Islamic Calligraphy* (Leiden, 1970) and *Calligraphy and Islam*, 2nd. ed.

F. Wüstenfeld (الابن)، الجزء الأول: الترجمة الألمانية ف. فوستنفالد (الابن)، 1858.

أعيد طباعتها بيروت، غير مؤرخة). للاطلاع على قراءة للأذربيجاني في سياق مختلف، راجع أولين غربار Oleg Grabar, ‘Upon reading al-Azraqi,’ *Muqarnas* 3 (1985).

D.T. Potts, *The Arabian Gulf in Antiquity* (Oxford, 1990); A. R. Al-Ansary, *Qaryat al-Faw. A Portrait of Pre-Islamic Civilisation in Saudi Arabia* (London, 1982); T. Fahd ed., *L'Arabie préislamique et son environnement historique et culturel* (Strasbourg, 1987); ‘L'Arabie Antique de Karib'il à Mahomet.’ *Revue du Monde Musulman et de la Méditerranée*, vol 61 (Aix en provence, 1991–93); I. Shahid, ‘Byzantium in South Arabia,’ *Dumbarton Oaks Papers* 33 (1979); see also periodicals like Atlatl published by the Department of Antiquities of Saudi Arabia and the international journal entitled *Arabian Archaeology and Epigraphy*, edited by D. Potts since 1990.

من أفضلي المراجع [الإنكليزية] التي يسهل الوصول إليها فيما يتعلق بمكة: Encyclopedia of Islam, 2nd ed. (Leiden, 1960 to date).

من بين العديد من المصادر الأخرى، هناك بيت شعر يرد في كتاب الأغانى لأبي الفرج الأصفهانى، 20 جزءاً (القاهرة, 1968–1969). الجزء 15، يشير إلى قصور المدينة المؤخرة بالرسوم والمرودة بالأبراج العالية. لكن لا يتأكد إن كان الوصف يتعلّق بقصور ما قبل الإسلام أم بالعصر الإسلامي المبكر. للاطلاع على تقييم محدث Patricia Crone, *Meccan Trade and the Rise of Islam*, راجع: (Princeton, 1987).

لم يكتب الكثير حول هذا الموضوع منذ ما حرر بالألمانية في مقال: Ignaz Goldziher, ‘Die Handwerke bei den Arabern,’ *Globus*, LXVI (1894), 203–5.

إضافة إلى المراجع المذكورة في الهاشم، انظر كذلك: Richard Ettinghausen, ‘The Character of Islamic Art,’ in Nabih Faris, ed., *The Arab Heritage* (Princeton, 1946), 252; Charles J. Lyall, ed., *The Mufaddaliyat* (Oxford, 1918), 92 ff., and *The Diwans of Abid b. al-Abbas* (Leyden, 1913), 23; Peter J. Parr, G.L. Harding, and J.E. Dayton, ‘Preliminary Survey in N.W. Arabia,’ *Bulletin, Institute of Archaeology, University of London*, VIII, 9 (1970), 193–242; the excellent survey by D. Potts, ‘Arabia,’ in Jane Turner ed., *The Dictionary of Art* (London, 1995); and B. Finster, ‘Arabien in der Spätantike,’ *Deutsches Archäologisches Institut, Archäologische Anzeiger*, 1996.

Richard Ettinghausen, ‘Notes on the Luster Ware of Spain,’ *Ars Orientalis* I (1954), figure 13; E. Will, *Les Palmyréniens* (Paris, 1992), p. 156.

Jean Sauvaget, *La Mosquée Omeyyade de Médine* (Paris, 1941), 145 ff.; Robert B. Sarjeant, ‘Mihrab,’ *Bulletin of the School of Oriental and African studies*, XXII (1959), 439–52; Grabar, Formation, 120–22; A. Papadopoulou ed., *Le Mihrab* (Leiden, 1988); N.. Khoury, ‘The Mihrab, from Text to Form’ *International Journal of Middle Eastern Studies*, 30 (1998).

Gustav Rothstein, Die Dynastie der Lahmiden in al-Hira (Berlin, 1899). For more up-to-date, if at times controversial, views, see the numerous studies by Irfan Shahid, including his several volumes of *Byzantium and the Arabs* (Washington, 1984–93) and the entry ‘Lakhmids,’ in *The Encyclopedia of Islam*, 2nd. ed.

Richard le Baron Bowen and Frank Albright, *Archaeological Discoveries in South Arabia* (Baltimore, 1958); Paolo M. Costa, *The Pre-Islamic Antiquities at the Yemen National Museum* (Rome, 1978); W. Daum, *Yemen. Three Thousand Years of Art and Civilization* (Inns-

- International Conference on Bilad al-Sha'm (Amman, 1989) and Bi-lad al-Sha'm During the Abbasid Period (Amman, 1991 تمثل في جامع بعلبك في لبنان الذي أصبح أطلالاً. ويدو على هيئة مسجد "محلي" استخدم مواد بناء قديمة متوافرة، وأُضيفت إليه بعض الزخارف في القرن الثامن هـ / الرابع عشر م. ومع ذلك، حكمت أساليب سياسية بأنه مسجد "أموي".
- Creswell, EMA, I, 65–131 and 213–322; S. Nusaibeh, The Dome of the Rock (New York, 1996) .. أثنا للتعليقات، فراجع: .(Rock) (Princeton, 1996).  
Oleg Grabar, 'The Umayyad Dome of the Rock', Ars Orientalis, III (1959), 33–62. and idem, Formation, 48–67
4. . Josef Van Ess in Raby ed., Bayt al-Maqdis (Oxford, 1992) .. للاطلاع على وجهات نظر مختلفة وأكثر عمقاً، راجع: Oleg Grabar, The Shape of the Holy (Princeton, 1996). Ami-Elad, Medieval Jerusalem and Islamic Worship (Jerusalem, 1995) (kam Elad). Julian Raby, Bayt al-Maqdis (Oxford, 1992). والعديد من الأبحاث التي أشرف عليها: Werner Caskel, Der Felsendom und Priscilla Soucek, 'The Temple of Solomon in Islamic Legend and Art', in Joseph Gutman, ed., The Temple of Solomon (Ann Arbor, 1976), 73–124
5. . والكثير منها ما يزال نظرياً وموضع خلاف. راجع: Werner Caskel, Der Felsendom und Priscilla Soucek, 'The Temple of Solomon in Islamic Legend and Art', in Joseph Gutman, ed., The Temple of Solomon (Ann Arbor, 1976), 73–124
6. . Tawilieh له عشاً يرد فيه، وراجع كذلك: Nasser Rabbat, 'The Meaning of the Umayyad Dome of the Rock,' Muqarnas 6 (1989) and 'The Dome of the Rock Revisited,' Muqarnas 10 (1993); Nuha Khoury 'The Dome of the Rock, the Ka'ba and Ghumdan,' Muqarnas 10 (1993) (nas)
7. . Creswell, EMA, I, 78–9
- Ch. Clermont-Ganneau, Archaeological Researches in Palestine During the Years 1873–4, 2 vols. (London, 1899 and 1896), I, 187 ff
- هناك أجزاء قليلة من النصيفيّات شاهدها: . وقد اكتُشفت مُجددًا أثناء الترميمات التي حصلت في بداية ستينيات القرن العشرين. غير أنها لم تُنشر أبداً، وليس لدى علم بغيرها.
- Michel Ecochard, Filiations des monuments grecs, byzantins, et islamiques (Paris, 1977) للاطلاع على وجهة نظر متميزة، وإن كانت خطاطنة، حول هذه المسألة، راجع: . وقد التقطت هذه المسائل مجدداً من قبل: D. Chen, 'The design of the Dome of the Rock,' Palestine Exploration Quarterly 112 (1980) and 'The Plan of the Dome of the Rock,' Palestine Exploration Quarterly 117 (1985)
- Marguerite van Berchem, 'The Mosaics of the Dome of the Rock in Jerusalem and of the Great Mosque in Damascus,' in Creswell, EMA, I, 252 ff.; Grabar, Shape of the Holy and Nusaybin-Myriam, beh. Dome of the Rock Rosen-Ayalon, The Early Islamic Monuments of the Haram al-Sharif (Jerusalem, 1989) لنظرة شاملة و كاملة للنصيفيّات، راجع: . ولتفسير جديد ضمن مراجعة للحزم بصفة عامة، انظر: .
- Max van Berchem, Materiaux pour un Corpus Inscriptionum Arabicarum, 3 vols., MIFAO, XLIII–XLV (Cairo 1920–2), vol. 2, Syrie du Sud, 2X, 237 ff.; Grabar, Shape of the Holy, pp. 59ff.; Sheila Blair in Raby, Bayt al-Maqdis (Jerusalem, 1989) في كثير من الأحيان يُنجز نصف من نصفٍ موئِّفٍ متَّابِرٍ على سقوف العقود بعزيز من العناية مما هي حال النصف الثاني.
- Lisa Golombok, 'The Draped Universe of Islam,' in Priscilla P. Soucek ed., Content and Context of Visual Arts in the Islamic World (College Park, Pa., 1980) رغم كونه الجزء الأكثر ممانة ومنطقاً في نظرته، فإن الفصل التفسيري لمؤلف سوانجي: .
- S. Lamei, Al-Madina and Robert Hillenbrand, Islamic Architecture R.W. Hamilton, The Structural History of the Aqsa Mosque (Jerusalem, 1949) .. تكمن الإشكالية الرئيسية في التسلسل الزمني النهائي لراحل البناء حسبما أُتيتها الاكتشافات الأخرى، راجع في هذا الصدد: Henri Stern, 'Recherches sur la mosquée al-Aqsa,' Ars Orientalis V (1963), 28–48.; K.A.C. Creswell and James Allen, A Short Account (Oxford, 1989), p. 73; O. Grabar, The Shape of the Holy, pp. 118–19 and passim; Amikam Elad, Medieval Jerusalem و كذلك الدراسة التي لم تُنشر بعد، والتي أطلعني عليها J. Raby. كاتبها مشكوراً.
13. . Sauvaget, Mosquée Omeyyade (Baden-Baden, 1969) يعتمد أحد الخبريات الحديثة التي تمت أثناء عملية إصلاح شاملة لمنطقة جنوب الجامع الكبير بدمشق ظهرت للنور بقياها هذا القصر. لكن لم تُنشر حتى الساعة نتائج هذه الخبريات الأثرية.
14. . André Grabar, L'Iconoclasme byzantin (Paris, 1959) لا تشمل إلا القباب التي تمت دراستها بعناية، أو المؤذنقة والتي يمكن تارikhها هناك عدد كبير من المساجد والمساجد، وبعض البقايا التي تمت دراستها بعناية، أو المؤذنقة والتي يمكن إعطاؤها تاريخاً أميرياً أو إسلامياً مبكراً. وهي أعمال أُسيحتنا نطلق عليها اليوم مسمى: المعمار المحلي، أي بالأساس منشآت لا يُشكل تاريخ تشبيدها عنصراً مهمّاً. راجع على سبيل المثال: Jean Sauvaget, 'Observations sur les monuments omeyyades,' Journal Asiatique CCXXXI (1939), 1–59; Geoffrey King, 'A Mosque Attributed to Umar,' Journal of the Royal Asiatic Society (1978), 109–110; M.A. al-Bakht and Robert Schick eds., The Fourth و عدة أمثلة أخرى في: .
1. . damic Culture (New York, 1984) 27. لممارسة مختلفة بعض الشيء للكتابية راجع الأعمال الحديثة: Yasser Tabbaa 'The Transformation of Arabic Writing,' Ars Orientalis 21 (1991) and 24 (1994) and 27. (Oleg Grabar, The Mediation of Ornament (Princeton, 1994).
2. . Carl Becker, 'Der Islam als Problem,' Der Islam, I (1910), 16 28. أثبتت الاستطاعات المستوى العالمي من التطور الاقتصادي في المناطق التي تم فتحها في العراق، راجع: Robert McC. Adams, Land Behind Baghdad (Chicago, 1965) and The Uruk Countryside (Chicago, 1972) 29. وهو ما يدلّ عليه كذلك اتساع المخازن الكبيرة في صيراف على الساحل الفارسي للخليج: D. Whitehouse, 'Excavations at Siraf,' Iran 6–13 (1968–75) .. كما ثُشرت بعض التقارير النهاية كذلك في سوريا والأردن وفلسطين في العقد الأخير، فقد أثبتت بشدة، إن لم تكن قد أحدثت ثورة، في المعنى السادس قدماً والذي يغدو بهد انحطاط وتقهقر مباشرة قبل ظهور الإسلام. للاطلاع على بعض الأمثلة، راجع: Maurice Sartre, Bosra (Paris, 1985); Georges Tate, Les Campagnes de la Syrie du Nord (Paris, 1992); Michele Piccirillo, The Mosaics of Jordan (Amman, 1993); Robert Schick, The Christian Communities of Palestine from Byzantium to Islam (Princeton, 1995), and the published volumes of the 'Bilad al-Sha'm' conferences held intermittently since 1985 30. سى فوس بطريقة ملائمة الجزء الأكبر من هذه المعلومات وعلق عليها: Klaus Wessel, Koptische Kunst (Recklinghausen, 1963) 31. في آسيا الوسطى. بالفعل، أصبح الفصل بين النتفينيّات الماديّتين لما قبل الإسلام والإسلامية صعب التحديد أكثر. راجع الفترات الأخيرة من القسم المخصص لجواجم الوليد (الفصل الثاني).
31. . Lucy-Ann Hunt in The Dictionary of Art (London, 1995) 32. ما زالت الشخصية الحقيقة للفن الساساني وأهميته موضع نقاش، وتعد جزئياً وجهة النظر الواردة في هذا المقام من الأعراف الإسلامية في العصر الوسيط، كما تعبّر عن المركبة الإيرانية لبعض العلماء الحديدين. أما في الواقع، فيجوز أن الأحوال لم تكن بهذا البريق. يمكن مقارنة أعمال: Roman Ghirshman, Persian Art: the Parthian and Sasanian Dynasties (New York, 1962) and Prudence Harper, The Royal Hunter: Art of the Sasanian Empire (New York, 1978) and Silver Vessels of the Sasanian Period I: Royal Imagery (New York, 1988) 33. Oleg Grabar, Sasanian Silver (Ann Arbor, 1967) 34. Lionel Bier, Sarvistan, A Study in Early Iranian Architecture (University Park, Pa., 1986), and D. Thompson, Stucco from Chal-Tarkhan (Warminster, 1976) 35. Daniel Schlumberger, L'Orient hellénisé (Baden-Baden, 1969) 36. . Jules Leroy, Sirarpie Der Nercessian, Armenian Art (Paris, 1978), and now Jean Michel and Nicole Thierry, Armenian Art (New York, 1989); Tania Velmans, L'Arte della Georgia (Milan, 1996) 37. من أسهل المقدمات التي يمكن الوصول إليها: Guity Azarpay, Soghdian Painting ((Berkeley, 1979) 38. لمباينة النصوص والوثائق البصرية الملائمة، راجع بالفرنسية: André Grabar, L'Iconoclasme byzantin (Paris, 1959) 39. . توجد اليوم العديد من التفسيرات الأخرى، واللافت كيف أن كل جيل يسعى إلى تأويله الخاص لهذه الظاهرة.
- الفصل الثاني
1. . يُتحمل أحد الخبريات الحديثة التي تمت أثناء عملية إصلاح شاملة لمنطقة جنوب الجامع الكبير بدمشق ظهرت للنور بقياها هذا القصر. لكن لم تُنشر حتى الساعة نتائج هذه الخبريات الأثرية.
2. . لا تشمل إلا القباب التي تمت دراستها بعناية، أو المؤذنقة والتي يمكن تارikhها هناك عدد كبير من المساجد والمساجد، وبعض البقايا التي تمت دراستها بعناية، أو المؤذنقة والتي يمكن إعطاؤها تاريخاً أميرياً أو إسلامياً مبكراً. وهي أعمال أُسيحتنا نطلق عليها اليوم مسمى: المعمار المحلي، أي بالأساس منشآت لا يُشكل تاريخ تشبيدها عنصراً مهمّاً. راجع على سبيل المثال: Jean Sauvaget, 'Observations sur les monuments omeyyades,' Journal Asiatique CCXXXI (1939), 1–59; Geoffrey King, 'A Mosque Attributed to Umar,' Journal of the Royal Asiatic Society (1978), 109–110; M.A. al-Bakht and Robert Schick eds., The Fourth و عدة أمثلة أخرى في: .

- لتاريخ بناء القبة يعود في الواقع للعصر الفاطمي. ويُحتمل أنَّ غيرَه من المحاريب المُسطحة وُجِدَت في واسطَةِ العراق وقطعَل بالأردن، لكنَّ تأوِيلَ هذه البقايا الأُثُرية غير مُؤكَّد. راجع: Eva Baer, "The mihrab in: the cave of the Dome of the Rock." *Muqarnas* 3 (1985); Safar, Wasit, fig. II, p. ; Patricia Carlier, "Qastal al-Balqa," in Bakhit-Schick eds., *Bilad al-Sha'm* (1989).
- R.B. Serjeant, 'Mihrab', *Bulletin of the School of Oriental and African Studies*, XXIII (1959), 439–53; Nuha Khoury, "The mihrab: from text (to form)", *International Journal of Middle Eastern Studies* 30 (1988) Sauvaget, Mosquée Omayyade, 83 ff.; Henri Stern, 'Les origines de l'architecture de la mosquée omeyyade', *Syria* XXVIII (1951), 272–3 George C. Miles, 'Mihrab and Anazah: A Study in Early Islamic Iconography,' in George C. Miles, ed., *Archaeologica Orientalia In Memoriam Ernst Herzfeld* (Locust Valley, 1952), 156–71. ومع ذلك، يظلَّ ممكناً أنَّ الرسم الوارد قد يكون مجرد انعكاس لقوس نصر.
- Sauvaget, Mosquée Omayyade, and Joseph Schacht, 'An Unknown Type of Minbar and Its Historical Significance', *Ars Orientalis* II (1957), 149–73 Elie Lambert, 'La synagogue de Dura-Europos et les origines de la mosque', *Semitica* III (1950), 67–72
- هناك استثناء جزئي فيما يتعلق بالمسجد الأقصى، إذ احتفظ على الأخشاب المنشورة [87] وتوجد بعض المعلومات حول الفسيفساء. انظر الفصل السادس، الأقاليم الإسلامية الوسطى، قسم: مصر حتى 1060 م والقرنة المتعلقة بالزخرف الفاطمي [301]. Marguerite van Berchem in EMA, I, 229 ff.
- H.A.R. Gibb, 'Arab-Byzantine Relations under the Umayyad Caliphate', *Dumbarton Oaks Papers* XII (1958), 219–33 على سبيل المثال: Marguerite van Berchem in EMA, I, 371 ff.
- مرغريت فون برشام لم تقبل هذا التفسير. وقد اختلفت مذنبنَ وجهات النظر التي شُرِّفت. على سبيل المثال في: Saloniki; Marguerite van Berchem and G. Clouzot, *Mo-saiques chrétiennes* (Geneva, 1924), 67 ff.; see now J.-M. Spieser, *Thes-Eustache de Lorey, 'L'Hellénisme et l'Orient'*, *Ars Islamica* I (1934), 26 .Marguerite van Berchem in EMA, I, 371 ff.
- جُمعت كل النصوص في: André Grabar, *L'Iconoclasmus byzantin* (Paris, 1957), 165
- Barbara Finster, 'Die Mosaiken der Umayyadenmoschee', *Kunst des Orients* VII (1970), 83–141; Klaus Brisch, "Observations on the Iconography of the Mosaics in the Great Mosque of Damascus," in P.P. Soucek, ed., *Content and Context; Gisela Hellenkemper-Salier, "Die Mosaiken der Grossen Moschee von Damaskus."* XXXV Corso di Cultura (Sull'Arte Ravennata e Bizantina (Ravenna, 1988
- Al-Muqqadasi, *Ahsan al-Taqasim*, ed. M.J. de Goeje (Leiden, 1906), 49
- ابن شاكر، كما ذكره كاترومير Quatremère في المراجع المذكورة آنفًا (الهامش 35)، 2.
- Richard Ettinghausen, *Arab Painting* (Geneva, 1962), 22 ff
- O. Grabar, Shape... Stern and Hamilton: وكذلك، Stern and Hamilton: 112 p. وكذلك في هذا الكتاب: الفصل السادس، الأقاليم الإسلامية الوسطى، قسم: مصر حتى 1060 م والقرنة المتعلقة بالزخرف الفاطمي [301]. Myriam Rosen-Ayalon, "The first Mosaic discovered at Ramla," *Israel Exploration Journal*, 26 (1976)
- لست متأكداً إن كانت هناك تسمية رسمية منذ العصر الأموي للجزء المُغطى من المسجد. وقد أطلق عليه لاحقاً: بيت الصلاة، بعد أن كان مجرد "المغطى".
- فيما يتعلق بواسطه، راجع: Safar, Wasit. سافار، واسط. تغيير اتجاه القبلة في المسجد مبكراً من الجنوب الغربي إلى الجنوب. للإطلاع على تفسيرٍ مُحيِّرٍ، وخطاري على الأرجح، راجع: Michael Cook and Patricia Crone, *Hagarism* (Cambridge, 1977), 21–28 على النصوص التي شُرِّفت حديثاً حول القدس، راجع العمل المنشور مؤخراً من قبل: A. Elad. وألمذكور آنفًا. وتكمِّل المشكلة الرئيسية في درجة المصداقية التي يمكن أن تكتسبها الأوصاف المتأخرة لتفسير بناءات سابقة لها زمنها. Robert N.C. Adams, *Land Behind Baghdad* (Chicago, 1965), p. 85
- إن التعرُّف على كل هذه المساجد المبكرة المُعتمدة ليس دائمًا بالأمر المُوثق. وفي سوريا والأردن وفلسطين يوجد خاص هناك توجَّه إلى تسمية مسجد كل بناء لها محراب في الجانب الجنوبي. انظر المراجع المذكورة في مختلطفات G. King (الهامش 2 أعلاه) وغيره. ويجدر مثلاً مُنوهًا في مؤلف Svend Helms and .others, *Early Islamic Architecture in the Desert* (Edinburgh, 1980 Creswell, EMA, I 22–8; F. Safar, Wasit (Cairo, 1945), Creswell-Alten, .A Short Account, pp. 40–41
- يقول الطبراني في وصفه إعادة بناء مسجد الكوفة، إنَّ السقوف "بيت السقوف" (Leyden, 1879–1901, I, 238–9) كرسويل (EMA, I, 25) أنَّ هذه إشارة إلى السقوف المدعومة الجملونية، لكنَّ الصعب أن تكون هذه التقنية منتشرة وقتنا.
- Louis Massignon, 'Explication du plan de Kufa (Iraq)', *Mélanges Maspéro*, 3 vols., MIFAO, LXVI–LXVIII (Cairo, 1934), III, 337–60; Hichem Djait, *Al-Kufah, Naissance de la Ville Islamique* (Paris, 1986 Creswell, EMA, I, 35–7 and 58–61
- المفردات العربية المستخدمة في مسرد بياتي المذكورة، وكذلك: A. Dietrich, 'Die Moscheen von Gurgan zur Omajadenzeit', *Der Islam* XL (1964), 1–7
- انظر التباين في وجهات النظر بين Sauvaget, Mosquée Omayyade, 103 ff. من ناحية وبين K.A.C. Creswell, 'The Great Mosque of Hama', in R. Ettinghausen, ed., *Aus der Welt der islamischen Kunst: Festschrift für Ernst Kühnel* (Berlin, 1959), 48–53; and EMA, I, 17–21
- Sauvaget, Mosquée Omayyade, 149 ff.; Creswell, EMA, I, 32–3; Grabar, Formation, 122
- رغَّب انتشارها الواسع، إلاَّ أنَّ المذنَّة ليست إجبارية، بل في بعض الأحيان أُضيفت بعد مدة طويلة من تاريخ بناء المسجد كما يتبيَّن في: Jean Sauvaget, 'Les inscriptions arabes de la mosquée de Bosra', *Syria* XXII (1941), 53 ff
- Hillenbrand, *Islamic Architecture* Joseph Schacht, 'Ein archaischer Minaret-Type in Ägypten und Anatolien', *Ars Islamica* V (1938), 46–54, and 'Further Notes on the Staircase Minaret', *Ars Orientalis* IV (1961), 137 ff
- R.J.H. Gottheil, 'The Origin and History of the Minaret', *Journal of the American Oriental Society* XXX (1909–10), 137 ff
- للإطلاع على وجهة النظر التقليدية، راجع: Grabar, Formation, 118–20. ولوجهة النظر الجديدة (Jonathan Bloom, *The Minaret* (Oxford, 1989) والأكثر إثناً، راجع: Sauvaget, Mosquée Omayyade, 152
- مثل المذنَّة اللولبية المستخدمة في سامراء [63] والتي نُسخت في جامع ابن طولون بالفسطاط [66] أو Janine Sourdel-Thomine, 'Deux minarets, deux manières de faire en Afghanistan', *Syria* XXX (1953), 108–36. and Myron Bement Smith, 'The Manars of Isfahan', *Athar-e-Iran* I (1936), 313–65
- Gaston Wiet and André Maricq, *Le Minaret de Djem* (Paris, 1959
- يُنافِضُ هذا الهيكل الخارق للعادة والهيآكل ذات الصلة الموجدة في الهند. راجع كذلك قسم "الأبراج والمآذن" في الفصل الخامس: الأقاليم الإسلامية الشرقية من هذا الكتاب، وكذلك: Bloom, *Minaret*, passim
- Sauvaget, Mosquée Omayyade, 152
- Creswell, EMA, I, 151 ff.. أُنْطَطَت عمليات التنظيف والترميم الحديثة (قبل 1996) مُظهِّرًا جديداً للبنية وكشفت عدَّة سمات لم تكن ظاهرة للعيان قبل ذلك، وهي تحتاج تعرِّياً كاملاً.
- Sauvaget, Mosquée Omayyade, 69 ff
- Muhammad b. Ahmad al-Muqqadasi, *Kitab Ahsan al-taqasim* in theca Geographorum Arabicorum, III (Leyden, 1906), 157
- يذكر محمد بن أحمد المقدسي في كتاب "الحسن التقاسيم في معرفة الأقاليم" أنَّ الفقيه كانت أيام المحراب في أواخر القرن الرابع هـ / العاشر م.
- Etienne Quatremère, *Histoire des sultans mamelouks de l'Egypte*, 2 vols. (Paris, 1837–45), II, 273
- Oleg Grabar, 'La grande mosquée de Damas et les origines architecturales de la mosquée', in André Grabar, ed., *Synthronon* (Paris, 1968), 107–14
- Creswell, EMA, I, 197 ff
- Sauvaget, Mosquée Omayyade, 152–3
- ثبت أنَّ المحراب المسطوح في قبة الصخرة الذي كان يعتقد كرسويل (EMA, I, 100, معاصرًا

- C. Foss. "Syria in Transition." دارج: A.D. 550–750." Dumbarton Oaks Papers 51 (1997) 75
- Bloom. 'The Qubbat al-Khadra and the Iconography of Height in Early Islamic Architecture.' Ars Orientalis 23 (1993) 75
- Oleg Grabar. 'al-Mushatta, Baghdad, and Wasit.' The World of Islam (Studies in Honour of P.K. Hitti) (London, 1959), 99–108 76
- Mohammad Ali Mostafa. 'Excavations at Kufa.' Sumer 10 (1954), 73–85 77
- A. Almagro. El Palacio Omeyyade de Amman I (Madrid, 1984). E. Olavani– Giocochedeni. Amman II (Valencia, 1985) 78
- Alistair Northedge's unpublished dissertation at the University of London (1981) 78
- Meir Ben-Dov. In the Shadow of the Temple (New York, 1982) 78
- M. Rosen-Ayalon. Early Islamic Monuments (Jerusalem, 1982) 78
- Oleg Grabar. 'Umayyad Palaces' (Reconsidered.) Ars Orientalis 23 (1993) 79
- على سبيل المثال: Creswell, EMA, I, 403–6. Creswell, op. cit. (الهامش 63) وـ Sauvaget, op. cit. (الهامش 63) وـ Creswell, EMA, I, 514. وكذلك الاختلاف الذي يحيط بالقصر الأبيض- Qasr al-Abyad (Heinz Gaube, Ein Arabisches Palast (cher Palast und Oleg Grabar, "Umayyad Palaces," R. Hillenbrand, "La Dolce and Formation, 162–5 .Vita in Early Islamic Syria." Art History 5 (1982) 80
- على سبيل المثال: Creswell, EMA, I, 447–9; Stephen Urice, Qasr Kharana. An Early Islamic Monument in Transjordan (Harvard University, 1981) 80
- Frédéric Imbert Corpus des Inscriptions Arabes de Jordanie du Nord (Aix en Provence, 1996) 80
- Martin Almagro. Qusayr Amra: Residencia (y baños omeyas en el desierto de Jordania (Madrid, 1975) 81
- إضافة إلى المواقع المذكورة آنفًا، راجع: Robert Hillenbrand, Islamic Architecture (London, 1959) 81
- Irving Lavin. 'The House of the Lord'. Art Bulletin 44 (1962) 82
- بخصوص شكل الثلاث محارات، راجع: Robert Hamilton, Khirbat al-Mafjar (Oxford, 1959), 67 ff 82
- Robert Hamilton, Khirbat al-Mafjar (Oxford, 1959), 67 ff 83
- Priscilla Soucek. "Solomon's Throne, Solomon's Bath." Ars Orientalis 23 (1993) 83
- J.A. Janssen and R. Savignac. Mission archéologique en Arabe III: Les châteaux arabes de Qesair Amra, Haranah, et Tuba (Paris, 1922) 84
- Christel Kessler. 'Die beiden Mosaikböden in Qusayr Amra'. Studies in Islamic Art and Architecture in Honour of Professor K.A.C. Creswell (Cairo, 1965), 105–31; and Almagro et al., 'Qusayr Amra,' figs 9–10 and pl. XIII 85
- Frank Edward Brown in Preliminary Report of the Sixth Season at Dura Europos (New Haven, 1936), 59–61 86
- Ettinghausen, op. cit. (Note 57), 36 ff., and idem, From Byzantium to 87
- مسيح ملائم حديث يُعطي أجزاء من المناطق المعنية، راجع: Cresswell, EMA, I, 502–5; Jean Sauvaget, 'Re-marques', Journal Asiatique CCXXXI (1939), 20–2 87
- Whitehouse, Siraf II: The Congregational Mosque and other Mosques from the Ninth to the Twelfth Centuries (London, 1980) 87
- فيما يتعلق بالقرنة، ما زالت لم تتوافر حتى الساعة منشورات الأشطة التي تقوم بها منذ زمن طوبيل دائرة الآثار السورية والبعثة الأثرية الألمانية. للاطلاع على مسح أولي، انظر الفصل الأول من: Michael Meinecke, Patterns of Stylistic Change in Islamic Architecture (New York, 1996) 88
- Oleg Grabar, Renata Holod, James Knudstad, and William Trousdale. City in the Desert: Qasr al-Hayr East (Cambridge, 1978) 88
- أما بخصوص قصر الحير، فراجع: Primitive Islam (Mark Horton, Shanqa (London, 1996) 89
- .and Architecture in East Africa." Muqarnas 8 (1991) 89
- F.A. Khan. Banbhore (Pakistan Department of Archaeology, Karachi, n.d.); also S.M. Afshaque, "The Grand Mosque of Banbhore," Pakistan Archaeology 6 (1969) and M. Abdul Ghafar, "Fourtenn Koufic Inscriptions," ibid. 3 (1966) 90
- في سنة 209 هـ بدل 109 مـ. Paolo Costa and Ennio Vicatio. Yemen. Land of Builders, trans. 90
- Daphne Newton (London, 1977), and Paolo Costa, 'La moschea grande di Sana', Annali Istituto Orientale di Napoli (1974), 487–506 90
- وقد ذكره مُجددًا في دراسته: Barbara Finster, "An Outline of Islamic Religious Architecture (Aldeshot, 1994) 90
- وكذلك: M. Meinecke, Patterns of Stylistic Change, p. 50 (in Yemen)." Muqarnas 9 (1992) 90
- يُشار إلى أنه في الواقع مختلفًا كثيراً، وهو البوارث في: M. Meinecke, Patterns of Stylistic Change, p. 50 (in Yemen)." Muqarnas 9 (1992) 90
- أعمال حول مصرى دون أن تُشرَّف. R. Hillenbrand, "The Darb Zubayda Project: 1396 / 1976," Atal (1397 / 1977) 91
- والتقارير الواردة في الأعداد اللاحقة لهذه الدورية. هناك بحث مدهش حول هذه المسألة قام به Bernard O'Kane سُوفَ يُنشر في العربية السعودية. J. Bloom, Minaret, pp. 81–83 91
- يُظهر L. Van den Berghe, Archéologie de l'Iran ancien (Leiden, 1959), plate 67b, p. 47 برج نار ساساني يحمل شبيهًا سطحًا للمئذنة، لكن بنائه في الواقع مختلفة كثيرة، وهو بدوره بناء غير راجحة. للاطلاع على وجهات نظر جديدة ومختلفة، راجع مؤلف J. Bloom حول المئذنة، .Hillenbrand, Islamic Architecture 92
- E. Pauty, 'L'évolution du dispositif en T.' Bulletin d'Etudes Orientales, II (1947), 60 ff 92
- .B. Fransis and M. Ali, 'Jami abu Dulaf. Sumer III (1947), 60 ff 92
- قدر هرتزفلد في (Geschichte 137) أنَّ أعداهم تبلغ مليون ساكن. Creswell, EMA, II, 332–59 93
- Creswell, EMA II, 208–26 and 308–20, and Marçais, Architecture 9 93
- .. يدفع كلَّ من كرسوبل ومارسي عن وجهة نظر مختلفة بعض الشيء حول تطور البناء في القرن الثالث هـ / الناس. Alexandre Lézine, Architecture de l'Ifrīqiya (Paris, 1966), esp. 25 ff.; Leon Golvin, Essai sur l'Architecture Religieuse Musulmane (Paris, 1974), 123 ff 94
- Christian Ewert & Jens-Peter Wissak, Forschungen zur Almohadischen Moscheen, I (Mainz, 1981), 15–20, fig. 20 94
- Georges Marçais, 'Remarques sur l'esthétique musulmane', AIEO IV (1938), 62 ff 95
- Oleg Grabar, 'Umayyad Palace' and the Abbasid Revolution.' Studia Islamica 18 (1963), 5–18 95
- وتشمل هذه الابحاث من بين الابحاث الأخرى: أعمال معهد الآثار الألماني (بعض التقارير الأولية من قبل: Madinat Michael Meinecke in Damaszenische Mitteilungen Donald al-Far (directed by Claus- Peter Haase 96
- Patricia Carli, 'Qastal, château Umayyade. Aix lier at Qastal (doctoral dissertation Qastal, château Umayyade, Aix 96
- وأعمال العقبة التي أُنجزها: John Oleson, Whitcomb Jacques Beaujard (en Provence, 1984) 97
- وآخرون في أم الرصاص وأم الوليد: Jacques Beaujard, Entre Byzance et l'Islam, Geneva, 1996 97

- Charles Wendell, 'Baghdad: Imago Mundi and ... (Other Foundation Lore,' IJMES 2 (1971) على التفسير الفلكي الكوني، راجع: .114
- Creswell, EMA, II, 39–49. موجز وقائمة مراجع في: يمكن مراجعتها مع تقارير المغيرات التي قام بها دائرة الآثار السورية في: Creswell, EMA, II, 39–49.
- Annales Archéologiques de Syrie, especially vols. IV–V (1954–5), 69 ff., and VI (1956), 25 ff. قامت بها دائرة الآثار السورية في: Creswell, EMA, II, 39–49.
- Mei, 'المعهد الألماني (آخر المأجيز في: necke, Stylistic Change والأعمال السورية الجديدة التي أتجزأها كلّ من قاسم طوير وراري كوكا: .Qasem Toueir on Hiraqlah in Canivet and Rey-Coquais, La Syrie مع قائمة مراجع كاملة، وأعمال حديثة أكثر: Werner Caskel, Creswell, EMA, II, 94–100 .115
- 'al-Uhaidir', Der Islam XXXIX (1964), 28–37, and R. Pagliero et al. 'Uhaydir, an Instance of Monument Restoration'. Mesopotamia II (1967) .116
- أثيرت في السنوات الأخيرة عدة تساؤلات حول تاريخ العديد من البناءات الساسانية ذات الصلة بالأخضر. راجع: Lionel Bier, Sarvistan. A Study of Early Iranian Architecture (University Park, Pa., 1986) .117
- الذي فتح مجدداً النقاش حول إن كانت تقنيات البناء والزخرف ساسانية أم جديدة. جديده. Alistair Northedge, 'An Interpretation of the Palace of the Caliph at Samarra.' Ars Orientalis 23 (1993) .118
- Northedge and R. Faulkner, 'Plan-ning Samarra,' Iraq 47 (1987) .119
- أتجزأها بنفسه أو أتجزأها الآخرون. لاحظ بوجه خاص: al-Maqrizi, Kitab al-Mawa'idh, tr. P. Casanova in Mémoires de l'Institut Français d'Archéologie Orientale au Caire 3 (1906), 215–18 .120
- M. Solignac, 'Recherches sur les installations hydrauliques'. AIEO, X (1952) .121
- Creswell's by Creswell, EMA, II 232–43, 265–70, 308–309. نشرت هذه القصور بناءً على مذكرات كرسوبل 1936–1937، والتي يشير إليها Creswell, EMA, II 232–43, 265–70، وكذلك بالمحولات، كما يتضمن المؤلف المنشور بعد وفاته: Alistair Northedge in Ars Orientalis and 'The Palaces at Istabulat,' Ar-Iraq Gov-ernment Department of Antiquities, Excavations at Samarra 1936–J.M. Rogers, 'Samarra: A Study in Medieval Town Planning', in A.H. Hourani and S.M. Stern, eds., The Islamic City (Oxford, 1970); Hillenbrand, Islamic Architecture, chapter Istakhri's description .122
- المصدر النصي الرئيس ذكره كرسوبل وهو وصف إستخري لقصر أبي مسلم: of the palace Abu Muslim (cited in Creswell, EMA, II, 3–4) .123
- فهي كثيرة في آسيا الوسطى ومنها: قصور قرغيز (Chéologie Islamique 3 (1993) .124
- G.A. Pugachenkova, Puti (Moscow, 1942), 35 .125
- .(razvitiye arhitektury iuzhnogo Turkmenistana (Moscow, 1958), 154 .126
- S. Khmelnitskii, Zwischen Kushan und Arab-ern (Berlin, 1989) and Mezdu Arabami i Turkami (Berlin, 1989) .127
- Herzfeld, op. cit. (Note 5), plate XXXIV. Alistair Northedge, 'The Racecourses at Samarra.' Bull. School of Oriental and African Studies (1990) .128
- O. Grabar, 'The Earliest Islamic Commemorative Structures'. Ars Orientalis VI (1966), 7–46; Sheila Blair, 'The Octagonal Pavilion at Na-tanz,' Muqarnas 1 (1983) .129
- André Lézine, Le Ribat de Sousse (Tunis, 1956). See also 'Ribat' in Encyclopedia of Islam .130
- انظر أدناه بدايات القسم المتعلق بالتحف الفنية. .131
- يمكن جزئياً على الأقل تفسير استخدام المرمر المخمر في محراب القبروان من خلال السمات الخاصة للورع المحتوى: Marçais, Architecture, 51–54 .132
- Ernst Herzfeld, Der Wandschmuck der Bauten von Samarra (Berlin, 1923) .133
- Creswell, EMA, II, 286–8 .134
- Maurice Dimand, 'Studies in Islamic Ornament I', Ars Islamica IV (1931) .135
- على التفسير الفلكي الكوني، راجع: (Sasanian Iran and the Islamic World (Leiden, 1972) .136
- Doris Behrens- Abu Sayf, 'The Lion-Gazelle Mosaic at Khirbat al-Mafjar,' Muqarnas 14 (1997) .137
- Robert Hamilton, 'Carved Plaster in Umayyad Architecture', Iraq XV (1953), 43 ff .138
- O. Grabar, 'Survivances classiques dans l'art de l'Islam'. Annales Archéologiques Arabes Syriennes XXI (1971), and idem, Formation .139
- Daniel Schlumberger, 'Les Fouilles de Qasr el-Heir el-Gharbi (1936–1938): rapport préliminaire', Syria XX (1939), 353 .140
- يبدو أن الناج على أحد شخص قصر الخبر الغربي أموي أصلي: Michael Bates أدناه، في الهاشم 167 .141
- Oleg Grabar, 'The Painting of the Six Kings at Qusayr Amrah'. Ars Orientalis I (1954), 185–7; Ettinghausen, Arab Painting, 32 .142
- .Garth Fowden, Empire to Commonwealth (Princeton, 1993), 143–49 .143
- وسوف يفتح كتابه القادم حول تضييق عمره تفضيلاً أكثر اتزاناً للبنية .144
- Fritz Saxl in Creswell, EMA, I, 424–31 .145
- كشف فريتز ساكسل الدلالة الفلكية للسفف: Ettinghausen, Arab Painting, 33 ff .146
- Oleg Grabar in Hamilton, Khirbat al-Mafjar, .147
- Daniel Schlumberger et al., Qasr al-Hayr Gharbi (Paris, 1986) .148
- وهذا صحيح فيما يتعلق بالرسومات .149
- وذلك بالمحولات، كما يتضمن المؤلف المنشور بعد وفاته: حيث نشرت عدة محولات ورسومات دون أن تتفاقم. Vibert-Guigue بصفة Almagro, Qusayr Amra .150
- Oleg Grabar, 'La Place de Qusayr Amrah dans l'Art Profane.' Cahiers d'Archéologie 36 (1988) .151
- Oleg Grabar, 'L'Art Omeyyade de Syrie, source de l'Art Islamique.' Pierre Canivet and Jean-Paul Rey-Coquais, eds., La Syrie de Byzance à l'Islam (Damascus, 1992) .152
- نشرت صور ممتازة في عدة أعمال أتجزأها نلسون غلوك، على سبيل المثال: Nelson Glueck, Rivers in the Desert (New York, 1959), figs. 51 ff .153
- على سبيل المثال: Kara Shahr (Sir Aurel Stein, Serindia, Oxford, 1921, CXXXV ff.) or Varaksha (Vasilli Afanasevich Shishkin, Varaksha, Moscow, 1963) .154
- تميل قام بها: Creswell, EMA, I, 596–603 .155
- و้าง كذلك: chatta: ein Beitrag zur Bestimmung des Kunstkreises, zur Datierung (un zum Stil der Ornamentik (Tübingen, 1962) .156
- Michael Meinecke and Volkmar Enderlein, 'Mshatta Fassade.' Jahrbuch der Berliner Museen 24 (1992) .157
- Oleg Grabar, 'Les Origines .158
- Hamilton, Khirbat al-Mafjar, 139 ff .159
- Sauvaget, Mosquée omeyyade, 114 ff .160
- Oleg Grabar, 'Mshatta, Wasit, and Baghdad,' 99 ff., and idem, Formation .161
- Lassner, The Topography of Baghdad (Detroit, 1970), and .162
- المراد الأخرى: The Shaping of Abbasid Rule (Princeton, 1980), part 2 .163
- يوجد رسم متاخر لها الراكب في مخطوطات: Automata by al-Jazari; see F.R. Martin, The Miniature Painting of Persia (London, 1912), II, plate 2, and Grammatical, plate II .164
- انجاه الريح. تشير تصوصص العصر الوسيط إلى أن الرمح كان متوجهاً دائمًا نحو الأعداء القادمين، وببناءً على ذلك، يمكن أن يكون لهذا الراكب بعض الدلالات السحرية أو الرمزية .165
- الغربي في الأمر أن سفراً بيزنطياً هو الشخص الذي لاحظ أن قصر الخليفة يشبه سجناً له: تاريخ بغداد، الخطيب al-Khatib al-Baghdadi, Tarikh Baghdad (Baghdad, 1931), I, 5 .166
- رسم سفواجي علاقة بغداد بالصور المبكرة: Jean Sauvaget, 'Les ruines omeyyades de Qasr al-Andjar'. Bulletin du Musée de Beyrouth II (1939), III .167
- .. راجع كذلك: Hayr East (Grabar et al., Qasr al-Hayr, chapter 2, Note 65, 80 .168

- Lamps from Jordan, Levant, vol. XVIII (1986) pp. 143–153; 'Amr Abdel-Jalil, 'More Islamic Inscribed Pottery Lamps from Jordan', *Berytus*, Archaeological Studies, vol. XXXIV (1988) pp. 161–168 ومن الجائز جداً أن المصايب من هذا النوع كانتُ صُنعتَ كذلك في مراكز أخرى غير جرش.
- Istakhr Oriental Institute in Chicago 153. استخرج المهد الشريقي في شيكاغو من استخر قالبًا خرفيًّا مقوسًا لتصنيع زخارف شبيهةً جدًا تلك الواردة على الشريط الرئيسي (A24718 I2 / 433). والتحفة التي كان ممكناً تصنيعها محلًّا من هذا القالب كانت فرضيًّا مستحلف عن تلك الصنعة في البصرة في نقطة واحدة فقط: عوض ملء الأقواس وحواشيها بالدوائر المرتبطة أحيانًا في عنصر مشابك، كانت هذه المساحات في استخراج تحيطى على تصاميم بنائية.
- Eva Baer, "Jeweled Ceramics from Medieval Islam: A Note on the Ambiguity of Islamic Ornament", *Muqarnas*, Vol. 6, pp. 85–86 154. نُشرت هذه التحفة سايقًا بصورة خاطئة على أنها صُنعت خلال القرنين الخامس–السادس هـ/الحادي عشر–الثاني عشر، راجع: .the Ambiguity of Islamic Ornament", *Muqarnas*, Vol. 6, pp. 85–86 لكن كل سماتها، بما فيها أسلوب الخط المستخدم توافق مع تاريخ القرن الثاني هـ/الثامن م، ويُعيّن اعتبارها على هذا الأساس، راجع: M. Jenkins, *Islamic Pottery: A Brief History*, The Met–ropolitan Museum of Art Bulletin, Spring, 1983, p. 5 "الطراز" في هذه الكتابة للدلالة على صنع لإنتاج الفخاريات بعد دلالة مبكرة لهذه المفردة لم يتم تسجيلها من قبل، راجع: Grohmann, A., "tiraz", *Encyclopaedia of Islam*, 1st edition, pp. 793–785 للاطلاع على الدلالة المُتَعَارِفُ عَلَيْهَا تُحْكَمُ الْمُفْرَدَة.
- Adolf Grohmann, *Arabische Paläogra- 155. للاطلاع على صورة جيدة لهذه التحفة، انظر: phie*, II. Teil (Vienna, 1971), Pl. XIV, 2 رغم أن تفسيره للاسم قد تم تحظيه في التفسير الوارد في: *The Arts of Islam. Exhibition catalogue*, Hayward Gallery 8 April–4 July 1976 (London), p. 213, no. 250
- Pope, A.U., *A Survey of Persian Art from Prehistoric Times to the Present* (London and New York, 1938–39), Vol. IV, Plates 187–91, 194. 156
- إن الفخاريات المتقدمة لهذا المجموعه هي التي أعطت المسمى كريشنت [102]. Kerbschnitt
- Friedrich Sarre, 'Die Bronzekanne des Kalifen Marwan II. im Arabischen Museum in Kairo', *Ars Islamica* I (1934), 10–14 157
- يرى أولينغ غربار أن هذا الزخرف يوجه خاص ترميم للعنصر الأصلي (محادنة شخصية).
- قارن الزخرف المخرم على الحافة مع زخرف السقف الخشبي في [87]. 159
- M.M. Diakonov, 'Ob odnoi rannci arabskoi nadpisi', *Epigrafika Vostoka* I (1947), 5–8; English resume by Oleg Grabar in *Ars Orientalis* Boris Marshak, 'Bronzovoi Kuvshin', Iran i.lis II (1957), 548 Sheila Blair, 'Srednia Azia' (Leningrad, 1973 Islamic Inscriptions, (Edinburgh, 1998), pp. 117–118. Melikian-Chirvani, A.S., *Islamic Metalwork from the Iranian World*, 8th–18th Centuries: Victoria and Albert Museum Catalogue (London, 1982), pp. 25 and 37, fn. 22–25 دون الالتفات إلى القراءات القديمة للنص على حافة هذا الإناء، فالنص الصحيح هو: من صنعة أبي يزيد ماء مُصنوع بالبصرة سنة 69. للمقارنة، راجع: Jenkins, Marilyn, "Islamic Art in the Metropolitan Museum of Art," *Arts and the Islamic World*, Vol. 3, no. 3, Autumn, 1985, p. 54
- Mehmet Aga-Oglu, 'Re- 161. فيما يتعاقب بالنظرية إلى المعرفتين عمومًا خلال هذا العصر المبكر، راجع: marks on the Character of Islamic Art', *Art Bulletin* 36 (1954), 191–92
- Dr. Michael Bates, Amer- 162. أود أنأشكرد ما يكتب من جمعية المسكوكات الأمريكية بنيويورك. لأنه عرف بالإيجاب لي هذا الحاكم، وقد أعلمته العباسى المذكور باسم "عبد الله" على هذه التحفة، لقب بالمنصور بعد معركة قرب الكوفة سنة 145هـ/763م (راجع المسوعدى: كتاب التبيه والإشراف، Kitab al-Tanbih wa-al-ishraf، XIII. Jahrhunderts, Berlin, 1971), Catalogue No. 18 Bibliotheca Geographorum Arabicorum, 8, (Leiden, 1967), p. 341 يُؤكّد تاريخ صنع هذه التحفة في فترة الحكم القصير لعبد الله بن أبي الربيع. للاطلاع على مراجع أخرى حول هذه الحقّة، انظر: Kuhnel, Ernst, Die islamischen Elfenbeinskulpturen VIII–XIII. Jahrhunderts, (Berlin, 1996), esp. Figure 1, p. 1
- Fondation Max van Berchem Bulletin, No. 10, (Geneva, December, 1996), illustration 6
- Ibid. Edition Speciale, (Geneva, December, 1998), illustration p. 6
- A. Grohmann, *Arabische Palaographie*, p. 87, Abb. 59 163
- الأنسجة المتقوسة الواردة على الرسوم الجدارية في أفريقيا تحمل أوجه شبه شديدة مع هذه الأنسنة الإسلامية
- (1937), and 'Studies in Islamic Ornament II', *Archaeologia Orientalia In Memoriam Ernst Herzfeld* (New York, 1952 132). تُعد 222 و 228 بعض المواقع القليلة الأخرى استثناءً.
- Dimand, Studies. (1952) 133
- .Ernst Kuhnel, *Die Arabeske* (Wiesbaden, 1949). 134
- إن أحدث مناقشة قدمها Kuhnel and Herzfeld. متىً كوهن وهرسفلد 135
- Kuhnel, 'Die islamische Kunst', in A. Springer, *Handbuch der Kunstgeschichte* (Leipzig, 1929), VI, 395 136
- S.I. Rudenko, *Kultura Maselenia Gornogo Altaia* (Moscow, 1953), pl. 89–90 137
- .(E. Herzfeld, *Die Malereien von Samarra* (Berlin, 1927 138
- راجع على سبيل المثال: Sir Aurel Stein, *Ancient Khotan* II (Oxford, 1907), pl. LXIII; idem, *Serindia* IV (Oxford, 1921), pls XLIV (especially Along the Ancient Silk Routes: Central Asian Art from the West Berlin State Museum (New York, 1982 139
- ويمثل ذلك الأطر الكنوزية، والخيونات، والنماط المنشورة والتي ليست مستوحاة من الطبيعة، والخلفيات أحادية اللون. راجع: See A.Y. Yakubovsky and others, *Zhivopis drevnego Panji-kenta* (Moscow, 1954), fig. 13, pls. VII–XI and XXXIII; A. Belenitski (140)
- الهادى (Asia Centrale) (Geneva, 1968 141
- D.S. Rice, 'Deacon or Drink,' *Arabica* V (1958 141
- .Herzfeld, *Geschichte der Stadt Samarra*, 240 142
- Maqrizi, *Kitab al-Mawa'idh*, tr. P. Casanova, pp. 216–17 143
- الهادى (118). على عكس ذلك، اقترح سوفاجي في: Sauvaget, J., "Remarques sur l'art sassanide", *Revue des Etudes Islamiques*, vol. 12, 1938, pp. 113–131 144
- ما يمكن تسميته بعريف ما يبدو أن الجزء "بعد الأموي عموماً. لكن بعد أن الجزء "بعد السادس" هو الذي استُخدِمَ وأستمر أكثر. ومن ثم فهو الأكثر ضرورةً بالمعنى القائل إن فن السلالة المبكرة في العالم الإسلامي كان مستقلًّا بذاته.
- رغم عدم وجود شك في أن التحفة ماقبل الإسلامية أو عناصر منها قد توصلت بعد الفتح الإسلامي، واستُخدِمت (بالتزامن مع التحفة غير الإسلامية المعاصرة) من قبل الولاة الجدد، إلا أن دليلاً ملائماً قد يتمثل في المؤقت النحاسي الكبير الذي عُثر عليه في بيتية أمورية. راجع: J.B. Humbert, O.P., "El-Fedein / Mafraqa", Contribution française à l'archéologie jordanienne, (Amman, 1989), F. Villeneuve, ed., pp. 129–30
- يمكن ذكر العديد من الأمثلة المقارنة كالتحف الخشبية، والفالخاريات المزججة وغير المزججة والحجارة المقوسة، وغيرها كثيرة.
- قارن شبكات التواذن في الأندلس: cf. al-Andalus: The Islamic Arts of Spain, exh. (cat., The Metropolitan Museum of Art, New York, 1992, cat. no. 42 e.g. Creswell, K.A.C., The 1000–1250 م/390–647 م، وعييلتها في مصر ما بين Muslim Architecture of Egypt, vol. 1, New York, 1978, Plates 7 & 9
- لتصميم مائل أنيج في الرخام مدينة الزهراء، انظر [137].
- والأمر صحيح كذلك فيما يتعلق بالزخرف على معدن جائز الربط في قبة الصخرة. راجع: Creswell, II, pl. 25–7
- Stern, Henri, 'Quelques œuvres sculptées en bois, os, et ivoire de style 150 .omeyyade', *Ars Orientalis*, 1 (1954), 119–31
- Amr, A.J., "Umayyad Painted Pottery Bowls from Rujm al-Kursi, Jordan", *Berytus*, 34, pp. 14–59; Falkner, Robert K., "Jordan in the Early Islamic Period. The Use and Abuse of Pottery", *Berytus*, 41, p. 41, for a rebuttal of 'Amr's dating of this ware; and Whitcomb, Donald, "Khirbet al-Mafjar Reconsidered: The Ceramic Evidence", *Bulletin of the American Schools of Oriental Research*, No. 271, pp. 51–67
- لاحقاً موجة ولع بهذا النوع من الفخاريات بالمدينة الزهراء في الأندلس (انظر الصورة 140). للاطلاع على نوع فخاري قريب منه جدًا وُصُنِعَ في مصر، راجع الهادى 3 من الفصل 3.
- Florence E. Day, 'Early Islamic and Christian Lamps', *Berytus* VII 152 (1942), 65–79; P.B. Bagatti, 'Lucerne fittili (da cuore) nel Museo della Flagellazione in Gerusalemme', *Faenza* XXXV (1949), 98–103; Nabil I. Khairy and Abdel-Jalil A. 'Early Islamic Inscribed Pottery

- Pauty, Les Bois Sculptés, pls XII, nos. 4720 and 4721; XIV, nos. 3801 .178  
and 4616; XV-XVIII
- Grabar, Oleg. The Mediation of Ornament (Princeton, 1989), pp. 22- .179  
23
- Masterpieces of Islamic Art in the Hermitage Museum. Exhibition .180  
Catalogue. Kuwait, 1990. Catalogue No. 1, pp. 20-21 and 10. See also.  
Friedrich Sarre. 'Bronzeplastik in Vogelform, ein sasanidisch-fruhislamisches Rauchergefass'. Jahrbuch der preussischen Kunstsammlungen LI (1930). 159-64; Museum fur Islamische Kunst. Berlin. Katalog  
جده كذلك على درب津 حجري ومرسوماً على البلاط في قصر الخير الغربي: Jenkins, Marilyn, .op.cit., (Note 16), p. 56 and note 1  
الإسكندرية الأولى لهذا الكتاب.
- Ettinghausen, R.. "The 'Wade Cup' in the Cleveland Museum of .181  
Art. Its Origin and Decorations. Ars Orientalis. II, (1957), pp. 332-33,  
.text figure D and plate 11, figure 36
- M. Jenkins, .182  
تُعد بعض هذه الأواني أمثلة مبكرة لاستخدام مساحة مزججة للتوصيم الملونة، راجع: Islamic Pottery. The Metropolitan Museum of Art Bulletin. (Spring,  
1983), p. 6, no. 3 حيث يظهر كيف يستخدم الطلاء الرصاصي الأخضر في التزييج لإبراز بعض مناطق  
الخرف.
- Mas'udi, Les prairies d'or, VI, ed, .183  
and trans. by C. Barbier de Meynard and Pavet de Courteille (Paris,  
1861-77), 295; VIII, 19, 298
- F.E. Day. 'A Review of "The Ceramic Arts. A History" in A Survey of .184  
Persian Art. Ars Islamica. VIII (1941), 24
- Islamic Arts, (London, 1997) .185  
للاطلاع على صورة ملأة حسنة الجودة لهذه التحفة، انظر: p. 106, No. 57  
George T., "Early Lead-Glazed Wares in Egypt: An Imported Wrinkle". Quest for Understanding: Arabic and Islamic  
Studies in Memory of Malcolm H. Kerr, eds. S. Seikaly, R. Baalbaki,  
.P. Dodd, (Beirut, 1991), pp. 253-262
- Kervran, Monique. "Les niveaux islamiques du secteur oriental du .186  
tepe de l'Apadana. II. Le materiel ceramique" Cahiers de la Délégation  
Archéologique Française en Iran, 7, 1977, pp. 75-161
- F. Sarre. Die Keramik von Samarra. (Berlin, 1925).. عُثر على تحفة في  
سامراء تكاد تكون مائلاً تماماً انظر: Tafel XXXV, 4  
كذلك: Northedge, Alastair. "Friedrich Sarre's Die Keramik von Samarra  
in Perspective"; Continuity and Change in Northern Mesopotamia  
from the Hellenistic to the early Islamic Period: Proceedings of a col-  
loquium at the Seminar für Vorderasiatische Altertumskunde. Freie  
Universität Berlin, 1994 (Berlin, 1996), 220-58
- Lane, Arthur, Early Islamic Pottery, (London, 1965) p. 10, "Ali ibn .187  
Isa, governor of Khurasan, sent as a present Harun al-Rashid twenty  
pieces of Chinese Imperial porcelain, the like of which had never been  
seen at the caliph's court before, in addition to two thousand other  
pieces of porcelain ". الترجمة العربية: أرسل والي خراسان علي بن عيسى هدية لهارون الرشيد  
عشرين تحفة من الآنية الخزفية الملكية الصينية، لم يشاهد مثلها قبل ذلك في بلاط الخليفة، إضافة إلى ألفي  
قطعة أخرى من الخزفيات."
- Robert B. Mason and Edward J. Keall, 'The 'Abbasid Glazed Wares .188  
of Siraf and the Basra Connection: Petrographic Analysis'. Iran, Vol.  
XXIX, 1991, pp. 51-66
- Tampoe, Moira. Maritime Trade between China and the West: An  
Archaeological Study of the Ceramics from Siraf (Persian Gulf), 8th to  
(15th centuries A.D. (Oxford, 1989)
- Pope, op.cit., Vol. II, page 1483 and Vol. V, Plate 574D; ————. .189
- Masterpieces of Persian Art (New York, 1945), Plate 48; Ackerman,  
Phyllis. Guide to the Exhibition of Persian Art. The Iranian Institute  
(New York, 1940), p. 145; al-Khamis, Ulrike. "An Early Islamic  
Bronze Ewer Reexamined". Muqarnas, vol. 15, 1998. Figure 16, p. 16
- Carswell, John. Blue and White: Chinese Porcelain and its Impact on .190
- R.B. Serjeant, 'Material for a History of Islamic Tex- .165  
tiles up to the Mongol Conquests'. Ars Islamica IX (1952), 60-8; S.D.  
Goitein. 'Petitions to Fatimid Caliphs from the Cairo Geniza', Jewish  
Quarterly Review XLV (1954), 34-5
- Janine Sourdel-Thomine and Bertold Spuler, Die Kunst des Islam .166  
(Berlin, 1973), Pl. 74a-c .. هذا التصميم موجود على عدة وساطط وبختلف التفاصيل أثناء هذه  
الحقيقة. وإضافة إلى الأمثلة الآثنة المعدنية والمرسمة على المدران (انظر اللوحة الملونة المذكورة في المراجع أعلاه)  
جده كذلك على درب津 حجري ومرسوماً على البلاط في قصر الخير الغربي: Jenkins, Marilyn, .op.cit., (Note 16), p. 56 and note 1  
للاطلاع على أفضل موجز لتاريخ المسكونات الإسلامية المبكرة، راجع: Bates, Michael, "History, Geography, and Numismatics in the First Century of Islamic Coinage", Revue suisse de numismatique 65 (1986), 231-62
- Bates, Mi, .167  
chael, "Byzantine Coinage and Its Imitations. Arab Coinage and Its  
Imitations: Arab-Byzantine Coinage", Aram 6 (1994), 381-403
- Jenkins, Marilyn and Manuel Keene, Islamic Jewelry in the Metropoli- .168  
tan Museum of Art, (New York, 1983), p. 15
- في رب القرن الأخير، تم تأريخ العديد من مجموعات التحف - كانت تُعد سابقًا قبل إسلامية - في القرن الأول  
والثاني هـ / السابع والثامن م، مما يجعلها أمورًا محتملة، وإن ظلّ ممكناً أنها ليست ملك ولا مسلمين. وتتشمل  
التحف المعدنية، وبعض القطع الفضية التي يُطلق عليها "مابعد ساسانية" ومجموعة كبيرة من التحف النحاسية  
المزخرفة بجمل، والأنسجة القبلية، وحتى جصوص كان يعتقد أنها ساسانية. وعلى حدود زمن غير بعيد، كان أحد  
أهم الفصوص الإسلامية - المشتى - العائد لأواسط القرن الثاني هـ / الثامن م يُعد من قبل العلماء البارزين ما قبل  
إسلامي. راجع: Boris Marshak, 'Ranneislamskie bronzovyya bliuda', Trudy Hermitage Museum, XIX (1978); Deborah Thompson, Coptic Textiles in the Brooklyn Museum (Brooklyn, 1971); ————, Stucco from Chal Tarkhan-Eshqabad near Rayy (Warminster, Wiltshire, 1976); Henri Stern, 'Quelques oeuvres sculptées en bois, os, et  
ivoire de style omeyyade', Ars Orientalis I (1954), 119-31
- Ernst Herzfeld, Die Genesis der islamischen Kunst, Der Islam I .170  
.1910), esp. p. 32
171. هذا التجريد لأدوار الدالية ذات أسلوب العصور القديمة يمكن مشاهدته أيضًا في التحف على وساطط أخرى  
مثل العاجيات المعاصرة، راجع: Marilyn Jenkins, (London, 1983), p. 32
172. للاطلاع على ورقة مخطوطة للقرآن، تعود لعصر مماليق، ولها تصاميم شبيهة جداً، راجع: B. Moritz, Ara- .182  
bic Palaeography, (Cairo, 1905) pls. 1 & 2
173. توجد قطع مهنسنة بجانب أو جوانب أخرى لهذه التحفة في متحف برلين الإسلامي -  
Islamisches Museum, Elise, Catalogue des boiseries de la: seum, Berlin  
.section islamique. Musee du Louvre, (Paris, 1988), p. 36, fig. 19a
174. والدليل على أن هذه التقنية لم يتواصل استخدامها فحسب خلال الفترة التي يُعطى لها هذا الكتاب، بل أنها عرفت  
مزيداً من التطور، يظهر في متبر جامع الكُتبية ببراكش (صورة الغلاف و [457]) الذي يُعد أجمل الأمثلة وأكثرها  
براعة في فن نقش الخشب من بين منتجات العالم الإسلامي في العصر الوسيط.
175. راجع قسم الزخرف المعماري في الفصل الثاني، الأقاليم الإسلامية الوسطى وكذلك: Kuhnel, Ernst, The Arabesque: Meaning and Transformation of an Ornament, (Graz, 1977)
- Ettinghausen, Richard, "The 'Beveled Style' in the Post-Samarra Peri- .176  
od.", Archaeologica Orientalia in Memoriam Ernst Herzfeld, ed. G.C.  
Miles, (Locust Valley, N.Y., 1952), pp. 72-83; Evelyn-White, H.G., The Monasteries of the Wadi 'n Natrun. Part III: The Architecture and Archaeology, (New York, 1933), pls. 68-70; Creswell, K.A.C., Early Muslim Architecture, vol. II, (New York, 1979), Plates 101-14; and Melikian-Chirvani, A.S., "Baba Hatem, un chef d'œuvre  
inconnu d'époque ghaznevide en Afghanistan." The Memorial Volume of the Vth International Congress of Iranian Art and Archaeology, 11th-18th April, 1968, ed. A. Tajvide and M.Y. Kiani, (Tehran, 1972), pp. 108-24
177. يجرد الذكر أن رغم كون الجزء الأكبر من الأمثلة المتبقية لا تتحمل زخارف، إلا أن جل هذه العناصر المعمارية  
مطلية بالألوان في الأصل.

- Marilyn. Islamic Glass: A Brief History. The Metropolitan Museum of Art Bulletin. Fall, 1986, p. 23
204. قد يكون الاسم اسم صانع القالب أو رئيس الورشة، كما يُحتمل أن يكون الصانع رئيس الورشة في الوقت نفسه.
- Rice, D.S., "Early Signed Islamic Glass." Journal of the Royal Asiatic Society, 1958, pp. 8-16
205. هناك مجموعة من الأواني الفضية المنتجة في فترة الحكم الساساني ومجموعة أخرى بعدها زُمنياً صُنعت في إيران بعد الفتح الإسلامي لتلك البلاد، وكانتها مشتقة أخير المطاف من الشكل الروماني الملكي ذاته.
- Veronika Gervers. 'An Early Christian Curtain in the Royal Ontario Museum'. Studies in Textile History in Memory of Harold B. Burnham, ed. Veronika Gervers, 1977, p. 74
206. التعريف شامل بالجذيرة القاهرة المذكورة هنا، راجع: S.D. Goitein, A Mediterranean Society, Vol. I. Economic Foundations, (Berkeley, 1967), pp. 1-28
207. المصدر المذكور أنشأه S.D. Goitein, Vol. IV, Daily Life, (Berkeley, 1983), p. 117.
- Louise W. Mackie. Increase the Prestige: Islamic Textiles, Arts of Asia, Vol. 26, No. 1, p. 84
- S.D. Goitein, A Mediterranean Society, Vol. IV, 127-29
208. ساقين النباتية على أنها الحفاء، ويطرى كل من نصیر خسرو والإدريسي على هذه المحصر من الحفاء، ويذكرونها باسم "النصر السامانية". Tissus d'Egypte Témoins du Monde Arabe, VII-XV siècles: Collection Bouvier. Exhibition Catalogue, Musée d'art et d'histoire de Genève en 1993-1994, p. 131
209. على عكس ما يذكره الكatalogue نفسه، ووفقاً لما ذكره غواتلين Goitein لا حاجة للبحث في أصنفهان عن أصل المفردة "سامان". Francois Deroche. The Abbasid Tradition: Qur'ans of the 8th to the 10th Centuries A.D., (London, 1992), pp. 27-33. Ibid., pp. 17-25
210. مقدمة جيدة ومختصرة للبنية والطبي والزخرف في الخطوطات القرآنية.
211. R. B. Moritz, Arabic Paleography pl. 1-16
212. Marilyn Jenkins, 'A Vocabulary of Umayyad Ornament: New Foundations for the Study of Early Qur'an Manuscripts', Masahif Sana'a, Kuwait, 19 March - 19 May 1985, pp. 19-23.
- Bothmer, Hans-Caspar Graf von. 'Masterworks of Islamic Book Art: Koranic Calligraphy and Illumination in the Manuscripts found in the Great Mosque in Sana'a, Yemen, 3000 Years of Art and Civilization in Arabia Felix', ed. Werner Daum, (Innsbruck, 1987) pp. 178-187; ————, 'Architekturbilder im Koran: Eine Prachthandschrift der Umayyadenzeit aus dem Yemen', Pantheon, XLV, 1987, pp. 4-20.
213. Grabar, Oleg, op.cit. (note 35), pp. 155-193
214. Prof. von Bothmer يعتقد البروفيسور فون بوثيري أنه لا يتفق معها في إسناده إلى الأدلة الشام. فهو يعتقد أنه أنتج في اليمن. ويقترح البروفيسور د. جنكينز مدينة، إلا أنه لا يتفق معها في إسناده إلى الأدلة الشام. فهو يعتقد أنه أنتج في اليمن. ويقترح البروفيسور غرابار بدوره تاريخياً متأخراً عملاً افترجه كل من جنكينز مدينة وفون بوثيري. يعتقد هذا الأخير أن الزخرف على الغلاف المزدوج يمثل مسجداً. ويقترح البروفيسور غرابار أربعة تأريخات معمارية ممكنة لهذه الرسوم، وتفترض ثلاثة منها أن البنية (أو البناء) مسجد. وبالنسبة إلى العناصر العديدة من العصور القديمة التي تم تبنيها وتكييفها في هذه الحقيقة التشكيلية، فلا يمكن أن نظر حابباً احتمال أن هذا الغلاف المزدوج كان يكتيفاً إسلاماً للتزيينات المعمارية المشتركة كثيرةً في الصفحات الأولى للنصوص المسيحية. كما وأن ورقة المخطوط القرآني المذكر المزخرف بصورة مشابهة والمُشار إليه في المقام 172 يعرض رواية تدلّ عليه مصاييف زجاجية شبيهة.
- T. Noldecke, ed., Geschichte des Qorans. III. Die Geschichte des Koran, (Leipzig, 1938), 253
- F. Deroche, op.cit., p. 37
215. François Deroche, 'Collections de manuscrits anciens du Coran à Istanbul. Rapport préliminaire', Etudes médiévales et patrimoine turc, ed. J. Sourdel-Thomine, Cultures et Civilisations Médiévales, I, Paris, 1983, Pl. IIb and Figure 1, p. 151
216. يمكن الاطلاع على صور ملونة لعدة صفحات من المخطوطات القرآنية المبكرة في: The Quranic Art of Calligraphy and the Illumination (London, 1976), plates I-V
- M. Lings and Y.H. Safadi, The Quran: Catalogue of an Exhibition of Quran Manuscripts at the British Library, 3, April 15-August 1976 (London, 1976); Splendeur et Majesté: Corans de la Bibliothèque Nationale, Paris, 1987; and F. Deroche, The Abbasid Tradition: Qur'ans
217. ولا تجد إلا تحفتان مؤرختان (قطعة مشروحة في متحف الفن الإسلامي بالقاهرة تحمل تاريخ 163هـ / 779هـ) أو يمكن تاريχها (في المتحف المذكور، صحن قدر ثغر عليه في الفسطاط يحمل اسم حاكم حكم مدة شهر واحد سنة 156هـ / 773م, [110]). هناك قطعة أخرى من الزجاجيات ذات البريق المعدني في المتحف الوطني بدمشق تحمل كتابة تشير أنها صنعت في دمشق. ولا نقدر في هذه النقطة من أبحاثنا أن نحدد المدة الفاصلة بين اكتشاف هذه التقنية واستخدامها في القطع المؤرخة أول التي يمكن تاريχها، ونعمل إن دمت المكان الوحيد الذي صُنعت فيه هذه الزجاجيات الفاخرة.
- Marilyn Jenkins, 'Medieval Maghribi Luster-Painted Pottery', La Céramique médiévale en Méditerranée occidentale, V-XV siècles: Actes du colloque international C.N.R.S., Valbonne, 1978, p. 335. Paris, 1980
218. المربعات الخزفية المحظوظة بالمحراب من النوعين: متعدد الألوان وأحادي، مما يقدم لنا دليلاً قاطعاً أن الصنفين من الآية ذات البريق المعدني كانتا معاصرة، دون الافتراض إلى مكان تصنيع النوع أحادي اللون، سواء كان ذلك محلياً في البصرة.
219. ظهر هذا الموتيف على اللوحات الخصبة الملوونة في بداية القرن الثالث، على سبيل المثال في دورا أوروباس، C.H. Kraeling, The Excavations at Dura Europos...Final Report, pl. XI VIII, part I: The Synagogue (New Haven, 1956). كما أن الزخرف الخلفي غير المألوف الذي نشاهده على هذا الشكل معروف في تحف ثلاثة الأبعاد، راجع: SC4076, The Freer Gallery of Art, Washington, D.C.
220. طلب المعصم من حرفي البصرة تصنيع الفخاريات الازمة لمدينته الجديدة في سامراء، والأرجح أن هذه المربعات كانت من بين الطلبيات.
221. كان الطرف الإسلامي في الزخرف العمالي الخفي المزجج الذي أعطى هذا الإنتاج في القرن الثالث هـ / التاسع م، مجيناً، وكان تزيين البناءات داخلياً وخارجياً في آن معاً بالزخارف الخلفية بقيت علامات مميزة لعمارة العالم الإسلامي على امتداد ألف سنة التالية، وقد أثرت بشدة على الزخرف في الغرب كذلك.
222. راجع: 9. Jenkins, Islamic Pottery, 1988
223. Marilyn Jenkins, "The Palmette Tree: A Study of the Iconography of Egyptian Lustre Painted Pottery," Journal of the American Research Center in Egypt, vol. 7, 1968, pp. 119-126
224. هناك نوع آخر من الفخاريات ذات البريق المعدني - تلك الزخرفة بالذهب على خلفية زرقاء كوبالية - يجدر بنا أن نضعها في هذه المجموعة Louvre Museum, no. S191 found at Susa: and, Islamic Museum, Cairo, no. 13996
225. القرنين السادس والسابع هـ / الثاني عشر والثالث عشر م.
226. Victoria and Albert Museum, Review of the Principal Acquisitions during the Year 1930 (London, 1931), 14-15, figure 8; Victoria and Albert Museum, Review of the Principal Acquisitions during the Year 1931 (London, 1935), 8-10; photograph of fragment from Rayy in Herzfeld Archive, Washington, D.C.; Louvre Museum, #MAO 432.
227. Alastair Northedge and Derek Kennet, 'The Samarra horizon', The Nasser D. Khalili Collection of Islamic Art, Vol. IX, Cobalt and Lustre, (London, 1994) صفحه 25 التي يُذكر فيه الطلاء بالأزرق منذ منذ من سامراء. وكذلك صفحه 33 حيث يوضح البريق المعدني أحادي اللون ما بين 271هـ / 885م و 281هـ / 895م. ولا يمكن أن يكون الطلاء بالبريق المعدني أحادي اللون والطلاء بصبغة الكوبالت معاصران، بل إن الزخرف الخلفي على مربعات حافظ القبلة بالجامع الكبير في القبروان دليل أن الفخاريات ذات البريق المعدني أحادي اللون متعددة الألوان كانت تُنتج في الواقع ذاته كذلك. راجع كذلك: Eredità dell'Islam: Arte islamica in Italia, (Venice, 1993), cat. no. 9
228. بصيغة الكوبالت في البصرة، وإلى كم دام زمنها.
229. Northedge and Kennet, The Samarra Horizon, p. 34 and No. 33, p. 44
230. طريقة الزخرف هذه انتشرت بسرعة نحو مصر وسوريا، وربما إيران وأسيا الوسطى في القرن الثالث هـ / التاسع م.
231. للإطلاع على استخدام متأخر لهذه التقنية، انظر [185].
232. Marilyn Jenkins, "al-Andalus, Crucible of the Mediterranean", The Art of Medieval Spain, A.D. 500-1200, (New York, 1993), p. 75
233. رغم عدم تأكيدنا بالكامل، يمكن أن نفترض أن لوحات المرمر كانت مقتولة مسبقاً، إذ لا يوجد سبب لتوريث المرمر الخام. ويقدم لنا نمبر التكيبة دعماً لهذه الفرضية. فقد صُنعت في قطعة ثم شُحن في قطع إلى مراكش حيث جمع على هبته الحالية. لمناقشة هذه التحفة الخارقة للعادة، انظر الفصل السابع أدناه.
234. انظر الفقرات ما قبل نهاية قسم التحف الفنية، الأقاليم الإسلامية الوسطى، والماضي 191 وكذلك: Jenkins, 203

- of the 8th to the 10th Centuries A.D., (London, 1992)
221. يبدو أن الواجهات الزخرفية تتوافق مع الصفحات المزخرفة برسوم الولاة أو المؤلفين اليونانيين الوثنيين أو المسيحيين. بل تجد في أحد أجزاء القرآن الإطر ذاته صورة مهداة إلى أمير بيزنطية من القرن السادس م، رغم أنه في النسخة الإسلامية لا يحتوي إلا على وريدة واحدة. وقد كان أول من جلب الانتباه إلى هذه المسألة T.W. Arnold and A. Grohmann, *The Islamic Book* (Leipzig, 1929), 125 and note 107.
222. Grabar, O., op.cit., pp. 70-77
223. G. Marcais and L. Poinsot, *Objets kairouanais du IXe au XIIIe siècle*, I (Tunis, 1948), plates I-XXX
224. Tabbaa, Yasser, "The Transformation of Arabic Writing: Part I. Qur'anic Calligraphy", *Ars Orientalis*, Vol. 21, 1991, pp. 121-130
225. D.S. Rice, *The Unique Ibn al-Bawwab*: The Manuscript in the Chester Beatty Library (Dublin, 1955)
226. Tabbaa, op.cit. Transformation, part I, 130-148
227. D.S. Rice, *The Unique Ibn al-Bawwab Manuscript* 2-3, 30-1, 35
228. يتعلّق بالملقّف الرسمي الذي يسمّي للكاتب بالتزويّر لأسباب مهمّة، راجع: Levey, ed., *The Nasi-hat-nama*, known as *Qabus-nama* (London, 1951). See also Levey's translation of this work, *A Mirror for Princes. The Qabus-nama* (New York, 1951), 209-10; D. James, *The Abbasid Tradition*, p. 20, note. 13
229. E. Herzfeld, "Die Genesis der Islamischen Kunst. Der Islam 1" (1910)
230. كان هنا هو الموقف الذي دفع عنه هرتسفلد في العديد من أعماله، وكان له تأثيرات على الكتابات التأثيرة زميّة مثل: Kühnel, Dimand, and Ettinghausen. للطّلّاع على بحث يتعلق بفن الخط، راجع: Terry Allen, *Five Essays on Islamic Art* (Solipsist Press, 1988) ولا سيما الفصل الأول.
231. M. M. Ahsan, *Social Life under the Abbasids* (London, 1979) حيث توجد منتجات جيدة لهذه التأثيرات، لكنها مرتبة بصورة تختلف عما هي الحال في دراسة الفنون.
232. E. Kühnel, *The Arabesque*, tran. R. Ettinghausen (Graz, 1977)
233. كان لويس ماسييرون أول من طرّز هذه الأفكار في مقال بعنوان: "Les Méthodes de réalisation" (Syria 2 (1924) حجه، مثل: A. Papadopoulos, *Islam and Muslim Art* (New York, 1979) ولكن مفهوم "المبدأ النوري" تم إحياءه من قبل ياسر طباع في السنوات الأخيرة. ومن جملة المراجع الأخرى، انظر: "The Muqarnas Dome," *Muqarnas* 3 (1985)"
234. الكتاب الرئيس الحديث الذي يتناول الهندسة ويحتوي على مواجزة قيمة حول العصر العباسي من تأليف نسيب أغلو، راجع: (G. Necipoglu, *The Topkapi Scroll* (Los Angeles, 1995) ..
- الفصل الثالث
1. تعلّق أمّم نقاط الشّك بالطبيعة الحقيقة للإضافة الأولى وبدلالة كنيسة فيلافيشيزا
2. شّكك البعض (Creswell, EMA, 2, 138-61) في وجودها، متّبعين أنها أسطورة ظهرت في عهد لاحق حول كنيسة مسيحية، وأنّ الفرض منها لم يكن سوى تقليد لما جرى في دمشق تحت حكم الوليد. في الواقع، غير في الموقّع على بقايا كنيسة، لكن الأرجح أنها لم تكون بذلك الأهمية التي كانت لكتسيبة يوسف المعدان في دمشق، وأنّ تأثيرها على المسجد كان محدوداً. راجع: M. Ocaña Jiménez, 'La basílica de San Vicente', *Al-Andalus* 7 (1942), 347-66
3. تجمّم الشّك في التوسّعات الجانبيّة للمسجد الأوّل من التضارب الظاهر بين نصّ نشره: E. Lévi-Provençal in *Arabica* 1 (1954), 89 ff. (discussed by E. Lambert, *L'histoire de la grande mosquée de Cordoue*, AIEO, 2 (1936), 165 ff) وبعض المورفات
- الزخرفية: E. AIEO 1 (1934-5), 176 ff. من ناحية، وإلى غياب أيّ أثر لقواعد المدار: L. Torres Balbas, in *Al-Andalus* 4 (1941), 411 ff. من ناحية أخرى. للطّلّاع على محاولة لإعادة تركيب الدليل المتضارب، راجع: L. Torres Balbás, *La mezquita de Córdoba* (Madrid, 1965), 36, and F.H. Giménez, 'Die Elle in der arabischen Geschichtsschreibung,' *Madrid-er Mitteilungen* 1 (1960), 190-1
4. رغم التوافق العام على أنّ قبة فيلافيشيزا تعود إلى عصر الحاكم، توجّد بعض الوثائق التي توحّي بأنّ عبد الرحمن الثالث قام هناك بإضافة ما، وأوّلّة من بيتها هي مقطوع من: Ibn Idhari, *al-Bayan*, ed. G.S. Colin and E. Lévi-Provençal, 2 (Leiden, 1951), 228; cf. Marçais, Archi-
5. tecture, 139
- Christian Ewert, *Spanisch-islamische Systeme sich kreuzender Bogen* (Berlin, 1968), Klaus Brisch, *Die Fenstergritter und verwandte Ornamente der Haupt-moschee von Cordoba* (Berlin, 1966), and Henri Stern, *Les mosaïques de la grande mosquée de Cordoue* (Berlin, 1976).
- تُعدّ هذه المراجع دراسات ممتازة ومنفصلة لمختلف أجزاء المسجد، لكنها تحتاج أن توسع في إطار أوسع يسمح بهم R. Hillenbrand, "The Ornament of the World: Medieval Cordoba as a Cultural Center," in S.K. Jayyusi, *The Legacy of Muslim Spain* (Leiden, 1992) and Nuha Khoury, "The Meaning of the Great Mosque of Cordoba in the Tenth Century," (*Muqarnas* 13) 1996
- كان السبب الظاهر وراء هذه الإضافة ازدياد عدد سكان المدينة. وقد أخرجت الإضافة باتجاه الشمال الشرقي بما أن المسجد كان يحتل المكان الجنوبي الغربي.
- لكن يتّبع المصوّر تخيّلوا في التفاصيل، فعلى سبيل المثال لإعطاء الانطباع بوجود لوبيٍّ، لم يستخدمو الأجر والحرجر، بل الحفص المطلي.
- Feliz Herández Giménez, *El Alminar de Abd al-Rahman III en la Mezquita Mayor de Córdoba* (Granada, 1975) وأهمّها المذكورة بشكلها الحالي التي أمر ببنائها عبد الرحمن الثالث حول مئذنة أقدم زمناً، راجع: Bloom, *Minaret*, pp. 106-109
- Marçais, *Architecture*, 151-2; Geoffrey King, "The Mosque of Bab Mardum," *Art and Archaeology Research Papers* II (1972), 29-40; Christian Ewert, 'Die Moschee bei Bab al-Mardum', *Madridrer Mitteilungen*, (XVII) 1977
- Auguste Choisy, *Histoire de l'architecture* (Paris, 1899), 2, 22-3 (André Godard, 'Les voûtes iraniennes', *Athar-e Iran* 4 (1949)
- Henri Terrasse, *L'art hispano-mauresque* (Paris, 1932), 139-40
- Evariste Lévi-Provençal, *Inscriptions arabes d'Espagne* (Leyden, 1931); Oleg Grabar, "Notes sur le mihrab de la Grande Mosquée de Cordoue," in A. Papadopoulou ed., *Le Mihrab dans l'Architecture et la Religion Musulmanes* (Leiden, 1988)
- A. Dessus-Lamare, *Le mushaf de la mosquée de Cordoue*, Journal N. Khouri in *Muqarnas* 230 (1938), 555 13 and J. Dodds, *Architecture and Ideology in Early Medieval Spain* / (University Park, 1989), pp. 94 and ff
- Klaus Brisch, 'Zum Bab-al-Wuzara', in Charles Geddes, ed. *Studies in Islamic Art and Architecture in Honour of K.A.C. Creswell* (Cairo, 1965), 30-48
- Robert Hillenbrand, "The Use of Spatial Devices in the Great Moaque of Córdoba," *Islão e Arabismo Na Península Ibérica* (Evora, 1988); Rafael Moneo, "The Mosque and the Cathedral," *FMR* 1988
- Marçais, *Architecture*, 156 ff
- مذكور في: مذكور في: Antonio Vallejo Triano in Jerrilynn D. Dodds ed. Al-لطّلّاع على مختصر عام: Al-
18. Madinat al-Zahra. El Salón Rico de (Andalus) (New York, 1992) ولـ كذلك: Cuadernos de Abd al-Rahman III (Cordóba, 1995) D. Fairchild Ruggles, *Madinat al-Zahra* (1987) F. Ruggles, *Madinat al-Zahra's Constructed Landscape* (Al-أطروحة دكتوراه في جامعة بنسيلفانيا، ستشر مستقبلة). يجب أن تضيف أنه جرى التخطيط لمدينة-قصر ثانية وعالية. وقد اختير لها اسم "مدينة الزهرة" لكن المعلومات المتواترة حولها شحيحة ولا تستحق حتى الساعة عناه المناقشة.
19. D.F. Ruggles, "The Mirador in Abbasid and Hispano-Umayyad Gar-den Typology," *Muqarnas* 7 (1990)
- للطّلّاع على قائمة مراجع كاملة تتعلّق بموضعه يعنيها، راجع: Marçais, *Architecture*, 171
20. Basilio Brisch and Ewert, *Die Decore* (geométrica) (Madrid, 1973) ff. ويجب أن تضيف إليها أعمال كل من: Pavón Maldonado, *El Arte Hispano-musulmán en su decoración* Ch. Ewert, Die Decore- (geometrische) (Madrid, 1973) demente der Wandfeld im Reichen Saal von Madinazahr (Mainz, 1996
- Marçais, *Architecture*, 18-80; *Ars Hispaniae*, 3, fig. 245
21. وهو الاسم المستخدم للدلالة على مناطق شبّه الجزيرة الإيبيرية التي كانت تحت سيطرة المسلمين.

- 1-3 أن هذه القطعة من تكريت، لكن إدموند بوتي Edmond Pauty يشير إلى أصل بعيري، قد يكون الأقرب إلى الواقع: 'Sur une porte en bois sculpté provenant de Bagh-dad. Bulletin de l'Institut Français d'Archéologie Orientale 30 (1930), 77 and 81, pl. 4
- .39 راجع التصميم الذي ما يزال كلاسيكيًّا للشكل الغصني للدلالة في نصف القبة التي تعلو محراب القبروان: Marcais, L'architecture musulmane d'Occident (Paris, 1954), p. 53 al-Andalus, cat. no. 41; Musée du Petit Palais. De l'empire romain aux villes impériales: 6.000 ans d'art au Maroc. exh. cat. (Paris, 1990), pp. 188–191; Carboni, Stefano. "The Historical and Artistic Significance of the Minbar from the Kutubiyya Mosque", in Bloom, Jonathan, et al., The Minbar from the Kutubiyya Mosque. (New York, 1998), pp. 51–52 and Figs. 35 and 36
- E. Kuhnel. Die islamische Kunst auf dem Balkan und im Mittelmeerraum. Berlin, 1971, su-41  
chen Elfenbeinskulpturen. VIII.–XIII. Jahrhundert (Berlin, 1971), su-  
percedes J. Ferrandis. Marfiles arabes de occidente. I (Madrid, 1935  
وراجع كذلك: Beckwith, Caskets from Cordoba (London, 1960); Kuhnel, op.cit., pp. 32–33, plate 8; al-Andalus, cat. no. 2, 42  
المصدر المذكور: .42 p. 192  
المصدر المذكور: .43 .. كانت هذه القطعة سابقاً في كاتدرائية زامورا.  
Kuhnel, op.cit., 38–9, no. 31, pl. 17, 18; al-Andalus, cat. no. 44  
المصدر المذكور: .44 3, pp. 192–97  
Prado-Vilar, Francisco. "Circular Visions of Fertility and Punishment: Caliphal Ivory Caskets from al-Andalus", Muqarnas, 14, pp. 19–42  
Kuhnel, op.cit., 36–7, no. 28, pl. 13, 14 .46  
ذلك عليه مسقطة لها غطاء مسطحة مُصْبِح في المدينة الزهراء سنة 355هـ / 966م.  
W. Caskel. Arabic Inscriptions in the Collection of the Hispanic Society of America (New York, 1936), 35–6 .47  
I. Lichtenstادرter. Das Nahost im Islam (Berlin, 1931), 46  
العشرين، عندما بلغ المجتمع العربي درجة ماثلة من الرقي، فقد قابل الشاعر التشبيه لتصنيع الحاويات مثل  
نحوه النساء. من ناحية أخرى، هناك بيت شعر يوحى بأن التقويف الصغيرة على أطراف الورقات قد تكون حاويات  
جواهر. وإن كان الحال كذلك، فإن هذه العلبة المزركشة توافق الأعراف الشرقية القديمة، ومنها على سبيل المثال:  
الزخارف الجدارية زاهية الألوان للتصوير الأخيومي، والجصوص المرسومة الملوثة كذلك، في سامراء.  
Kuhnel, op.cit., 41–3, no. 35, pl. 22–26; al-Andalus, cat. no. 48  
المصدر المذكور: .48 4, pp. 198–201  
Kuhnel, op.cit., 43–4, no. 36, pl. 29–30 .49  
Arts of Islam, exh. cat. Hayward Gallery, (London, 1976), #145 and Jonathan M. Bloom. "The Fatimids (909–1171). Their Ideology and Their Art". Islamicische Textilkunst des Mittelalters: Aktuelle Probleme, Riggisberger Berichte, 5, 1997, pp. 20–21 and Figure 2  
Tabbaa, Yasser. "The Transformation of Arabic Writing: Part 2, The Public Text", Ars Orientalis, 24, pp. 121–126 .51  
الغربية للعالم الإسلامي، في عملية عاجية مقتولة معاصرة من الأنجلوس (انظر التعليق على [145] والهامش 42  
أعلاه، وكذلك في الكتابة المزوية المورقة والنقفة لعلي بن عبد الملك المؤرخة 395هـ / 1004–1005 م والتي  
ناقشتها أعلاه، والموجودة الآن في بابليونا Pamplona .52  
(Cott, Perry B., Siculo-Arabic Ivories (Princeton, 1939  
Art of Medieval Spain, cat. no. 38a, p. 94 .53  
M. Jenkins, and M. Keene. Islamic Jewelry in the Metropolitan Museum of Art. (New York, 1983), no. 52  
al-Andalus, cat. no. 17, p. 220 .54  
وتدفع كذلك قطع المجوهرات الأندلسية المصونة في عهد ملوك الطوائف (اللاحقة زعنباً) فصوص الزجاج في  
زخرفها، راجع: Gomez-Moreno, El arte arabe, figs. 402a, c .55  
المعقلة بباتج الزجاج في الحصر الإسلامي المكرر لا تسمح لنا بالجزم إن كان الزجاج مُصنوعاً في الأندلس  
نفسها أم أن التحف الزجاجية التي غير عليها في مدينة الزهراء كانت مستوردة من مصر وسوريا أو العراق.  
غير أن الإنتاج الإسباني اللاحق موثق جيداً وشهير. نعلم أن الأواني الزجاجية كانت مُستخدمَة في الأندلس بعد  
S.D. Goitein. A Mediterranean Society: The Jewish Communities of the Arab World As Portrayed in the Documents of the Cairo Geniza. (Berkeley and Los Angeles, 1967  
الكاتب في صفحة 43 إن اسم "المغرب" كان يطلق خلال الفترة المعنية على مجمل شمال إفريقيا، غرب مصر، بما فيها صقلية الإسلامية، بينما كانت إسبانيا تشكل قسماً فرعياً من المغرب. .24  
James Allan. Metalwork of the Islamic World: The Aaron Collection (London, 1986), p. 16 .25  
Trhe Art of Medieval Spain. A.D. 500–1200. (New York, 1993). exhibition catalogue. Metropolitan Museum of Art, cat. nos. 32 & 35, pp. 86–87 & 90 .26  
Creswell, K.A.C., Early Muslim Architecture, Vol. 1, Part 1, Fig. 92, p. 175 and Plate 59 .27  
لشبكات الجامع الكبير بدمشق، راجع: Creswell, K.A.C., Early Muslim Architecture, Vol. 1, Part 1, Fig. 92, p. 175 and Plate 59  
نفسه: .27  
The Art of Medieval Spain. A.D. 500–1200. (New York, 1993), exhibi- .28  
tion catalogue. Metropolitan Museum of Art .28  
على غيرها من التحف المرمرية الأندلسية تحمل زخارف تشخيصية، راجع المصدر نفسه: Gomez-Moreno, Manuel. Ars Hispaniae III: El Arte Arabe Espanol hasta los Almohades Arte Mozarabe. (Madrid, 1951), figures 245–48, 250–51 and 328  
راجع الفصل الثاني من هذا الكتاب، قسم: التحف الفنية، ولا سيما الباب رقم 151 منه، كانت الأواني المطلية وغير Scanlon, G.T., "Fustat Expedition: Preliminary Report 1965, Part II", Journal of the American Research Center in Egypt, 6 (1967), Pl. 4a and "Fustat Expedition: Preliminary Report 1968, Part II", Ibid, 13 (1976), p. 82, fig. 5 and Pl. 19a  
الزجاجة تُصنع في مصر المعاصرة: .29  
راجعاً من فصل الثاني من هذا الكتاب، قسم: التحف الفنية والصورة [103]. وسوف تظهر أصداء لاحقة لهذه الأواني في الفيوم وقارطاج وماراثة (البرتغال). .30  
Jenkins, Marilyn. Medieval Maghribi Ceramics: A Reappraisal of the Pottery Production of the Western Regions of the Muslim World. Ph.D. Diss., New York University, 1978, p. 83 and Plate 7, Figure S1; The Art of Medieval Spain A.D. 500–1200, p. 75; and Jenkins, Marilyn. "Western Islamic Influences on Fatimid Egyptian Iconography", Kunst des Orients, Vol. 10 (1975), p. 100, Fig. 20 .31  
al-Andalus, cat. no. 28, pp. 234–35; Jenkins, Marilyn. Medieval Maghribi Ceramics, p. 89 and note 28, Plate 19, Figure E2 .32  
Scanlon, G.T., "Slip-Painted Early Lead-Glazed Wares from Fustat: A Dilemma of Nomenclature", Colloque international d'archéologie islamique, Cairo, 3–7 fevrier 1993, Institut français d'archéologie orientale, Textes arabes et études islamiques, 36, 1998, pp. 21–53  
من هذه الأواني، راجع: .32  
Jenkins, Marilyn. "al-Andalus: Crucible of the Mediterranean." The Art of Medieval Spain A.D. 500–1200. Exh. cat. New York, 1993, pp. 73–84 (esp. pp. 75–77); Medieval Maghribi Ceramics, pp. 106–11; 208–210; "Western Islamic Influences", pp. 91–107  
Art of Medieval Spain, cat. no. 52, pp. 102–03; Jenkins, Marilyn. Medieval Maghribi Ceramics, p. 129, n. 130; pp. 197, 208–210; Plate C .33  
هذه الفترة في العاصمة البيزنطية كما في المقاطعات القروية للإمبراطورية، كانت المبيعات الزخرفية المزججة تُستخدم في الزخرف المعماري. وقد كان العديد منها محظياً ومستخدماً غالباً أو مُستعملًا في الأعمدة الواجهة أو البستان. .34  
Ettinghausen, E.S., "Byzantine Tiles from the Basilica in the Topkapı Sarayı and Saint John of Studios", Cahiers Archéologiques, vol. 7, (1954), pp. 79–88 and al-Andalus, cat. no. 223  
أفسد بهذا الصدد: .35  
Creswell, EMA, 2, 317–19, plates 89–90  
أفسد الترميم الحديث – للأسف – التركيبة الأصلية. .36  
انظر أعلى الفصل الثاني، الباب رقم 192 منه. ويوجد النص العربي لهذا المقطع، وترجمته في: .37  
G. Marcias, Les faïences à reflets métalliques de la grande mosquée de Kairouan (Paris, 1928), p. 10  
يرى دياند M.S. Dimand. "Studies in Islamic Ornament I. Some Aspects of Amayyad and Early Abbasid Ornament", Ars Islamica, 4 (1937), 294. .38

- هذا التاريخ المُتَّبِعُ على الزخرف يتوافق مع تاريخ دبروش لهذه الصفحات والذي يعتمد على أسلوب الخط. غير أنّا يمكن أن نضع جانبًا تاريخيًّا بلوغ في أواسط القرن الرابع هـ / العاشر م إذا كان الخطوط باكلمه "متاخرًا". ما يزال هناك مزيد من العمل يتعين القيام به على هذا الخطوط الفريد، على ما يبدو. راجع كذلك: Yasser. "The Transformation of Arabic Writing: Part I. Qur'anic Calligraphy", *Ars Orientalis*, vol. 21, 1991, p. 143
- F. Deroche. 'Collections de manuscrits anciens du Coran à Istanbul: rapport préliminaire' in *Etudes médiévales et patrimoine turc* 71
- في: 137-132 Deroche. The Abbasid Tradition 34 and 35. يقترح الكاتب استبدال التسمية القديمة "الكونفي" بـ"الخطوط العباسية" لوصف أنواع الخطوط العربية التي أخذت مكان "الخجاري". وقد اقتسم "الخطوط العباسية" إلى "الأساليب العباسية الملكية" و"الأسلوب الجديد". وقد اعتمدت ماريلين جنكينس مدينة مصطلحات دبروش، باستثناء: الأسلوب العباسى المبكر" التي سمته ببساطة "الخط المزوى" (انظر كذلك: الفصل الثاني، قسم فن الكتاب و 117، 118). ويرى ياسر طاع (Transformation part I, note 33) أن مصطلح "العباسي الجديد" أو "الاسلوب الجديد" الذي استخدمه دبروش "قد يكون الأكثر ملائمة لأنه يُعيد، على ما يبدو، إلى إصلاحات ابن مقلة، الذي كان على الأغلب وراء تطوير هذا الخط أو مجموعة الخطوط." يُعرف ياسر طاع (Transformation part I, 130) بمصحف القرآن المكتوب باستخدام "الاسلوب الجديد" بأنها تختلف كذلك في غالبيتها عن المُنجَز بالخط "العباسي المبكر" فيما يتعلق بالواسطى والشكل وعلامات الاعراب وحساب الآيات.
- Quaritch Catalogue, 9 74
- Arts of Islam, no 506 and De Carthage à Qayrawan no. 321 75
- Marcias, G. and L. Poinsot. Objets Kairouanais. IX au XIII siècle. Reliures. Verreries. Cuivres et Bronzes. Bijoux (Tunis, 1948) no. 64, pp. 76
- 142-144. وتُناقش في هذا المؤلف المجموعة المهمة من مخلفات الكتب التي اكتشفها بواسطه Poinsot في الجامع الكبير بالقبروان.
- raging على ما يلي: Goitein. A Mediterranean Society, vol. 1, p. 112 للطابع على رسالة تعود إلى القرن الخامس هـ/الحادي عشر، وتذكر أهمية البلاد التونسية فيما يتعلق عمومًا بصناعة الجلد، وبانتاج المجلدات لتسفير الكتب بوجه خاص.
- al-Andalus, p. 177. Fig. 3 77
- Jenkins, Marilyn. Medieval Maghribi Ceramics. 73 78
- Jerrilynn. راجع على كل حال الأبحاث التي يتميز بعضها بعمق البصرة والتي أنها كتاب مختلفون في: 79
- Dodds ed. Al-Andalus (New York, 1992) and J. Dodds. "The Arts of al-Andalus" in S.K. Jayussi ed., *The Legacy of Muslim Spain* 80
- والأبحاث الأخرى كذلك: *Ius* (Leiden, 1992).
- Luis Caballero Zoreda. "Un Canal de Transmisión de lo على سبيل المثال: (Classico," Al-Qantara 15 and 16 (1994-95 82
- R. Holod in Dodds. Al-Andalus and F. Prado-Vilar, راجع على كل حال غاليل: "Circular Visions of fertility and Punishment: Caliphal Ivory Caskets from al-Andalus." Muqarnas 14 (1997), pp. 19-42 83
- J. Dodds. Architecture and Ideology يعود الكثير من الفضل في صياغة هذا العالم المعقد إلى: 84
- Marguerite van Berchem. "Sedrata, un Chapitre nouveau de l'histoire (de l'art musulman)." Ars Orientalis 1 (1952 85
- R.N. Frye. ed., The Cambridge History of Iran, 4. From the Arab Invasion to the Seljuqs (Cambridge, 1975 1
- O. Grabar, pp. 329-63. يقدم معلومات تاريخية وثقافية أساسية تتعلق بباران، ويشمل فصلاً حول الفنون حرثه غرباً: 2
- George C. Miles. The Numismatic History of Rayy. (New York, 1938) and E.J. Keall. "The Topography and Architecture of Medieval Rayy." Akten VII Kongress für Iranistik (Munich, 1979) ي يوجد جل الأرشيف في المتحف الجامعي بفيلادلفيا والمعهد الشرقي بشيكاغو Oriental Institute in Chicago 3
- يمكن أن يتغير فحوى هذه الحالة بما للحفريات الأثرية الجارية، مثل المسوحات والتقييمات التي تجري في مرو. al-Narshakhi. The History of Bukhara. tr. R.N. Frye (Cambridge, 1954). وفيما يتعلق بنيساپور: المقذسي، أحسن التقاسيم، 48ff 4
- Taqalim (Leyden, 1906), 316 وتنكر قبة الغربية في المسجد. فيما يتعلق بمدينة قم، راجع: Donald N. Wilber, Tar'ikh-i Qum (Tehran, 1934), 37-8
- هـ/ 821، وهي السنة التي قدم فيها المُغنِي زریاب من العراق ل Yoshiq في قرطبة، وأن "الناس في الأندلس تعاملوا منه طريقة استخدام الأواني من الزجاج الفاخر، محتذينها عن الأواني الذهبية والفضية...)" (Dozy and others (Leyden, 1855-61, II, 88 al-Andalus, cat. no. 10, pp. 210-11; Medieval Spain, p. 80; and Christie's London, Islamic Art and Indian Miniatures, auction cat., 25 April 1997, London, Lot No. 259
- De Carthage à Kair. على السار وكل الهاشم 19 صفحة 84. ouan, exh. cat., Musée du Petit Palais, Paris, 20 octobre 1982 - 27 février 1983, No. 294 57
- al-Andalus, p. 168 59
- والفصل السابع من هذا الكتاب، قسم: التحف الفنية، ما يتعلّق [456].
- أدت أحواض الماء الكبيرة كذلك أدوارًا مهمة في معمار هذا العصر.
- Gomez-Moreno. El arte arabe. Fig. 395b; Medieval Spain, pp. 101-102, no. 50 and Archaeological Museum, Cordova, no. D92.9 60
- انظر بوجه خاص بيرن تيليسبي، الفصل الثاني، والمصورة [92] والفقرة ذات الصلة.
- Masterpieces of Islamic Art in the Hermitage Museum, exh. cat., Dar al-Athar al-Islamiyyah, Kuwait, 1990. Cat. No. 3, pp. 10-11 in English section and p. 23 in Arabic-Russian section and Fehervari, G., Islamic Metalwork of the Eighth to the Fifteenth Century in the Keir Collection, (London, 1976), Cat. No. 2, p. 33 and Color Pl. A and Pl. Ia-d 64
- يشبه رأس الدين رأس ديك آخر على آنية إسبانية من سباتاك النحاس معروضة في اللوفر ورقمها: 1519 راجع: Arts de l'Islam, des origines à 1700, Exh. Cat., Paris, Orangerie des Tuilleries, 22 Juin-30 Aout 1971, No. 147. See also Grabar, Oleg, "About a Bronze Bird", in Elizabeth Sears and T.K. Thomas, Reading Medieval Images: the Historian and the Object (Ann Arbor, 2001) 65
- Bloom, Jonathan M., "al-Ma'mun's Blue Koran." Melanges D. Sourdel, edited by L. Kalus, published as Revue des études islamiques, 54, 1986, pp. 61-65; The Early Fatimid Blue Koran Manuscript, "Les Manuscrits du Moyen-Orient: essais de codicologie et paléographie, ed. Francois Deroche, (Istanbul / Paris, 1989), pp. 95-99 and "The Early Fatimid Blue Koran Manuscript", Graeco-Arabica, vol. IV, (Athens, 1991), pp. 171-178; De Carthage à Qayrawan, (see above, note 58), no. 350; Institut National d'Archéologie et d'Art, 30 ans au service du Patrimoine: de la Carthage des Phéniciens à la Carthage de Bourguiba, exh. cat., Tunis, 1986, no. IV.10; "The Qur'an on Blue Vellum. Africa or Spain?", The Qur'an and Calligraphy, a Selection of Fine Manuscript Material, Bernard Quaritch, Catalogue 1213, 1995, pp. 7-15; and Deroche, F., The Abbasid Tradition: Qur'ans of the 8th to the 10th Centuries A.D., (London, 1992), No. 42, pp. 92-95 66
- ما تزال موجودة عدة ورقات منفصلة مكتوبة بالحبر على رق مدبوغ بالأسود، تحمل زخارف فضية، وتعدّد لنهاية القرن الثاني هـ/الثالث م. راجع: The Abbasid Tradition, no. 11 plus The Madina Collection, New York, Acc. Nos. Ca0056, Ca0057 (unpublished Chabbouh, Brahim, "Un ancien registre de la Bibliothèque de la Grande Mosquée de Kairouan", Revue de l'Institut des manuscrits arabes, 2, Fasc. 2, (Cairo, 1956), pp. 339-374 68
- بلوم، لكنه يتضارب مع ما جاء في Quaritch Catalogue. وعندما كانت ماريلين جنكينس مدينة في القبروان في صيف 1414هـ/1993، كان هناك جزء من القرآن الأزرق (لم يكن ممكناً التأكد إن كان كاملاً أم لا) في القبروان، معروضاً بمتحف الفنون الإسلامية في رقادة.
- Papadopoulou, Alexandre. Islam and Muslim Art, (New York, 1979), Colorplate 117 .. ويشتمل النظير الموازي الآخر العائد للنصف الثاني من القرن الثالث هـ/الرابع م في التعشيق الشرقي ansa التي ترتئن قرآن أماجر، وتترد صورة إحدى ورقاته في [118]. راجع المصدر المذكور: F. Deroche. 'Collections de manuscrits anciens du Coran à Istanbul: rapport préliminaire' in Etudes médiévales et patrimoine turc, Pl. IIb 69

- their Decoration (New York, 1982). 29
- اكتُشت هذه المنشآت من خلال العديد من المسوحات التي أجرتها الأكاديميون السوفياتيون في أربعينيات S.P. Tolstov, G.A. Pugachenkova, E. Khmelnitskij Masson وغيرها، وهي ملخصة ومرتبة في المؤلفين من تحرير خملنيتسكي Wilkinson, Nishapur تلك التي ألقاها: W. Hauser in Bull. MMA, 32 (1938) والتي جاءت في السنوات اللاحقة كذلك. 30
- (I. Ahrarov and L. Rempel, Reznoi Shtuk Afrasiaba (Tashkent, 1971). 31
- أظهرت للنور الخفريات الأخرى الكبيرة الفرنسية الروسية الأوزبكية في أفاسيب رسومًا مدهشة تعود إلى تلك الحقبة التاريخية. 31
- .André Godard, "The Jurjur Mosque in Isfahan." Survey 14, 3100-03. 32
- Grabar, Great Mosque of Isfa- han, pp. 47-49
- و فيما يتعلق بالكتابات المنشورة وغيرها من التعليقات، راجع: 32
- R. Hillenbrand, Islamic Architecture خصوص فصل كبير وغني لدراسة هذه الوظيفة في: 33
- أيُّـ "مشروع مرو الدولي" ست حملات موسمية (بدأت سنة 1992) من الخفريات الأخرى الميدانية في المدن القديمة والقروسطية لروه، في إطار مرحليتين من التعاون دامت كل واحدة ثلاثة سنوات. وقد ركزت حفريتان منها على الطبقات الإسلامية، إحداهما من العصر الإسلامي المبكر والثانية من الفترتين القروسطيتين الإسلاميةين: المبكرة والمتاخرة. انتهت انتشار العصر الإسلامي المبكر وغيره أعمال التحضير للنشر، بينما تواصل أعمال الفترتين الأخيرتين. وهناك برنامج حفريات يمتد على خمس سنوات حتى سنة 2002. 34
- Z. Maysuradze, Keramika Afrasiaba (Tbilisi, 1958); C.K. Wilkinson, 'The Glazed Pottery of Nishapur and Samarkand'. Bull. MMA, n.s. XX (1961), 102-15; Tashkhodzhaev, Sh.S., Khudozhestvennaya polinvaia Keramika Samarkanda: IX - nachala XIIIv. (Tashkent, 1967); Terres secrètes de Samarcande. Céramique du VIIe au XIIe siècle. Exh. cat. Institut du Monde Arabe, Paris, 26 juin - 27 september, 1992
- C.K. Wilkinson, Nishapur: Pottery of the Early Islamic Period (New York, 1973). 36
- J.C. Gardin, Céramiques de Bactres (Paris, 1957); Mémoires de la délégation archéologique française en Afghanistan, vol. 18. Lashkari Bazar: une résidence royale ghaznevide et ghoride (Paris, 1964-78), vol. 2. Gardin, J.C., Les trouvailles: céramiques et monnaies de Lashkari Bazar et de Bust 37
- C.K. Wilkinson, Nishapur: Pottery of the Early Islamic Period, 194-98 38
- انظر كذلك الفصل الثالث من هذا الكتاب، قسم: "التحف الفنية، ولا سيما الفقرات المتعلقة بمناقشة حدود هذا الصنف العراقي ذاته في الأقاليم الإسلامية الغربية". 38
- M. Pezard, La céramique archaïque de l'Islam et ses origines (Paris, 1920), plates XCI and XCIII b; Pope, Survey, 5, plates 562B and 563; and M. Jenkins, Islamic Pottery, Bull. MMA XL, 4 (1983), Figures 6 and 7 39
- انظر الفصل الثاني من هذا الكتاب، قسم: "التحف الفنية، الفقرة المتعلقة بتقنيات الفخاريات المزججة وذات البريق المعدي". [107]. 40
- Wilkinson, 'The Glazed Pottery of Nishapur and Samarcand', 105, figure 6 41
- Abdullah Ghouchani, Inscriptions on Nishabur Pottery, (Tehran, 1986) وهو مصدر مهم للكتابات الواردة على هذا النوع من الفخاريات. وتحمل التحف التي نقشناها في 25, 52, 42, 32, 59 Oleg Grabar, book review, Epigrafika Vostoka (Oriental Epigraphy), vols. 1-8, ed. V.A. Krachkovskaja, Ars Orientalis, vol. 2, esp. p. 556
- R. Sellheim, Die klassisch-arabischen Sprichwortsammlungen insbesondere des Abu Abaid (The Hague, 1954). 43
- انظر في هذا الكتاب، الفقرات المتعلقة بـ: [187, 186, 185], [189]. ولقراءة الكتابة الواردة على الصحن على تأثيرات اجتماعية لافتاً للعديد من هذه الأساليب الفخارية، راجع: Richard W. Bulliet, "Pottery Styles and Social Status in Medieval Khurasan", Archaeology, Annales, and ethnohistory, ed. A. Bernard Knapp (Cambridge, 1992), pp. 75-82
- R. Ettinghausen, "The 'Wade Cup' in the Cleveland Museum of Art, Its 45
- B. Fin-, The Masjid-i Atiq of Shiraz (Shiraz, 1972) ومسح عام حديث، راجع: 45
- Eugenio Galdieri, Isfahan: Mas-id-i -uma 3 vols. (Rome, 1907-73); O. Grabar, The Great Mosque at Isfahan (New York, 1990) 5
- A. Godard, 'Historique du Masjid-e djuma', Athar-e Iran, I (1936), 216ff 6
- مواجِز في: انظر الفصل الخامس من هذا المؤلف، قسم: المساجد. 7
- A. Godard, 'Le Tari-khana de Damghan', Gazette des Beaux-Arts, 12 (1934); Survey, 2, 933-4 8
- Survey, 2, 934-9 9
- K. Pirnia, 'Masjid-e jami-e Fahraj', Bastan-Chenassi va Honar-e Iran V (1970), 2-14; Bianca M. Alfieri and Ricardo Zipoli, 'La moschea gami de Fahrag', Studi iranici (Rome 1977), 41-76; R. Hillenbrand, Abbasid Mosques in Iran," Rivista di Studi Orientali 59 (1985) 10
- عامة: A. Hutt, Iran (London, 1977) 11
- ليس من المؤكَد قطعاً أن القباب الحالية - ومنها قبة متأخرات - تتطابق بالضرورة مع القباب الأقدم زميلاً. 11
- A. Iu. Iakubovskij in Gos. Ermi- tazh, Trudy otdela Vostoka, II (1940), 113ff 12
- قائمة مراجع ثانية جدًا باللغة الروسية، الوصف الرئيسي: الذي يُورّخه في الثالث هـ / الناسع م كحد أقصى. ويقترح من ناحيته: 12
- V.A. Nilsen, Monumentalnaya Arhitektura Bukhar skovo Oazisa (Tashkent, 1956), 27ff 13
- كل منها الأدلة الخزفية، لكنهما لا يصفان هذه الأدلة. كما يمكن أن يعود تأسيس المسجد الصغير في بخاري المعروف باسم ماغوكى عطاري إلى القرن الرابع هـ / العاشر م. لكن هذه البيانات، راجع: (S. Khmelnitski, Mezhdu Arabami i Turkam (Berlin-Riga, 1992) 14
- S. Khmelnitski, Mezhdu Samanidami i Mongolami (Berlin-Riga, 1996) 14
- وسيما الصفحة 72 وما يليها، وكذلك: 14
- Lisa Golombok, 'Abbasid Mosque at Balkh', Oriental Art 15 (1969), 173-89 15
- انظر الفصل الثاني من هذا الكتاب، قسم: "المساجد الأخرى للفربندين الأول والثاني هـ / السابع والثامن مـ"، الفقرة الثانية. وكذلك الفصل الثالث، قسم: "المربون في اسپانيا، الفقرة المتعلقة بأصول القبة". 15
- A. Godard, 'Les anciennes mosquées de l'Iran', Athar-é Iran, I (1936), 185-210 16
- و كذلك في: Third International Congress on Persian Art (Lenin grad, 1939), 70-7 16
- فيما يتعلّق بيزدي خوست (Yazd-i Khwast), Yazzd', Bulletin de l'Institut français d'Archéologie Orientale 44 (1947) 17
- J. Sauvaget, 'Observations sur quelques mosquées', AIEO, 4 (1938) 17
- إجابة عليه في: Godard in Arts Asiatiques 2 (1956), 48-97 18
- O. Grabar, 'The Earlier Islamic Commemorative Structures', Ars Orientalis, VI (1966), 7-46 19
- E. Diez, Churasanische Baudenkmaler (Berlin, 1918), 7-46 20
- انظر الفصل السادس من هذا الكتاب، قسم: العمارة والزخرف المعماري. آخر فقرات في: " مصر حتى سنة 451هـ / 1060 مـ" ، والفقرات الأولى في: " مصر ما بين 451هـ / 1060 مـ و 566هـ / 1171 مـ" . 20
- L. Rempel in Bulletin of the American Institute for Persian Art and Archaeology 4 (1936), pp. 198-208 21
- يُعدُّ أفضل وصف بالإنكليزية: وتأخذ في الحسبان كل النقاشات الروسية اللاحقة في: 21
- S. Khmelnitskij, esp. Mezhdu Arabami, 125ff 22
- E. Schroeder in Survey, 2, 946 22
- عادة ما يتم ذكرها، كما في: Survey, 1, 535 (drawing and discussion) and pl. 237. 23
- A.Iu. Iakubovskij and others, Zhivopis Drevnego Piandshikenta (Moscow, 1954), pl. 20; O. Grabar, "The Islamic Dome. Some Considerations" Journal of the Society of Architectural Historians, 22 (1963) 24
- G.A. Pugachenkova, Mavzolei Arab Ata (Tashkent, 1963); Khmelnitskij, Mezhdu Arabami 25
- للمراجع، راجع: Grabar in Earliest Commemorative Monuments، والكتابين الجديدين من تأليف خملنيتسكي وفهما مزيد من المنشآت والنقاشات. ليباخاتون، راجع: Baba Khatun, Mezhdu Samanidami, 188 ff 26
- E. Diez, Churasanische Baudenkmaler (Berlin, 1918), 7-46; Godard in Survey 2, 970 27
- Charles T. Wilkinson, Nishapur, Some Early Islamic Buildings and 28

- hippogriff في قصر الخبر (New York, 1978), cat. no. 60 Creswell, K.A.C., Early Muslim Architecture, vol. 1, pt. 2, (New الغربي: The لاطلاع على مثال متاخر بعض الشيء ويعتمد على النماذج ذاتها، راجع: Glory of Byzantium: Art and Culture of the Middle Byzantine Era, A.D. 843–1261, exh. cat., New York: Metropolitan Museum of Art, 1997, cat. no. 148 Harper, Royal. أمّا قطعة النسيج [94] وتلك التي تناولتها في الفصل 2 في الفقرة المتعلقة بدراسة القطعة المذكورة، فقد تطرّت انتظاراً من النماذج الساسانية ذاتها. راجع كذلك: Hunter, cat. nos. 57–59 and Watt, James C.Y. and Anne E. Wardwell, When Silk was Gold: Central Asian and Chinese Textiles, (New York, 1997), cat. no. 5 .[180] انظر وصف النسيج في .60
- E. Combe, J. Sauvaget, and G. Wiet, eds., Répertoire chronologique d'épigraphie arabe (Cairo, 1933), IV, no. 1507, with bibliographical data. Bernus, M., H. Marchal, and Gabriel Vial, "Le suaire de Saint-Josse – Musée de Louvre. Dossier de Recensement," Bulletin de Liaison du Centre International d'Etude des Textiles Anciens, No. 33, (Lyons, 1971–1), pp. 22–57 Schmidt, 'Persian Silks of the Early Middle Ages', Burlington Magazine 57 (1930), 290 pl. IIIA; G. Wiet, 'Un tissu musulman du nord de la Perse', Revue des Arts Asiatiques 10 (1936), 173–9 .61 .62
- يتنبئ هذا الجزء من القطعة إلى سلسلة من الأنسجة الحريرية كانت من بين رواج العالم الإسلامي المبكر، وعلى هذا الأساس، فقد جرى تقليدها ومحااتها في كل مكان. لاطلاع على أفضل موجز تعرّف ماريون جنكينس مدينة Mackie, Louise W., 'Increase the Prestige: Is- Islamic Textiles', Arts of Asia, vol. 26, No. 1, January–February, 1996, Blair, Sheila S., Jonathan M. Bloom and Anne E. Wardwell, "Reevaluating the Date of the 'Buyid' Silks by Epigraphic and Radiocarbon Analysis", Ars Orientalis, 22 (1993), pp. 1–42 غير آن معلومات أقل بكثير فيما يتعلق بالتحف المصنوعة لختلف الأقاليم الإسلامية الشرقية وأسلوبه من قيلهم، مما هي الحال فيما يتعلق بتلك التمنجزة للطبقة الوسطى الثرية – وهي الطبقة التي يندرج ضمنها الجزء الأول من التحف التي تناولتها في هذا الفصل. إن النصوص المعاصرة مثل نص ابن الزبير ثرية للدرجة أخطبوطية، وهي تبدو مليئة بالمعلومات، غير آن تتصف بصبغة عامة عند التمجيص، راجع أطروحة دكتوراه غادة قدوسي سنة Ghada H. Qaddumi, A Medieval Islamic Book of Gifts and Treasures: Translation, annotation, and commentary on the Kitab al-Hadaya wa al-Tuhaf, Ph.D. diss. (Harvard University, 1990), paragraphs 70 and 75 .63 .64
- انظر الفصل الثاني من هذا الكتاب: مناقشة [121, 122].
- N. Abbott, 'A لاطلاع على البحث المتعلق بالتاريخ المبكر للورق، مع قائمة مراجع كاملة، راجع: Ninth-Century Fragment of the "Thousand Nights", New Light on the Early History of the Arabian Nights', Journal of Near Eastern Studies, A. Grohmann, Arabische Palaographie: VIII (1949), 144–9 (Graz, 1967), 105 ff. and Bloom, Jonathan, "Paper in the Islamic Lands," Aramco World Magazine F.E. Karatay, Istanbul Universitesi Kutuphanesi: Arapca yazma-Rice, D.S., The دراج كذلك: lar katalogu, I (Istanbul, 1951), 3, 8, plate V Unique Ibn al-Bawwab Manuscript in the Chester Beatty Library (Dublin, 1995), pp. 9–10 and Tabbaa, 'Transformation', Part I, p. 127 and figs 8, 9 .65 .66
- تکاد تكون كل مصاحف القرآن المخطوطبة بالـ"الأسلوب الجديد" مُنجزة على الورق بدلاً من الورق، باستثناء كل المصاحف التي اشتغلت في الغرب العربي.
- G. Thiele, Antike Himmelsbilder (Berlin 1898), 105–7, fig. 31 S.M. Stern, 'Abd al-Rahman b. Umar al-Sufi', The Encyclopaedia of Islam, I, 2nd ed. (Leiden, 1954), 86–7
- الصحاب العمل، راجع: .70
- E. Wellesz, 'An Early al-Sufi Manuscript in the Bodleian Library in Oxford', Ars Orientalis, III (1959), 1–26 التالية، راجع: يمكن مشاهدة صورة ملؤنة لمجموعة كواكب العذراء في: 51, R. Ettinghausen, Arab Painting (Geneva, 1962),
- في بيتسبورغ مخطوط بمِنْجَزٍ آخر، مؤرخ ما بين 1005–1011م، منسخ أيضًا باعتماد تقنية
- Origin and Decorations', Ars Orientalis 2 (1957), 356–9, text figure W, and plate 8, figure 23 .46
- A. Lane, Early Islamic Pottery (London, 1947), pl. 16A, and Wilkinson, Nishapur, 172, no. 14 Pope, Survey, 5, plate 621 .47
- لاطلاع على بعض الأدبيات المفيدة حول هذا الموضوع، راجع: R.J. Charleston, 'A Group of Near Eastern Glasses', Burlington Magazine 81 (1942), 212–18; A. von Saldern, 'An Islamic Carved Glass Cup in the Corning Museum of Glass', Artibus Asiae 18 (1955), 257–70; P. Oliver, 'Islamic Relief Cut Glass: A Suggested Chronology', Journal of Glass Studies 3 (1961), 9–29; K. Erdmann, 'Neuerworrene Gläser der Islamischen Abteilung', Berliner Museen 11 (1961), 35–9, figures 4–11 durazakov, 'Medieval Glasses from the Tashkent Oasis', Journal of M. Jenkins, Glass Studies 11 (1969), 31–6 'Islamic Glass', Bulletin of the Metropolitan Museum of Art, 44:2 Kroger, J., Nishapur: Glass of the Early Islamic Period, (New York, 1995), pp. 137–146 and Glas, Berlin, Staatliche Museen Preussischer Kulturbesitz, Museum für Islamische Kunst, (Mainz am Rhein, 1984), cat. nos. 193–197 .48
- ثم انظر في هذا الكتاب: الفصل السادس، الفقرات المتعلقة بمناقشة [332, 331, 330, 329]. وهوامش الفصل ذاته عدد 85 و 94 .49
- An Jiayao, "Dated Islamic Glass in China", Bulletin of the Asia Institute, N.S. 5, 1991, pp. 123–38 .50
- يُصرّح الكاتب في هذا المقال بأنه "ليس صدفة أن يكون جزء كبير من الزجاجيات التي ظهر عليها في الصين شبيهة بـ[تلك التي ظهر عليها في] نيسابور. وإذا قمنا بخطوة إضافية، يمكن أن نقول إن هذه الزجاجيات منتجات الشركات الإيرانية التي سُمعت إلى الصين عبر طريق الحرير." وحسب معارفنا الحالية المتعلقة بالمنتجات الزجاجية في العالم الإسلامي، لا يمكن أن نظر جانبيًا أن يكون هذا الإناء والستة الآخرون، التي ظهر عليها في معد فamen، قد صُنعت غرب إيران، بما أنّ غيرها من الأئمة المكتملة أو المشروحة المزخرفة بالطريقة نفسها قد ظهر عليها بالفعل في مصر وسوريا والعراق.
- Masterpieces of Islamic Art in the Hermitage Museum, exh. cat., Dar al-Athar al-Islamiyyah, Kuwait, 1990, No. 19, p. 14 and Loukonine, V. and Anatoli Ivanov, Lost Treasures of Persia: Persian Art in the Hermitage Museum, Washington, D.C., 1996, No. 96, p. 118 Harari, R., "Metalwork After the Early Islamic Period", A Survey of Persian Art, Vol. III, p. 2482, Fig. 811a,b; Ettinghausen, R., "The 'Wade Cup' in the Cleveland Museum of Art. Its Origins and Decorations", Ars Orientalis, Vol. 2 (1957) pp. 338, 339 and Fig. H; Exhibition of Persian Art, 1940, p. 329D; G. Wiet, L'exposition persane de 1931 (Cairo, 1933), pp. 17–18, no. 7 and plate IV, no. 7 .51
- الشرط الكتافي الفردي 3 سنتيمتر الدائر بالكامل بالجدار الداخلي مباشرة تحت الحافة (وهو غير وارد في الرسم هنا) يتآلف حسب د. عبد الله غوشاني، متحف إيران بستان، طهران، من حكم مأثور. وهكذا يتآكل في هذه الحال الأداء المتواتر بأن الشرط الكتافي الفردي 2.5 سنتيمتر الدائر بالجدار الداخلي مباشرة تحت الحافة يتآلف من تعابير ورعاية معيارية، وتتأكد جملة: الأمل أبو نصر محمد بن أحمد السجزي.
- لتاريخ هذه الحففة والتضحية التالية أعمدًا على دراسة التقوش، راجع: Van Berchem, Max, In-scriptions mobilières arabes en Russie, Journal Asiatique, 10 ser., 14 (1909), 402–3, nos. 127, 128 Y.I. Smirnov, Vostochnoe Serebro: Argenterie Orientale (St. Petersburg, 1909), pl. LXX; Bloom, J. and S. Blair, Islamic Arts, (London, 1997), p. 116, Figure 64 .52
- توجد نسخ من هذا النوع أكثر بساطة وأها قاعدة معدنية. وأكثرها انتشاراً الآية نصف الكروية من سبائك النحاس، Ettinghausen, 'The Wade Cup', pls 4–7, figs. 13–17, 22
- Wiet, L'Exposition Persane, 10–21, nos. 8–14, pl. Ib, II, III Allan, James, Nishapur: Metalwork of the Early Islamic Period, (New York, 1982), pp. 27 and 60–61, no. 1 .53
- كان هذا الشكل متعدد الاستخدامات خلال هذه الحقبة والتي تليها، وتجدها في عدة وسائل مختلفة.
- Riboud, Krishna, 'A Newly Excavated Caftan from the Northern Caucasus', Textile Museum Journal, Vol. IV, No. 3, 1976, pp. 21–42 Harper, P.O., The Royal Hunter: Art of the Sasanian Empire, كذلك:

- 42 (1974), 3-43; S.R. Peterson, "The Masjid-i Pa Minar in Zavareh," *Artibus Asiae* 39 (1978); C. Adle, "Le minaret du masjid-é jome de Semnan," *Studia Iranica* 4 (1975) . تکاد كل رحلة أو كل سجح من المساجد (على سبيل المثال السلسلة المشتورة في Archaeologische Mitteilungen aus Iran أو الأجزاء العديدة لجمعية المؤرخين الإيرانيين المخصصة لمدن ومقاطعات بعينها مثل: I. Afshar, *Yadgarha-i Yazd* (Tehran, A.h. 1354) تحرى معلومات مهمة.
- (A. Lézine, 'Hérat', *Bulletin d'Etudes Orientales* 18 (1964) .2  
D. Schlumberger, 'Le palais ghaznévide de Lashkari Bazar', *Syria* 39 (1952), figure I; Schlumberger and others, *Lashkari Bazar* (Paris, 1978), iA, 67-70, 23 .3
- G.A. Pugachenkova, *Puti razvitiya arhitektury iuzhnogo Turkmenistana* (Moscow, 1958), 245 ff.; R. Hillenbrand, 'Saljuq Monuments of Iran III', *Kunst des Orients*, 5-10 (1976), 9 .4  
Hmelnitski, *Mezhdu Samanidami i Mongolami* (Riga, 1996) .5
- V.A. Nilsen, *Monumentalnaia Arhitektura Buharskogo Qazisa* (Tashkent, 1956), 70 ff .6
- C. Adle and A. S. Melikian-Chirvani, "Les Monuments du Damgan," *Studia Iranica* 1 (1972) .7  
G.A. Pugachenkova and L.I. Rempel, *Vydaiuchtie Pamiatniki Arhitektury Uzbekistana* (Tashkent, 1958), 155 ff .8
- تم التعرف عليها من المذكورة، انظر في هذا الكتاب، الفصل الخامس، قسم: الأبراج والمآذن، الفقرة الأولى .9  
A. Gabriel, "Le masjid-i djumah 5 أعلاه، راجع: إضافة إلى الدراسات المذكورة في الهاشم d'Iṣfahan," *Ars Islamica*, 2, part I (1935) and E. Galdieri, "Précisions sur le Gunbad-e Nizam al-Mulk," *Revue des Etudes Islamiques*, 43 (1975) .10  
انظر في هذا الكتاب: الفصل الرابع، قسم المساجد، الفقرة الأولى .11  
(A. Godard, *Athar-e Iran*, I (1936) .12  
E. Combe et al., *Répertoire chronologique d'épigraphie arabe* (Cairo, 1931-54), nos. 2775, 2776, and 2991; and S. Blair, *Monumental Inscriptions*, 106 and ff .13  
Ibn al-Athir, *Tarikh*, sub anno 442, Grabar, *Great Mosque*, ابن الأثير: تاريخ, 55 .14  
من المحتمل أن هذا الجزء من المسجد الواقع إلى يسار المدخل الحالي، استُخدم مستودع قطع أقدم زمنياً، ولا تتوفر حتى الآن التحريات الأثرية المتعلقة به .15  
Abu Nu'aym, K. Akhbar Isfahan, ed. Sven Dederling (Leyden, 1931-4), 17-18 .16  
إذ إعادة الترتيب التي اقرتها Galdieri in *Revue des Etudes Islamiques* معقوله من وجهة علم الآثار، لكنَّ تناقضها البصرية غير مرضاة .17  
وهو التفسير الذي قدمه سوافاجي: Sauvaget, AIEO, 4 (1938), 82 ff .18  
Blair, p. 166, and Grabar, 53ff .19  
ويُقدم كلَّ من بيلار وغرايبار بدورهما للحملات أخرى لا يمكن إثباتها .20  
Aby Nu'aym, Akhbar Isfahan; أبو نعيم: أخبار أصفهان، والمافروخي: كتاب محسن أصفهان .21  
al-Mafarrukhi, *Kitab-e Mahhassin-e Isfahan* (Teheran, 1933), 84 ff .22  
لم يثبت تزامن بناء الأبواب الأربع، ولا يمكن إلا للتقييمات الأثرية أن تقدّم إجابة شاملة للسؤال، لكنها توافق زمن حدوث الثورة الإيرانية .23  
وتشمل في أردستان تارixin ويفقا مسجد أقدم زمنياً، وقد قدم سوافاجي التفسير الأقرب للمنطق، راجع كذلك: Blair, *Monumental Inscriptions*, 52 .24  
واصحاب الاكتشاف هو غوردار: A. Godard, *Athar-e Iran* 1 (1936), 298 ff .25  
واصحاب الاكتشاف، الفصل الخامس، قسم: العمار المدني، الفقرة الثالثة .26  
يختلف حجم السواري من مكان لآخر، وكثيراً ما استُخدمت القباب بدلاً العقود البرميلية .27  
انظر في هذا الكتاب، الفقرة الخامسة، قسم: العمار المدني، الفقرة الثالثة .28  
A. Godard, "L'origine de la madrasa," *Ars* 15-16 (1951). ويعنى العثور على مكوناتها في: M. van Berchem, *Ma-tériaux pour un Corpus Inscriptionum Arabicarum*, 1, Egypte (Cairo, 1899 ff.), I, 265-6; E. Herzfeld, 'Damascus', *Ars Islamica* 9 and 10 Pedersen, "masjid" in *Encyclo-* 1942 and 1943, passim .29  
. أ. هيلبراند، فقد خصّص فصلاً بأكمله لإشكالات المدرسة .30
- الثلاثة أبعاد (holograph) من الكتاب نفسه.
- O. G. Bolshakov, A.M. Belenitski, and I.V. Bentvich, *Srednevekovyi Gorod Srednei Azii* (Leningrad, 1973) .71  
L. Golombok, *Draped Universe*, P. Soucek (ed.) *Content and Context (University Park, 1988)* .72  
L. Bier, *Sarvistan. A Study in Early Iranian Architecture (University Park, Pa,* 1986 .73  
A. S. Melikian-Chirvani, 'Le Royaume de Salomon', *Le Monde Iranien et l'Islam* I (1971) .74  
G. Qaddumi, *Book of Gifts*, pp. 159-62 .75  
العرض الذي أعدَه العباسيون لاستقبال السفير البيزنطي. من الجائز أن تكون المراسم ذاتها قد تكررت، لكنَّ وصف ما كان يعرض رمياً أصبح معه اوربياً في الروايات الأبية .76  
من بين المؤلفين المعربين، يُعدَّ أغزرهم إناتجاً بoga شاشتكفا G.A. Pugachenkova، لكنَّ الأبحاث الأخرى تكاملًا فيما يتعلق بأساليب فنون آسيا الوسطى قدَّمتها بولاتوف M.S. Bulatov ثمَّ بولاتوف L. Rempel .77
- الجزء الثاني: تمهيد**
- تُعدَّ أفضل مقدمة في هذا المجال، الفصول التي كتبها: H.A.R. Gibb, B. Lewis, and C. Cahen in K.M. Setton, ed., *A History of the Crusades*, I and II (Philadelphia, 1958-62) .78  
ومن ذلك الحين، أضاف إليه الكتاب اللاحقة مراجعهم سواء معلومات حول هذه الحقبة أو Marshall Hodgson, *The Venture of Islam* (Chicago, 1974), I, esp. pp. 1-368; D.H. Richards, ed., *Islamic Civilisation* 950-1150 (Oxford, 1973); J.A. Boyle, ed., *The Cambridge History of Iran V* (Cambridge, 1968) وكذلك عدة مداخل في موسوعة Encyclopedia of Islam (bridge, 1968) بالفاطميين، فانظر: Hans Halm, *The Fatimids and their Tradition of Legitimacy* (London, 1997) .79
- D. Wasserstein, *The Caliphate in the West* (Oxford, 1993); U. Rubin and D. Wassestein, *Dhimmis and Others: Jews and Christians in the World of Islam* (Winona Lake, Ind. 1997); P. Scales, *The Fall of the Caliphate of Cordoba* (Leiden, 1994); Th. Glick, *From Muslim Fortress to Christian Castle* (Manchester, 1995) .80
- C. Cahen, 'Mouvements populaires et autonomisme urbain', *Arabica*, (5 and 6) (1958-9) .81  
انظر: J. Pedersen, 'masjid', *Encyclopedia of Islam*, part I, sections E .82  
G. Makdisi, 'Muslim Institutions of Learning', *Bulletin of the School of Oriental and African Studies*, 34 (1961); J. Sourdel-Thomine, 'Locaux d'enseignement', *Revue des Etudes Islamiques*, 44 (1976); and D. Sourdel, 'Reflexions sur la diffusion de la madrasa en Orient', *ibid.* (G. Makdisi, *The Rise of Colleges* (Edinburgh, 1981) .83  
يرجع استثناء مهمٍ فيما يتعلق بالخصوص، انظر: K. Erdmann, *Ibn Bibi als kunstthis* (torische Quelle) (Istanbul, 1962) .84  
Sheila Blair, *The Monumental Inscriptions from Early Islamic Iran and Transoxiana* (Leyden, 1992) .85
- الفصل الخامس**
- لم تنشر دراسات جيدة إلا فيما يتعلق بعض البناءات فقط. يمكن الاطلاع على مسوحات فوتوفغرافية (غير مكتملة عادة) ومخططات وأوصاف جزئية في العديد من مقالات كلِّ من: A. Godard in *Athar-é Iran* I (1936), and in E. Schroeder's contribution to Survey, 981 ff .86  
M.B. Smith, 'Esfahan: Mas-id-i', in *Ars Islamica* 4 (1937) .87  
E. Galdieri, 'Esfahan: Mas-id-i — in *Ars Islamica* 4 (1937) .88  
um'a, 3 vols. (Rome, 1972, 1973, and 1984) and O. Grabar, *The Great Sau* (Mosque of Isfahan) (New York, 1990) .89  
Robert Hillenbrand, 'vaget AIEO, 4 (1938), 82 ff .90  
D. Wilber, 'Le mas-id-i — ami de Qazwin', *Revue des Etudes Islamiques* 41 (1973); J. and D. Sourdel, 'Inscriptions seljoukides', *ibid.* .91

|                                                                                                                                                                                                               |     |                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| (A. Maricq and G. Wiet. Le minaret de Djam (Paris. 1959                                                                                                                                                       | .41 | A. Talas. La Madrasah Nizamiyya (Paris. 1939), 27-8; Mustafa Jawad.                                                                                                                                                                                                       | .25 |
| E. Diez. 'Siegesturme in Ghazna'. Kunst des Orients 1 (1950); G. Azarpay. 'The Islamic Tomb Tower'. in A. Daneshvari, ed., Essays in Islamic Art and Architecture (Malibu. 1981                               | .42 | 'al-Madrasah al- Nizamiyya'. Sumer 9 (1953), 317-42                                                                                                                                                                                                                       |     |
| Pugachenkova. Puty. 184 ff.; A.M. Belenitsky. I.B. Bentovich. and O.G. Bolshakov. Srednevekovyi Gorod Srednei Azii (Leningrad. 1973), esp. 132 ff.; Hmelnitski Belenitsky et al., Srednevekovyi Gorod. 203 ff | .43 | التعليقات على الكتابة التي أكشفها تمسيفاً في سمرقند، راجع: Creswell. MAE. II 104 ff.; Pugachenkova. Puty. 341 ff                                                                                                                                                          |     |
| Schlumberger. Lashkari Bazar (1978) , 89 ff., and esp. plates 3 and 25 (ff.; T. Allen. "Notes on Bust." Iran. 26-28 (1988-90                                                                                  | .44 | هي المدرسة التي اكتشفها تمسيفاً في سمرقند، راجع: Blair. ويتضمن أن أقدم مدرسة ظهرت بها الخيرات الأثرية المنشورة هي المدرسة التي اكتشفها تمسيفاً في سمرقند، راجع: Creswell. MAE. II 104 ff.; Pugachenkova. Puty. 341 ff                                                     |     |
| Trudy Akedmiy Nauk Uzbek SSR, ser. I.vol. II (Tashkent. 1945). 133 ff                                                                                                                                         | .45 | هي المدرسة التي اكتشفها تمسيفاً في سمرقند، راجع: Blair. ويتضمن أن أقدم مدرسة ظهرت بها الخيرات الأثرية المنشورة هي المدرسة التي اكتشفها تمسيفاً في سمرقند، راجع: Creswell. MAE. II 104 ff.; Pugachenkova. Puty. 341 ff                                                     |     |
| B.P. Denike. Arhitekturnyi Ornament Srednei Azii (Moscow. 1939), 49 ff                                                                                                                                        | .46 | N.B. Nemtseva. 'Istoki Kompositii i etapy formirovaniya Ansabla Shakhi-Sinda', trans. J.M. Rogers. Iran (1977) 15. وتحتل صحة التعاريف الوظيفي للمدرسة وتاريخ القباب المستخرجة في أواسط القرن السادس                                                                       |     |
| A. Bombaci. The Kufic Inscription... in the... Royal (Palace of Masud III at Ghazni (Rome. 1966                                                                                                               | .47 | هـ / الثاني عشر مـ، لكن إعادة تركيب مخطوطة البناية مشكوك فيه ونظل الشكوك قائمة كذلك حول صحة التعارفـ . والمدرسة الأخرى المعروفة والتي تلي زميـاً توجد في جبال أفغانستان، راجع: M.J. Casimir and B. Glatzer, 'ah-i Mashad', East and West 2 (1971                          |     |
| Survey. plates 271-2; I.I. Umnjakov. "Rabat-i Malik." V. V. Bartoldy                                                                                                                                          | .48 | Pugachenkova. Puty. 260-4; M.E. Masson. 'O nadpice'. Epigrafika Vostoka. 7 (1953), 7 ff.; S. Hmelnitski. Mezhdu Samanidami i Mongolami. 73                                                                                                                                |     |
| Turkestanskie Druzia (Festschrift V.V. Barthold) (Tashkent. 1927).                                                                                                                                            |     | F. Sarre. Denkmaler Persischer Baukunst (Berlin. 1910), 13ff.. Ch. Adle. "Damghan" in Encyclopedia Iranica; Blair. Monumental Inscriptions. 93 and 123                                                                                                                    |     |
| .V.A. Nilsen. Monumentalnaia Arhitektura. 55. تاريخ مختلف، راجع: 179ff                                                                                                                                        |     | Sarre. Denkmäler. 56-7; Ch. Adle. "Notes sur Rey." Mélanges Jean Perrot (Paris. 1990                                                                                                                                                                                      |     |
| Nemtseva. "Robat-i Malik." in L.I. Rempel ed., Hudozhestvennaya Kultura Srednei Azii (Tashkent. 1983); Hmelnitskii. Mezhdu. 289 and Hillenbrand. Architecture. 343                                            |     | Survey. plate 335                                                                                                                                                                                                                                                         |     |
| Pribytkova. Pamiatniki arhitektury Xlveka v Turkmenii (Moscow. 1955), 39 ff                                                                                                                                   | .49 | في أكثر من حالة، بما فيها أبراج خراقان، كان التغريق بين البرج والظلة ضبابياً، وبعد أحد إشكالات الزوايا /                                                                                                                                                                  |     |
| E. Her. (A. Godard. 'Khorasan'. Athar-e Iran 4 (1949                                                                                                                                                          | .50 | الأضحة الإيرانية تقديم تصنيف ملامح لأنواع ومسود مفردات تماشي معها. راجع دراسات هيلبراند التي تعتمد على أطروحته الضخمة في أكسفورد، والأعمال الأساسية التي قدمها عباس دانشفرى: Abbas Daneshvari. Medieval Tomb Towers of Iran: An Iconographical Study (Lexington. Ky. 1986 |     |
| zfeld. 'Damascus 2'. Ars Islamica 10 (1943), figs 2 and 31                                                                                                                                                    |     | Pugachenkova. Puty. 286                                                                                                                                                                                                                                                   |     |
| Galdieri (M.B. Smith in Ars Islamica. 4 (1937) and 6 (1939                                                                                                                                                    | .51 | وائل تاكسستان الموزع في مرحيتين، 493هـ / 1100 مـ و 570هـ / 1174-75 مـ تقييـاً، راجع كذلك: R. Hillenbrand. 'Saljuq Monuments in Iran II'. Iran. 10 (1970                                                                                                                   |     |
| لأصفهان وعدة منشورات أصدرها هيلبراند R. Hillenbrand. R. عـدة الأمـاـعـ فـيـاـ يـعـلـمـ بـأـسـيـاـ .Nilsen. Pribytkova. Pugachenkova. and Hmelnitski                                                           |     | لسانـ باـسـ، راجع: اـنـاـ لـيـزـ، فـرـاجـ: D. Sourdel and J. Sourdel-Thomine. 'A propos des mon-                                                                                                                                                                          |     |
| ما من شـكـ أـنـ الـخـبـ استـخـدـمـ فـيـ بـعـضـ الـمـاطـنـ، كـماـ كـانـ حـالـ خـيـفاـ عـلـىـ سـبـيلـ المـاثـلـ فـيـ آـسـيـاـ الـوـسـطـيـ .                                                                     | .52 | R. Holod. 'The Monuments of Duvazdah Imam in Yazd', in D.K. Kouymjian, ed., Studies in Honor of George C. Miles (Beirut. 1974); I. Afshar. Yadgarha-i Yazd (Tehran. 1354 A.S.), 2, 311 ff., and Blair. Inscriptions. 103                                                  |     |
| A. Godard. Athar-e Iran I (1936), figures 21, 34, 40, 43, 44                                                                                                                                                  | .53 | D. Stronach and T. Cuyler Young, Jr. 'Three Octagonal Seljuq Tomb Towers from Iran'. Iran 4 (1966), 22; S.M. Stern. 'The Inscriptions of the Kharraqan Mausoleums'. Iran 4 (1966); Blair. Inscriptions. pp. 134-35, 172-73                                                |     |
| Pribytkova. Pamiatniki arhitektury. figures 49, 51, 48                                                                                                                                                        | .54 | Pugachenkova. Puty. 315-28; Hmelnitskiy. Mezhdu. 247                                                                                                                                                                                                                      |     |
| والاستثناء المهم الوحيد على حد علمي هو ضريح في أذوراـ حـيـثـ رـُبـتـ لـبـنـاتـ الـأـجـرـ لـتـشـكـلـ نـوـعـاـ مـنـ الـتـدـلـيـاتـ:                                                                             | .55 | خـيرـيـاتـ مـرـوـ منـ قـبـلـ الـمـشـرـكـةـ الـبـرـطـانـيـةـ الـرـوـسـيـةـ التـرـكـمـانـيـةـ مـعـلـمـاتـ إـضـافـيـةـ وـدـقـيقـةـ حـوـلـ هـذـاـ الـمـدـهـشـ.                                                                                                                |     |
| Pribytkova. Pamiatniki arhitektury. fig. 77                                                                                                                                                                   |     | (A. Godard. Les monuments de Maragha (Paris. 1934                                                                                                                                                                                                                         |     |
| Survey. plate 309                                                                                                                                                                                             | .56 | حـولـ جـلـ الـبـنـاـتـ فيـ: 1947. Arkhitektura Azerbayjana epoha Nizami (Baku. 1947: L.C. Bretanitskij. Zodchestvo Azerbay-                                                                                                                                               |     |
| يـعـلـمـ بـغـلـيـانـ Gulpaygan                                                                                                                                                                                | .57 | لـلاـطـلـاعـ عـلـىـ تـحـمـيلـ مـخـصـصـ لـدـلـالـاتـ، رـاجـعـ: Sarre. Denk. jana 12-15 vv (Leningrad. 1961                                                                                                                                                                 |     |
| انـظـرـ فـيـ هـذـاـ الـكـتابـ اـنـفـصـ الـرـابـعـ، الـتـعـلـيـاتـ عـلـىـ الصـورـ [173, 172, 171]                                                                                                              | .58 | وـقـدـ وـصـفـ سـارـ الـأـسـرـةـ فيـ: Denk. mäler. 9 ff                                                                                                                                                                                                                    |     |
| Survey. plate 274A                                                                                                                                                                                            | .59 | A.M. Pribytkova. Pamiatniki arhitektury XI veka v Turkmenii (Moscow. 1955), 6-38; O. Grabar. Ars Orientalis II (1957). 545; E. Diez. Khorasan (Munich. 1923); Hmelnitskiy. 196-97                                                                                         |     |
| رجـاـ هـذـاـ هـوـ التـفـسـيرـ الـبـدـيلـ الـأـكـثـرـ مـنـطـقـاـ تـارـيـخـيـ؛ لـكـنـ الـأـصـعـ إـلـيـاـ حـسـبـ مـعـارـفـناـ الـحـالـيـهـ، هـوـ أـنـ هـذـاـ الـتـطـوـرـ فـيـ                                    | .60 | E. Cohn-Wiener. Turan (Berlin. 1930), 34-6. plates Xff                                                                                                                                                                                                                    |     |
| J. Rosental. Le réseau (Paris 1937); idem. Pendentifs. trompes et stalactites (Paris. 1928                                                                                                                    | .61 | J. Sourdel-Thomine. "Deux minarets d'époque seljoukide en Afghanistan", Syria 30 (1953), 131 ff                                                                                                                                                                           |     |
| (A. Godard. 'Voûtes iraniennes'. Athar-e Iran 4:2 (1949                                                                                                                                                       | .62 | قـائـمـ أـقـدـمـ زـمـيـاـ، رـاجـعـ: stan. M.B. Smith. 'The Manars of Isfahan'. Athar-e Iran 1 (1936), 316, note 2; Diez. op. cit., 166-7; G.C. Miles. 'Inscriptions on the Minarets of Saveh'. Studies for Professor K.A.C. Creswell (Cairo. 1965)                        |     |
| صورـ للـعـقـدـ وـرـوسـ فـيـ: 365-4, 365-6                                                                                                                                                                     | .63 | وـقـدـ حـصـصـ هـيلـبـرـانـ صـلـاـ بـأـحـمـلـ لـلـدـنـادـ: Bloom. Taf. 12-15 vv (Leningrad. 1961                                                                                                                                                                           |     |
| Survey. plate 274, plates 295-300. figs 332-4                                                                                                                                                                 | .64 | تـفـسـيرـاتـ أـصـلـاـهـاـ حـوـلـ أـسـبـابـ ظـهـورـهاـ فـيـ إـرـانـ.                                                                                                                                                                                                       |     |
| سـاحـاجـ شـوـرـدـ وـغـيرـهـ أـنـ نـسـبـ نـقـطةـ الـاعـتـدـالـ (Golden Mean) غير متفقـةـ 29                                                                                                                    | .65 | ماـ زـالـ هـنـاكـ إـشـكـالـاتـ حـوـلـ الـمـصـطـاحـ الدـقـيقـ الـمـسـخـدـ فـيـ الـمـاضـيـ لـتـسـمـيـةـ هـذـهـ الـأـبـرـاجـ الـتـيـ يـطـلـقـ عـلـيـهاـ الـيـومـ                                                                                                             |     |
| وـقـدـ أـثـبـتـ أـذـورـالـ A. Özduval                                                                                                                                                                         | .66 | Minaret. 157ff                                                                                                                                                                                                                                                            |     |
| Omar Khayyam. "Mathematicians and Conversations with Artisans." Journal of the Society of Architectural Historians. 54 (1995                                                                                  | .67 | J. Bergeret and L. Kalus. "Analyse de décors épigraphiques (à Qazwin." Revue des Etudes Islamiques 45 (1972                                                                                                                                                               |     |
| M.S. Bulatov. Geometricheskia Garmonizatsiia v Arhitektury Sred-                                                                                                                                              |     |                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| toval. 1978                                                                                                                                                                                                   |     |                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| لـكـنـ يـتـعـيـنـ الـلـاطـلـاعـ عـلـىـ عـمـلـ أـذـورـالـ وـغـيرـهـ الـذـيـ يـقـدـمـ تـأـوـيـلـاـ مـخـلـقاـ.                                                                                                   | .68 |                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| علىـ سـبـيلـ الـمـالـ: التـصـرـيـحـ بـالـشهـادـتـ فـيـ مـنـارـ جـامـ، وـالـشـعـرـ الدـينـيـ فـيـ قـصـرـ غـزـنـيـ، أـوـ الـحـفـاظـ بـقـدـيسـيـةـ عـلـىـ                                                        | .69 |                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| الـوـلـاـقـاتـ الـقـاـلـوـيـةـ فـيـ قـزوـنـ، إـنـ أـيـقـنـةـ الـرـبـيـعـ ماـ زـالـ تـنـتـفـ درـاسـةـ وـاقـيـةـ.                                                                                               | .70 |                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| D.N. Wilber. 'The Development of Mosaic Faience' Ars Islamica 4 (1939                                                                                                                                         | .71 |                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |
| والـإـسـتـثـاءـ النـادـرـ هـوـ: J. Bergeret and L. Kalus. "Analyse de décors épigraphiques (à Qazwin." Revue des Etudes Islamiques 45 (1972                                                                   | .72 |                                                                                                                                                                                                                                                                           |     |

- Cymbals? A Twelfth-Century Riddle from Eastern Iran'. in R. Elgood, ed., *Islamic Arms and Armour* (London, 1979), 97–111
- O.Grabar, "Fatimid Art. Precursor or Culmination", *Isma'ili Contributions to Islamic Culture*, ed. S.H. Nasr (Tehran, 1977), pp. 207–224;
- O. Grabar, "Les arts mineurs de l'Orient musulman à partir du milieu du XIIe siècle", *Cahiers de Civilisation Médiévale* 11.2, (Poitiers, 1968), pp. 181–190; R. Ettinghausen, "The Flowering of Seljuq Art", *Metropolitan Museum Journal*, Vol. 3/1970, pp. 113–131; and. M.S. Simpson, "Narrative Allusion and Metaphor in the Decoration of Medieval Islamic Objects", *Pictorial Narrative in Antiquity and the Middle Ages*, eds., M.S. Simpson and H.L. Kessler (Washington, 1985), pp. 131–149
- (L.A. Mayer, *Islamic Metalworkers and Their Works* (Geneva, 1959) . في الوقت الحاضر لا يمكن إلا أن نقدم تأويلات وتخمينات حول أسباب الازداد الكبير لعدد القطع المورّخة خلال هذه الحقبة.
- M. Abu-l-Faraj al-Ush, "A Bronze Ewer with a High Spout in The Metropolitan Museum of Art and Analogous Pieces", R. Ettinghausen, ed., *Islamic Art in the Metropolitan Museum of Art* (New York, 1972), Lost Treasures of Persia, cat. no. 104, pp. 126–127 and Eva Baer, *Metalwork in Medieval Islamic Art* (Albany, N.Y., Metro- 1983), pp. 95–99
- للاطلاع على إبريق خزفي ذي بريق معدني له شكل مثالي، راجع: politan Museum of Art, New York, acc. No. 66.175.2
- D.S. Rice, *The Wade Cup in the Cleveland*, راجع: حول تطور هذه الخطرط الجديدة، متحف المتحف National Museum of Art (Paris, 1955), chapter IV, and. R. Ettinghausen, "The 'Wade Cup', in the Cleveland Museum of Art, its Origin and Decorations", *Ars Orientalis*, 2 (1957), 356–59
- إن الرسوم الصغيرة الجديدة وشديدة الخطورة، المتكونة من سبع دواير أو من زهارات في مزهرية طويلة، والتي نُشاهد لها على هذه التحفة، يبدو أنها علامة بعض الورشات في خراسان. أمّا هيبة هذا الإناء فنذكرها بشدة بالتحفة الواردة في [201].
- Lost Treasures of Persia, cat. no. 117, pp. 136–37. هناك إبريق في تيلسي، راجع: يسمح لنا تاريخ مجلس المجموعة التي ينتهي إليها هذا الشمعدان، راجع: E. Atil, W.T. Chase, and P. Jett, *Islamic Metalwork in the Freer Gallery of Art* (Washington, D.C., 1985), pp. 95–101
- إن قدم قطعة مبنية استخدم فيها هذا المزيج من التطعيم والت نقش مقلمة تعود لسنة 542هـ / 1148م، راجع: L.T. Giuzalian, "The Bronze Qalamdan (Pen-Case) 542 / 1148 from the Hermitage Collection (1936–1965)", *Ars Orientalis* 7 (1968), 95–119
- تم مناقشة القطع المبكرة المعروفة ذات التطعيم الفضي في: Ettinghausen, "The 'Wade Cup'", op.cit. (Note 10) 332–33, and idem, *Further Comments on the Wade Cup*, ibid., 3 (1959), 198
- درست هذه القطعة بالتفصيل في: R. Ettinghausen, "The Flowering of Seljuq Art", pp. 120–125
- E. Baer, "An Islamic Inkwell in The Metropolitan Museum of Art", pp. 82–3, note 61
- R. Ettinghausen, "The Bobrinski Kettle", Patron and Style of an Islamic Bronze", *Gazette des Beaux-Arts*, 6e ser., 24 (1943), pp. 199–203
- A.S. Melikian-Chirvani, *Islamic Metalwork from the Iranian World 8th–18th Centuries*, (London, 1982), Lost Treasures of Persia, pp. 126, pp. 144–45
- درس هذه القطعة: درس هذه القطعة: M.M. Dyakonov, "Un aquamanile en bronze daté de 1206 (بالروسية مع موجز بالفرنسية)، IIIe Congrès International d'Art et d'Archéologie Iraniens: Mémoires (Moscow and Leningrad, 1939), 45–52
- لدراسة حول صورة الأسد الذي يهاجم الثور في العصور القديمة والمصور الإسلامية، راجع: W. Hartner and R. Ettinghausen, "The Conquering Lion, the Life Cycle of a Symbol", *Oriens* 17 (1964), 161–71
- إحدى المشاهد المرسمة على جسم البقرة تصوّر لعبة الترد. ويرد مشهد شبيه جـًا على سطل بوبرينسكي المذكور أعلاه (الهامش 96)، راجع: R. Ettinghausen, "The Bobrinski Kettle", p. 203
- A.U. Pope in Survey, 1284 ff.; L.I. Rempel, *Arhitekturnyi Ornament Uzbekistana* (Tashkent, 1961); B. Denike, *Arhitekturnyi Ornament Srednei Azii* (Moscow, 1939)
- على غرار المؤلفات العامة مثل: S. and H. Scherr-Thoss, *Design and Color in Islamic Architecture* (Washington, 1969)
- Denike, *Ornament. figures* 33–66, and J. Sourdel in *Schlumberger, Lashkari Bazar* (1982)
- راجع أعمال أزدورال A. Özdural المذكورة أعلاه.
- Survey, 1299 ff.
- القائمة في: S. Flury, "Le décor épigraphique des monuments de Ghazni", *Syria* 6 (1925); J. Sourdel- Thomine, *Syria*, 30 (1953)
- راجع الاقتباسات في أعمال: Rempel, *Arhitekturnyi Ornament Uzbekistana*, أو Bulatov 252ff
- أصلية، إلا أن هناك بعض الشك فيما يتعلق باللوحات الجصية الكبيرة التي تورد مشاركتها من قبل الرجال والآباء والمهندسين.
- R.M. Rieftahl, "Persian Islamic Stucco Sculpture," *The Art Bulletin* 13 (1931), Survey, pls. 514ff
- ويُعتقد أنَّأغلب التحفات الجصية الكبيرة التي تورد مشاركتها من حياة البلاط
- J.C. Harle, "The Art and Architecture of the Indian Subcontinent (Pelican History of Art). (Harmondsworth, 1986), ch. 30–31
- حيث يتم تحيل هذه البناء التي ما تزال تتطلب تحريرات نهاية.
- G. Wiet and A. Maricq, *Le minaret de Djam*, 53
- G. Wiet and A. Maricq, *Le minaret de Djam*, 67; H. Goetz, 'Arte dell'India musulmana', *Le civiltà dell'Oriente*, 4 (Rome, 1962), 784
- M. Shokoohy, Bhadrésvar, *The Oldest Islamic Monuments in India* (Leiden, 1988); with N.H. Shokoohy, 'The Architecture of Bahā al-Dīn Tughrīl in the region of Bayana, Rajasthan', *Muqarnas* 4 (1987), 99, 101–8
- Tiraz, *The Encyclopedia of Islam*, 1st ed. (Leiden, 1934), 825–34
- توجد دراسة تفصيلية تتعلق بتطور "الطراز" في العصر السلاجوقى، لكن يمكن الانطلاق بتجميع الأمثلة المنشورة في: E. Combe, J. Sauvaget, and G. Wiet, *Répertoire chronologique d'épigraphie arabe*, 7–11 (Cairo, 1936–41)
- R.B. Serjeant, 'Material for a History of Islamic Textiles up to the Mongol Conquest', *Ars Islamica* 10 (1943), Ars Islamica 11 (1946), 98–119, 131–5
- للمعلومات حول صناعة النسيج الإيرانية، راجع: 71–104
- V. Loukonine and A. Ivanov, *Lost Treasures of Persia: Persian Art in the Hermitage Museum*, (Washington, D.C., 1996), no. 97, pp. 118–119
- راجع: L.W. Mackie, 'Increase the Prestige: Islamic Textiles', *Arts of Asia*, 26 (Jan.–Feb. 1996) Fig. 65
- كما يمكن مشاهدة هذا التصميم في الصورة [204] بهذا الكتاب.
- لم يُطبع الأدبيوس، ويُعود ذلك جزئياً إلى كثافة الأකثر صلاحة. والقطعة معروضة الآن في متحف القاهرة، تحت عدد: 15207. وقد نُشرت الدراسة (دون مناقشتها) المتعلقة بها في: R. Harari, *Metalwork after the Early Islamic Period*, A.U. Pope, ed., *A Survey of Persian Art from Prehistoric Times to the Present* (London and New York, 1938–39) vol. 12, pl. 1289B
- وهي مجموعة من القطع النحاسية الإيرانية من العصر الوسيط تم تعریفها بصورة تقریبیة بأنها تووس تُستخدم في البارزة. راجع: A.S. Melikian-Chirvani, *Buckles, Covers, or*

- et Orientalis: Miscellanea in Honorem Louis Vanden Berghe. (Gent. 1989), pp. 1007-28
- M. Bahrami. Recherches sur les carreaux de revête- 115 تُرجمت بعض هذه الآيات في: ment lustre dans la céramique persane du XIIIe au XVe siècle (étoiles et croix) (Paris. 1937). 52-69
- B. Ma- 116 للاطلاع على مناقشة تقنية وعلمية ممتازة للأجسام المصنعة من العجين الحجري أو الخليط، راجع: son, Islamic Glazed Pottery: 700-1250 أعمال د. ميسون في مجال الصخور (Petrography) بلا منافس، وسرعان ما انطلقت تغير مقاربة مؤرخى الفن الإسلامي لسلالة أصول الإنتاج الفخاري الضخم داخل العالم الإسلامي. غير أنه هناك كتم هائل من العمل الإضافي الذي يتعين القيام به تجاه علماء الآثار ومؤرخى الفن قبل التحقق من التواريχ المدققة جداً التي يقترحها J. Allan، "Abu'l-Qasim's Treatise on Ceramics", Iran, Vol. 11 (1973), pp. 111-20
- 117 لم تكن كل القطع الخزفية المنتجة بالقابل في هذا الزمن وفي الأقاليم الإسلامية الشرقية متقدمة. وكانت العديد من القطع من إيران الكبير (ما فيها المنتجة في أفغانستان الحالية) لا تحمل إلا تصانيم ناتجة عن القابل.
- 118 يستخدم المؤلف الأصلي باللغة الإنكليزية التهجدية قاشان: Kashan
- M. Pezard. La Céramique Archaique. plates XIII-XXV; Arthur Lane. 119 The Early Sgraffito Ware of the Near East'. Transactions of the Oriental Ceramic Society II (1938). 40-1, plate 14a. c; idem. Early Islamic Pot- tery. plates 30, 31A
- O. Watson. Persian Lustre Ware (Lon- 120 للاطلاع على إسهام قيم في هذا المجال، راجع: don, Boston. 1985) كان يعتقد في السابق أن هذا النوع الخصوصي من الفخاريات ذات البريق المعدني مُنتجة في الري، وأن القطعة [270] في جرجان. راجع كذلك: A. Lane, Early Islamic Pottery, 37-8 and M. Jenkins. Islamic Pottery: A Brief History. The Metropolitan Museum of Art Bulletin. Spring, 1983. pp. 13 and 24
- Abdullah Ghou- 121 chani. Iran Bastan Museum. Tehran and Hamid Dabashi. Columbia University. New York انتصر أن النص الفارسي الوارد على هذا الصحن لن يفيدهنا فيما يتعلق بالحدث الجاري وقتها. وقد أظهر السيد غوشاني أنه مجرد مقطع شعرى من أربعة أبيات يرد على العديد من الفخاريات ذات البريق المعدني الأخرى.
- O. Watson, "Documentary Mina'i and Abu Zaid's Bowls". The Art of 122 the Saljuqs in Iran and Anatolia (Costa Mesa. CA. 1994). 170-77 and pls 160-168 and idem. Persian Lustre Ware pp. 68, 70 and 78, fig. 49
- E. Atil. Ceramics from the World of Islam (Washington, D.C., 1973). 123 no. 46, p. 104-05
- 'Aga-Oglu, 'A Rages Bowl'; and Guest, 'Notes 124 M.S. Simpson, 'Narrative Structure and Narrative Illusion' 125
- Free- 126 وكان أول من تعرّل على هذا الحدث ريناتا هولود Renata Holod فـ. في يناير 1973 ولم ينشر.
- O. Grabar, 'Les Arts Mineurs' 127
- R. Ettinghausen. "Important Pieces of Persian Pottery in London Col- 128 lections". Ars Islamica. Vol. 2 (1935). p. 49 and A.U. Pope. Survey of Persian Art. Vol. 5, Part 1, Plate 734A
- متبقية ذات المساحة التحتية الزجاجية.
- O. Watson, Persian Lustre Ware pp. 37-44. 129
- Ettinghausen. "Evidence for the Identification of Kashan Pottery", Ars 130 Islamica. 3. (1936). 44-75
- Lane, Early Islamic Pottery. pls 62-4. 131
- G.D. Guest and R. Ettinghausen. "The Iconography of a Kashan Lus- 132 ter Plate", Ars Orientalis. 4. 1961. pp. 25-64. Pls 1-22
- Pope, Survey, 632-35, 702-03; Watson, Persian Lustre Ware. 131. 133 181, 185 and 176-182
- Watson, Persian Lustre Ware. 37-44. 134
- Ettinghausen, Richard. 'The Flowering of Seljuq Art', 125-126. 135
- An Jiayao. Dated Islamic Glass in China' Bulletin of the Asia Institute. 136 N.S. 5 (1991), Fig. 13
- Ibn al-Zubayr, trans. by Ghada H. Qaddumi. Book of Gifts and Rari- 137 ties (Cambridge, MA. 1990), Paragraphs 79, 84 and 374
102. انظر الهامش 93 أعلاه.
103. راجع على التالى: 'Bronzov'ui kuvshchin 1182', Pamyatniki Epokhi Rustaveli (Leningrad. 1938). 227-36; R. Ettinghausen, 'Sasanian and Islamic Metal-work in Baltimore'. Apollo 84 (December 1966). 465-9; M. Aga-Oglu, 'A Preliminary Note on Two Artists from Nishapur'. Bulletin of the Iranian Institute. 6-7 (1946). 121-4; and Herzfeld, E., 'A Bronze Pen-Case', Ars Islamica. 3 (1936). 35-43
- A.S. Melikian-Chirvani, Is- 104. مامن شك في أنه كان ثمة مراكز أخرى لتصنيع المعادن شمال شرق إيران، لكنها لم تُحدَّد حتى الساعة.
- Allan, James. "From Ta- 105 briz to Siirt - Relocation of a 13th century Metalworking School", Iran. vol. 16. 1978, pp. 182-3 and Islamic Metalwork: The Nuhad es-Said Collection (London. 1982), no. 7-10, pp. 58-73
- R. Ettinghausen, 'The Flowering of Seljuq Art', pp. 126-127
106. ماتزال حبيبات هذه القطعة المسماة "كأس بابل" مجهولة. للاطلاع على رسم ومناقشة، انظر: Rice. The Wade Cup, pl. XIVb
- R. Ettinghausen, 'Bronzov'ui kuvshchin 1182', 230-31
- 108 A.S. Melikian-Chirvani, "Silver in Islamic Iran: The Evidence from Literature and Epigraphy", in ed. Michael Vickers Pots and Pans: A Colloquium on Precious Metals and Ceramics in the Muslim, Chinese, and Greaco-Roman Worlds. (Oxford Studies in Islamic Art J.W. Allan, "The" (Oxford. 1986), pp. 89-106
- 109 Survival of Precious and Base Metal Objects from the Medieval Islamic A. Bank, Byzantine Art in the World", pp. 57-70 Collections of Soviet Museums (Leningrad. 1977), Plates 213-215 and 216, 217
- M. Jenkins and M. Keene. Islamic Jewelry in the Metropolitan Muse- 110 um of Art (New York. 1982); idem. "Djawhar", The Encyclopaedia of Islam, supplement to vol. 2, new edition (Leiden. 1982), pp. 250-62
111. راجع على سبيل المثال: A. Lane, Early Islamic Pottery: Mesopotamia, Egypt and Persia (London, 1947), pl. 63A
- D. Wilber, 'The Development of Mosaic Faience in Islamic Architecture in Iran', Ars Islamica 6 (1939),
112. للدراسة أولية حول الفسيفساء الخزفية متعددة الألوان، راجع: مدرسة سيرجياني بقوية في الأناضول، غير أن رئيس الحرفيين كان من طوسر بخراسان، وعلى هذا الأساس يمكن أن نفترض أن هذه التشكيلة المزركشة قد كانت معروفة في إيران. للاطلاع على مناقشة لهذه البناء مع مراجع، راجع المصادر نفسه ص. 40-39، وانظر في هذا الكتاب الفصل السادس، تعليق على [417].
- D.S. Rice, 'Studies in Islamic Metal Work - III, Bulletin of the School of Oriental and African Studies, 15 (1953), 232-8
114. نقشت سلسلة متابعة من رسوم الشهامة واردة على إباء في: G. Guest, 'Notes on a Thirteenth Century Beaker', Ars Islamica 10 (1943), 148-52
- G. Guest, 'Notes on a Thirteenth Century Beaker', Ars Islamica 10 (1943), 148-52. See also M. Aga-Oglu, 'A Rhages Bowl with a Representation of an Historical Legend', Bulletin of the Detroit Institute of Arts, 12 (1930), 31-2; M.S. Simpson, 'The Narrative Structure of a Medieval Iranian Beaker', Ars Orientalis 12 (1981), 15-24; 'Narrative Allusion', esp. notes 3 & 4 and Appendix, pp. 143-46; M.V. Fontana, La Leggenda di Bahram Gur e Azada, Materiale per la storia di una tipologia figurativa dalle origini al XIV secolo. Istituto Universitario Orientale, Series Minor, 24 (Naples, 1986); and, Firouz Bagherzadeh, "Iconographie iranienne: Deux illustrations de Xelat de l'Année 538 H. 1187 apr. J.-C.", in ed. L. DeMeyer and E. Haerinck Archaeologia Iranica

- E. Pauty. Les palais et les maisons d'époque musulmane au Caire. MI-  
FAO, 63 (1933) .22
- المقريزي: الخطط، جزء 1، ص. 33-32 .23
- Nasir-i Khosrow. Sefer-Nameh. trans. C. Schefer (Paris, 1881). 127 .24
- ff. .25
- يذكر المقريزي عشرا منها: الخطط، ج. 1. ص. 465 وما يليها. .25
- M. Canard. 'La procession du nouvel an'. AIEO, 13 (1955) .26
- P. Saunders. Ritual. Inostrantzev في هذا المجال. وراجع كذلك: الأعمال العظيمة التي أجهزها .26
- Creswell. MAE, 129 ff.; Aly Baghat and A. Gabriel. Les fouilles de .27
- Scanlon (Paris, 1932) وقد علق Scanlon بوجه خاص على العديد من المنازل مثل هذه. Creswell. MAE, 59, fig. 23 .28
- Maqrizi. Khitat 2, 273; 2, 21-7. تعتمد صحة هذه المعلومة على طريقة تأويلنا لخطط المقريزي. .29
- وقد اعتقد كريسيول بوجود قباب في زوايا بيت الصلاة، رغم أن النص يذكر قبة في الرواق الأول على حين المحراب. .30
- المقريзи: الخطط، ص. 280-81 .30
- Jonathan Bloom. 'The Mosque of el-Hakim in Cairo'. Muqarnas, 1 (1982) .31
- Creswell. MAE, 94 ff .32
- S. Flury. Die Ornamente der Hakim- und Ashar-Moschee (Heidelberg, 1912) .33
- (I. Bierman. Writing Signs. the Fatimid Public Text (Berkeley, 1998) .35
- H. Stern. in Ars Orientalis 5 (1963); O. Grabar. The Shape of the Holy. (Princeton, 1996) 135-169 .36
- O. Grabar. 'The Earlier Islamic Commemorative Structures'. Ars Orientalis 6 (1966), 7-46 .37
- Youssouf Ragheb. 'Les premiers monuments funéraires de l'Islam'. Annales Islamologiques, 9 (1970), 21-36 .37
- كما يجدر الانتباه إلى الزمن المبكر لمشهد آل طباطبا في القاهرة، هنا إن ثبت أنه مشهد. C. Taylor. "Re-constructing the Shi'i Role." Muqarnas 9 (1992) .38
- Creswell. MAE, 107 ff .38
- المصدر المذكور، ص. 131 وما يليها، ويدرك تقريراً كاملاً عن الكارنة التي أدت إلى اختفاء النصوص المنقوشة. .39
- A.M. Abd al-Tawab. Stèles Islamiques de la Nécropole d'Aswan. rev. (Solange Ory (Cairo, 1977) .40
- J. Bloom. "The Mosque of the Qarafa in Cairo." Muqarnas 4 (1987) .40
- اكتشف غابريو Gayraud مؤخراً مجموعة لافتة من القبور عمرها يفوقها على متسوجات مهمة جداً. .41
- المقريзи: الخطط، ج. 2. ص. 298. .42
- Creswell. MAE I, 241 ff .43
- .Creswell. MAE I, 275 ff .44
- المقريзи: الخطط، ج. 2. ص. 289. .45
- Creswell. MAE I, 11 .46
- السابع والثامن، الفقرة الثانية. وكذلك: الفصل الثالث، قسم: الأميون في إسبانيا، الفقرة السادسة. Creswell. MAE I, 222 ff. and 247 ff .47
- Creswell. MAE I, 155 ff.; Max van Berchem. 'Une mosquée du temps des Fatimides au Caire'. Bulletin de l'Institut d'Egypte 3 (1899), 605 ff.; Grabar. Commemorative. 27-9 .48
- .Creswell. MAE I, 110 ff .49
- (MAE, I, figure 131) هنا تأويلي الخاص لما في كنيسة قطعة اعتبره كريسيول مثلاً تجويبياً (131). .50
- J. Bloom. "The Muqarnas in Egypt." Muqar- (nas) 5 (1988) .51
- للاطلاع على تفسير أكثر تعميضاً، راجع: Bloom. "The Muqarnas in Egypt." Muqarnas, 162-63 .52
- Caroline Williams. 'The Cult of Alid Saints in the Fatimid Monuments of Cairo'. Muqarnas 1 (1983) .53
- S.D. Goitein. 'The Main Industries of the Mediterranean Area as reflected in the Records of the Cairo Geniza'. Journal of Economic and Social History of the Orient 4 (1961), 168-9 .54
- R.B. Serjeant. 'Material' للاطلاع على الوثائق المتعلقة بانتاج المنسوجات، راجع على سبيل المثال: .55
- tinghausen. 'The Covers of the Morgan Manafi' Manuscript and Other Early Persian Bookbindings'. in D. Miner, ed., Studies in Art and Literature for Belle da Costa Greene (Princeton, 1954), 472-73 .138
- في مرجع: Y. Tabbaa. 'The Transformation of Arabic Writing: Part I, Qur'anic Calligraphy', Ars Orientalis, 21, p. 140 and Fig. 37 .138
- هذا المخطوط إلى العراق أو إيران. R. Ettinghausen and O. Grabar. The Art and Architecture of Islam 650-1250 Harmondsworth, 1987. p. 356 and O. Grabar. The Media-tion of Ornament (Princeton, 1992) pp. 74-76 .139
- الفصل السادس**
- من جملة الدراسات العديدة التي قام بها هذا العالم، راجع: S.D. Goitein. A Mediterranean Society, 3 vols. (Berkeley, 1967-77) .1
- B. Lewis. G. von Grunebaum, O. Grabar, and others in A. Raymond, M. Rogers, and M. Wahba, eds., Colloque international sur l'histoire du Caire Trésors (Leipzig, 1973). ثم راجع الكتاب الذي صدر بمناسبة معرض الكوز الفاطمية بالقاهرة: (Fatimides du Caire) Institut du Monde Arabe, Paris, 1998 .1
- المساوية: (Schätze der Kaliphen) Vienna, 1998. ثم الكتاب الذي صدر بمناسبة المؤتمر العلمي حول الفاطميين المنعقد سنة 1998 بباريس. .2
- G. Marçais. La Berbérie musulmane et l'Orient (Paris, 1946, repr. Casablana, 1991) .2
- بعد الكتاب الرئيسي حول المعمار الفاطمي مؤلف: K.A.C. Creswell. Muslim Architecture of Egypt (Oxford, 1952) .3
- نشره. Creswell. MAE, 1-10; Marçais. Architecture, 78 ff.; S.M. Zbiss, 'Mahdia et Sabra-Mansouriya'. Journal Asiatique, 244 (1956), 78 ff.; Alexandre Lézine. Mahdiya (Paris, 1965) .4
- للاطلاع على وجهي نظر مختلفين حول تأويل الآثار، راجع: Creswell. MAE, 3-5, and Marçais. Architecture, 90-2 Lézine, 17 ff .5
- Marçais. Architecture, 78-9; Zbiss. Mahdia, 79 ff .6
- M. Canard. 'Le cérémonial fatimite et le cérémonial byzantin'. Byzantium and the City in Fatimid Cairo (Albany, 1994) .7
- Creswell. MAE, 5-9; Marçais. Architecture, 69-70; Lézine. Mahdiya .8
- وتوليات لزيزن أحسن بكثير .65 ff
- G. Marçais. 'Salle, Antisalle'. AIEO, 10 (1952), 274 ff .9
- (L. Golvin, Le Maghreb Central à l'époque des Zirides (Paris, 1957) .10
- آخر إفادة قد منها: Lucien Golvin. Recherches Archéologiques à la Qala des Banu Hammad (Paris, 1965) .11
- F. Gabrieli. "Il palazzo hammadita di Biğaya." in R. Ettinghausen ed., Festschrift für Ernst Kühnel (Berlin, 1959) .12
- Golvin. Recherches, 123 ff .13
- Ugo Monneret de Villard. Le Pitture Musulmane al Soffitto della Capella Palatina in Palermo (Rome, 1950) .14
- المقريзи: الخطط، جزء 1 و 2 (القاهرة: 1270هـ) .15
- Published in MMAT and MIFAO .16
- M. van Berchem in MMAF, 19 (1903), with supplement by G. Wiet (in MIFAO, 52 (1929) .17
- فيما يتعلق بحفريات الفسطاط، راجع التقارير العديدة التي قدمها G. Scanlon ولا سيما تلك المنشورة في: ARCE (Journal of the American Research Center in Egypt) .18
- على مواجهز أكثر حداثة، راجع: R.-P. Gayraud, ed., Colloque International d'Archéologie Islamique (Cairo, 1998) and Annales Islamologiques (29) (1995) .19
- يناقش كريسيول أصل الكلمة في: Creswell, MAE, 21-2 .20
- (M. Herz. Die Baugruppe von Qalaun (Hamburg, 1919) .20
- (In MMAF, I (1887-9) .21

- ans au Service du Patrimoine, Institut National d'Archéologie 30 .68 راجع: .68
- E. Kuhnel. Die Islamischen Elfenbeinskulpturen VIII-XIII Jahrhundert. (Berlin, 1971) pl. XCIX .69
- R. Ettinghausen. Painting in the Fatimid Period: A Re- construction'. Ars Islamica. 9 (1942), 112-13 .70 نعلم أن هذه الخدعة البصرية ذات ثلاثة أبعاد كانت محبوبة جداً في مصر خلال القرن الخامس هـ / الحادي عشر، حيث يذكر المقريزي مسابقة فنية رسم في ثاناتها فنان عراقي امرأة راقصة بطرفة تبدو كأنها تخرج من الإطار، لكن منافسه المصري تخاطه إذ رسم راقصة تبدو كأنها تدخل الإطار. للاطلاع على المراجع التي تذكر هذا المقطع R. Ettinghausen. Painting in the Fatimid Period: A Re- construction'. Ars Islamica. 9 (1942), 112-13 .71
- M. Jenkins. "The Palmette Tree: A Study of the Iconography of Egyptian Lustre Painted Pottery". Journal of the American Research Center in Egypt. 7. 1968, pp. 119-26 and R. Pinder-Wilson. "An Early Fatimid Bowl Decorated in Lustre", in R. Ettinghausen, ed.. Aus des Welt der islamischen Kunst: Festschrift fur Ernst Kühnel (Berlin, 1959), pp. 139-43 .72 شاهدت مارلين جنكينس مدينة قطعة منفصلة من هذا الإناء سنة 1974 في المتحف الدولي للخزف بمدينة فابيانا الإيطالية:-
- M. Jenkins. "Muslim: An Early Fatimid Ceramist". The Metropolitan Museum of Art Bulletin. May. 1968, pp. 359-69. Contrary to A. Contadini. Fatimid Art at the Victoria and Albert Museum. (London, 1998). ويستجلي التأكيد من المؤتيف (أو الموقوفات) التي تزخرف هذا الإناء. .72
- G. Berti and L. Tongiorgi. Ceramici Medievali delle Chiese di Pisa (Rome, 1981), p. 56 and Tav. CLXXXIX, top .73
- F. Aguzzi. "I Bacini della Torre Civica", Sibrium. 1973-75, Fig. 1, p. 191 and Fig. 4, p. 192 .74 إن تاريخ جنكينس مدينة لهذا الصنف من الآية ينطوي التاريخ الذي افترجه بورتر وانتسون في:- V. Porter and O. Watson in their "Tell Minis' Wares." Syria and Iran: Three Studies in Medieval Ceramics. Oxford Studies in Islam. Jenkins. "Early Medieval Islamic Art. 4. 1987. pp. 175-248 Islamic Pottery: The Eleventh Century Reconsidered", Muqarnas. 9 (1992), pp. 56-66 .75 كما هي حال الخشب، لا عجب البة أن يجد عدداً متزايداً من الموقوفات البشرية والحيوانية في الخزفيات المصرية الفاطمية، وذلك نظراً لاعراف سابقتهم الأغالبة وأجداد الفاطميين في إفريقية. "لقد كان ذلك ببساطة جزءاً من تقاليدهم ومن العادات أنها قدمت إلى مصرمنذ قدوتهم هم. أماكيفحصل ذلك، فهو هناك إجابات محتملة كثيرة، تشمل بعضها أن الناخرين الفاطميين قد يكونون جلبوا معهم حرفى النخار والفنearيات أو كلها من صبرة المصورة. كما يمكن أن تكون قدّمت من خلال التجارة مع عاصمة إفريقية / أو إسبانيا أو أن الحرفيين هجرعوا أطلال مدينة الزهراء أو صبرة المصورة بعد غزو البدو، بما أن تدمير إفريقية حصل تقريراً في الوقت نفسه الذي جرت فيه صفحة الكنز الملكي الفاطمي"، M. Jenkins. "Western Islamic Influences on Fatimid Egyptian Iconography", Kunst des Orients, vol. 10 (1976), O. Grabar. "Imperial and Urban Art in Islam: The Subject of Fatimid Art", Colloque International sur l'Histoire du Caire (Cairo, 1972), pp. 173-89 .76 Acc. No. 14987. M. Mostafa. Fatimid Lusted Ceramics', Egypt Travel Magazine, 2 (1954), fig. 10 .77
- E.J. Grube, Islamic Museum of Islamic Art. Cairo, no. 13080 Pottery of the Eighth to the Fifteenth Century in the Keir Collection (London, 1976), 138-42, plate facing 136, top .78 راجع: .77
- M. Jenkins. 'Islamic Pottery'. Bull. MMA, 40:4 (1983) .79 هذه المجموعة غير المؤرخة من التحف ذات البريق المعدني أيضاً القطع ذات الماضي المسيحي البتة. وتعكس أهمية دور المسلمين الأقباط في المجتمع المصري خلال العصر الوسيط رسوم رجال الدين، كما رسم المسيح وهو يبارك. راجع: .79
- Schätze der Kalifen. Islamische Kunst zur Fatimidenzzeit. exh. cat. no. 126. p. 159 .80 وانظر كذلك الإناء الذي عليه صورة راهب يُحرّك مبشرة المعروض حالياً في متحف فيكتوريا وألبرت بلندن. A. Lane, Early Islamic Pottery: Mesopotamia, Egypt and Persia, London, 1947, pl. 26A .81 The Glory of Byzantium don. 1947, pl. 26A .82 R. Ettinghausen. Early Realism in Islamic Art', Studi orientalistici in onore di Giorgio Levi della Vida, I (Rome, 1956), 259-62 .83
- E. Pauty. Catalogue du Musée Arabe du Caire (Cairo, 1931), plates XXIII-XXV .84
- for a History of Islamic Textiles up to the Mongol Conquest', Ars Islamica 13-14 (1948), 88-113 .85
56. سجل هذه البيانات القاضي الرشيد بن الزبير في مؤلفه: "كتاب الذخائر والتحف"، راجع الترجمة الإنكليزية: ed. M. Hamidullah (Kuwait, 1959), trans. and annot. G. al-Qaddumi. Book of Gifts and Rarities. (Cambridge, MA, 1996) paragraphs 370-414 والمقريزي في "الخطط" 1 wal-athar. I (Bulaq, 1854), 414-16. trans. P. Kahle. 'Die Schätze der Fatimiden', Zeitschrift der Deutschen Morgenlandischen Gesellschaft, N.F. 14 (1935), 338-61 Zaky M. Hassan. Kunuz al-Fatimiyyin (The Treasures of the Fatimids) ((Cairo, 1937
57. على الرغم من الأعداد الهائلة التي يذكرها المقريزي، لم تُكتشف حتى الساعة إلزها 181 قطعة من اليلور K. Erdmann. 'Neue islamische Bergkristalle'. Ars Orientalis 3 (1959), 201 .58
- R. Ettinghausen. 'The "Beveled Style" in the Post-Samarra Period', in G.C. Miles, ed.. Archaeologica Orientalia in Memoriam Ernst Herzfeld (Locust Valley, N.Y., 1952), 75, pl. X no. 3 .59
- E. Pauty. Catalogue du Musée Arabe du Caire (Cairo, 1931), plates XXIII-XXV .60
61. توأمت في مصر موجة الوعي بهذا الصنف من الأبواب المزخرفة لما يزيد عن مئة سنة بعد ذلك. والأبواب المقصومة إلى لوحات والموسمة على وجاهة جامع الأئم (518هـ / 1125م) تشبه كثيراً في تصميمها الأبواب المرسمة هنا، كما تشبه كذلك الأبواب الخشبية للجامع نفسه. انظر [305] D. Behrens-Abouseif. "The Façade of the Aqmār Mosque in the Context of Fatimid Ceremonial" Muqarnas. 9, Fig. 4, p. 34; and. M. Jenkins. "An Eleventh-Century Woodcarving from a Cairo Nunnery", in R. Ettinghausen, ed.. Islamic Art in the Metropolitan Museum of Art (New York, 1972). Ebla to Damascus: Figure 20, 238 Art and Archaeology of Ancient Syria, exh. cat.. Washington, D.C., 1985, cat. no. 271, pp. 522-23 على شعبية هذا الصنف من الزينة المعمارية في الشام إبان هذه الخقية أيضًا. ويعkin مشاهدة تأثيراتها إلى حدود 1143هـ / 1143م في أبواب المورانا بباريلمو في قصابة La Martorana in Palermo, Sicily .62
62. وتوصل استخدام هذا الزخرف في السقوف الخشبية المصندة وفي الطنف، كما نشاهد ذلك في رسوم هذه العناصر المعمارية الحجرية على باب الفتوح (479هـ / 1087م). راجع: K.A.C. Creswell. The Muslim Architecture of Egypt, vol. 1 (Oxford, 1952), Pls. 65c, d and 66a, b
- See E. Pauty, Catalogue, plates XLI and XLII .63
- G. Marcais. Pauty, Catalogue, plates XLVI-LVIII .64
- 'Les figures d'hommes et de bêtes dans les bois sculptés d'époque fatimite musulmane', Mélanges Maspero, 3 Orient islamique (Cairo, 1940), M. Jenkins. Eleventh Century Woodcarving', 227- 241-57 30; E. Pauty, Catalogue, Pl. XXXVIIIab; and. Treasures of Islam, exh. cat. Musée d'Art et d'Histoire, Geneva, 1985, cat. no. 357, p. 343 .65
- صور ممتازة للسلسلة الواردة في [315] والعديد من التحف الأخرى المستجدة تحت حكم الفاطميين والمعروضة حالياً في متحف الفن الإسلامي بالقاهرة، راجع: Schätze der Kalifen. Islamische Kunst zur Fatimidenzzeit, exh. cat. Vienna, 16 November 1998 – 21 February 1999 .66
- R. Ettinghausen. Early Realism in Islamic Art', Studi orientalistici in onore di Giorgio Levi della Vida, I (Rome, 1956), 259-62 .67
- هذا التوجه الأسلوبى في تقليد السقف الشاشى العائد للنصف الأول من القرن السادس هـ / الثاني عشر م من كابيلا بالاتينا، المعروض حالياً في الواقع الفني الجهوبي بباريلمو في صقلية: Galleria Regionale della Sicilia, Palermo, cf. Eredità dell'Islam, Arte Islamica in Italia, exh. cat. Palazzo Ducale, Venice, 30 October 1993 – 30 April 1994, cat. no. 86, pp. 197-98 .68
- وسوف نناقش في الفصل الثامن هاتين الجمجمتين من النقاش الخشبية. Islamic Art in Egypt, 969-1517, exh. cat.. Cairo, April, 1969, cat. no. 234, p. 246, Fig. 40 .69
- J. Sourdel-Thomine and B. Spuler. Die Kunst des Islam (Berlin, 1973), Fig. 240 .70

- |     |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| .89 | أمام سنه فلا ينتمي أصله إلى القطعة. فالسند الذهبي الداخلي المنقوش مؤرخ في القرن الرابع هـ / العاشر م بينما السند الخارجي الفضي المنخب والمزдан بملينا البيزنتينية والخرم والمترخف بلوحات مرصعة بأبحجار شبه كريمة Avinoam Shalem, Is- lam Christianized, Islamic Portable Objects in the Medieval Church Treasures of the Latin West, (Frankfurt, 1996), no. 77, p. 227 and H.R. Hahnloser, ed., Il Tesoro de San Marco (Flor, 1971), Fig. 16 وراجع كذلك: .ence, cat. no. 117 مقتنة للكلمة العربية بالخط المزوي المقتوشة في قاعدة الصحن، فإن إمكانية أن تكون "خراسان" محدودة جداً، بما أنه ليس اسم مدينة أو قرية، بل محافظة. وهذا الصنف عبئه من المعدن، شديد الندرة في القطع ثلاثية الأبعاد، لم يستخدم لوزن التقدّم إلاّ مع حلو حكم الخليفة الفاطمي العزيز (حكم ما بين 385-436هـ/ 996-1005م). توجّد قطعان مكتملتين مصنعتان بهذا المعدن، وهما: البريق الزجاجي المعروض في متحف الزجاج بكورنيث Corning, N.Y., Islam and the Medieval West, exh. cat., State University of New York at Binghamton, April 6-May 4, 1975, cat. no. G9 وقطعة ذات بريق معدني في متحف المتروبوليان للفن، راجع: Jenkins, Islamic Glass: A Brief History, The Metropolitan Museum of Art Bulletin, Fall, 1986, p. 23, no. 21 زجاجية من العالم الإسلامي على غرار: مجموعة مدينة بنيبورك: The Madina Collection, New York, no. G0060 |
| .90 | See P. Kahle, 'Die Schätze der Fatimid'en', Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, N.F. XIV (1935), 329-62 و 10 و 27. وراجع كذلك: Soucek, Priscilla, "Mina'i", Encyclopaedia of Islam, The, N.S., Vol. VII, p. 73 Treasury of San Marco Venice, (exh. cat., New York, Metropolitan Museum of Art, 1984), cat. no. 27, p. 100 and Avinoam Shalem, Islam Christianized, Islamic Portable Objects in the Medieval Church Treasures of the Latin West, (Frankfurt, 1996), pp. 59 and 228 على الصورة 53، فالأرجح أنها صُنعت لتقليد حاوية زمرد. راجع كذلك: M. Jenkins-Madina, "Fatimid Decorative Arts: The Picture the Sources Paint", L'Egypte fatimide: son art et son histoire, Paris les 28, 29 and 30 mai 1998 وأحدها بريق له قرابة وثيقة، وهو معاصر تقريباً (390-398هـ/ 1008-1000م)، من البلور معروض في Pitti Palace, Florence, (راجع: R. Ettinghausen and O. Gra- bant, Art and Architecture, 194, fig. 179 توشم سنة 1998 من غيرقصد (راجع المقال "Lend me your ears!", Art Newspaper, January, 1999) "Oops, it slipped", لقد انفلت!) " لقد انفلت!)" الثالثة على هذا الوسيط هلال باسم الظاهر (حكم ما بين 411-427هـ/ 1021-1036م) معروض في Germanisches Nationalmuseum, Nuremberg (Ettinghausen and Grabar, p. 193, fig. 178).                                                       |
| .91 | أُثر في المعبد الشمالي بشاويانغ Northern Pagoda of Chaoyang على بريق زجاجي مائل (الكتن) خالٍ من الزخرف بالقص النافر) مؤرخ في حكم شونغبني (423-442هـ/ 1032-1051م) لسلامة لياو، وقد يشير ذلك إلى أنَّ النسخة الزجاجية كانت تُقلد القطع البلاورية، راجع: An Jiayao, 'Dated Islamic Glass in China', Bulletin of the Asia Institute N.S. 5 (1991), Fig. 17 أنَّ البريق الزجاجي الذي نقاشته في الفصل الخامس [281] وجود نظيره المؤرخ الذي أُثر عليه في الخبريات بالصين يساند الاستنتاج الآتي.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| .92 | جاء في المقدمة التقنية والأسلوبية الواقعة بين الزجاج بالقطع المزخرف والبلور المنقوش، وقد كان هذا الأخير مُصنعاً على قاعدة المنتجات المبكرة الأخرى التي وصلت إلى أوروبا، راجع: K. Erdmann, "Fatimid Rock Crystals", Oriental Art, 3 (1951), 142 على قائمة المنتجات المبكرة الأخرى التي وصلت إلى أوروبا، ويشكل القيم الأولى من مؤلف: A. Shalem, Islam Christianized, pp. 17-125 ماقشة جيدة للأسباب وراء وجود التحف الفنية الإسلامية في الكتابات الأوروبية وكيفية وصولها إلى هناك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| .93 | The Treasury of San Marco, nos. 31 & 32, pp. 216-27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| .94 | C.J. Lamm, Mittelalterliche Glaser und Steinschnittarbeiten aus dem Nahen Osten, I (Berlin, 1930), 211, nos. 10, 11, plate 75 no. 10 على قائمة المنتجات المبكرة الأخرى التي وصلت إلى أوروبا، راجع: K. Erdmann, "Fatimid Rock Crystals", Oriental Art, 3 (1951), 142 على قائمة المنتجات المبكرة الأخرى التي وصلت إلى أوروبا، ويشكل القيم الأولى من مؤلف: A. Shalem, Islam Christianized, pp. 17-125 ماقشة جيدة للأسباب وراء وجود التحف الفنية الإسلامية في الكتابات الأوروبية وكيفية وصولها إلى هناك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| .95 | بالنظر إلى العلاقة التقنية والأسلوبية الواقعة بين الزجاج بالقطع المزخرف والبلور المنقوش، وقد كان هذا الأخير مُصنعاً على قاعدة المنتجات المبكرة الأخرى التي وصلت إلى أوروبا، ويشكل القيم الأولى من مؤلف: A. Shalem, Islam Christianized, pp. 17-125 ماقشة جيدة للأسباب وراء وجود التحف الفنية الإسلامية في الكتابات الأوروبية وكيفية وصولها إلى هناك.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| .96 | وكانت المرحلة الأولى للفترة التي اشتغل فيها أقام الآية الزجاجية ذات البريق المعدني.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| .97 | لعل الحرفين الآخرين الوحديين الذين أنجذبوا هذه التقنية الجزرية الدقيقة والعویضة على الزجاج بهذه المهارة الفذة كانوا صناع الكؤوس دياتريتا cups diatreta cups في العصور القديمة المتأخرة، راجع في هذا الصدد: D.B. Harden, H. Hellenkemper, K. Painter, D. Whitehouse, Glass of the Caesars, (Milan, 1987), cat. nos. 134-139, pp. 238-49                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

- The Art of Medieval Spain. A.D. 500–1200 (exh. cat., New York, 1993), illustration p. 81

M. Jenkins, "New Evidence for the Possible Provenance and Fate of the So-Called Pisa Griffin", *Islamic Archaeological Studies*, vol. 1, A.S. Melikian–Chirvani, "Le Griffon iranien de Pise: matériaux pour un corpus de l'argenterie et du bronze iraniens. III", *Kunst des Orients*, 5 (1968), pp. 68–86 and Al-Andalus: The Art of Islamic Spain, exh. cat., New York, 1992, cat. no. 15, pp. 216–18

Dr. A. Shadiq, "The Griffon from Pisa: A Reappraisal", *Journal of Islamic Art*, 128–29, Figures 43a and 43b; Curatola, *Eredità dell'Islam*, 128–29, Figures 43a and 43b.

الشبيه من الناحية التقنية والأسلوبية بما يطلق عليهما: عنقاء بيرا، لا إسلامي، فيما يتعلق بأصل هذه التحفة، فإن الإسنادات السابقة للأستدلة تشير، على ما يبدو، إلى أصل أوروبي، لا إسلامي، فيما يتعلق بأصل هذه التحفة، فإن الإسنادات السابقة للعنقاء – بما فيها الإسناد الوارد في هذا الملفق – تُعدّ تحت المراجعة في الوقت الراهن.

إلا أنه في الأعتماد على زخرف هذين النحتين، يبدو مقبولاً أن نفترض انطلاقاً من التمثال الصغير من سباتك التحاسن للغزال ذي الأذنين الطوبانيين المعروض في متحف الفن الإسلامي بالقاهرة تحت المرجع 15062 (راجع: E.C. Dodd, "On a Bronze Rabbit from Fatimid Egypt", *Kunst des Orients*, 8, 1972, fig. 13) أن مسار التطور حصل بالتجاه نوح التمثال التناسسي الذي يمثل الأرنب، والذي يشير بدوره إلى العنقاء.

E. Meyer, 'Romanische Bronzen und ihre islamischen Vorbilder', in R. Ettinghausen, ed., *Aus der Welt der Islamischen Kunst: Festschrift für Ernst Kuhnel* (Berlin, 1959), 317–22

Art of Medieval Spain exh. cat. no. 47, pp. 99–100. أكدت فراء د. كريونو للكتابة الواردة على هذه التحفة المصادر المتعلقة بالتحف الفضية بالميتو، كما قدمت الدليل على جمال إنمازها.

S.D. Goitein, *A Mediterranean Society*, vol. IV, (Berkeley, Los Angeles and London, 1983), p. 223 and note 533, p. 429

1998، وبإشراف المعهد الأنثري للجامعة البربرية، أظهرت إلى النور حفريات طيرية مجموعة هائلة تكتوم تقريراً من 600 قطعة تجسسية. ومع مجموعة من التقدور، عُثر على هذا المخبأ الكبير للتشعيبات والصحاف والأطاق والجرار والقصابي الزينة والبخاري والعديد من الحاويات والآلات المنزلية على غرار المقابض وسقان قطع الأثاث.

ومن شأن هذه التحفة الأثرية أن تُحدث ثورة في فهمنا لصناعة المعادن طوال العصر الفاطمي. وعلى الرغم من طبلاتهم المتكررة، فإن مؤلفي هذا الكتاب لم يحصلوا على أي صورة لهذه الموارد، ولم تُفتح لهم فرصة التأكد من تواريخ التقدور. كما عُثر سنة 1995 على مخبأ كبير آخر يحتوي أكثر من 200 قطعة – معدنية وبالأساس – خلال اختراعات التي جرت في قصيرة بإشراف جامعة حيفا. ومن جملة الآشياء المعدنية توجد شمعدانات وأحوض حجرار وصحاف وأطباق وموائد. وقد اطلع مؤلفو هذا الكتاب على عدد من الصور / أو الرسومات لهذه القطع، وهي تتضمن عموماً إلى العصر الفاطمي. لكن على عكس الاكتشافات طيرية، لم يُعثر في قصيرة على مخبأ قصيرة على تقدور.

Glory of Byzantium, cat. nos. 274–278, pp. 418–21

على سبيل المثال، راجع: R. Ettinghausen, Early Realism in Islamic Art, 267–69; and E.J. Grube, *The World of Islam* (London, 1966), 67. See also O. Grabar, 'Fatimid Art. Precursor or Culmination', in S. H. Nasr, ed., *Ismaili Contributions to Islamic Culture* (Tehran, 1977) esp. 218

1992 (التي بُنِيتَ للملك المسيحي ورجي الثاني في العقد الثالث من القرن السادس هـ / العقد الرابع من القرن الثاني عشر الميلادي) باليهودي في قصبة (غياي آية وثائق أو كتابات تشير إلى جنسية الحرف المسؤول)، وبما أنه لا توجد حتى الساعة إلا تختيمات، فإننا نناقش هذه البنية هنا، بل سوف ندعها للفضل الخاتمي من هذا الملفق.

D.S. Rice, 'A Drawing of the Fatimid Period', *Bulletin of the School of Oriental and African Studies* 21 (1958), 31–9 and Dalu Jones, "Notes on a Tattooed Musician: A Drawing of the Fatimid Period", *Art and Archaeology Research Papers*, 7, 1975, pp. 1–14. B. Gray, 'A Fatimid Drawing', *British Museum Quarterly* 12 (1938), 91–6. E.J. Grube, 'Three Miniatures from Fustat in the Metropolitan Museum of Art in New York', *Ars Orientalis*, 5, 1963, pp. 89–95. Pls 1–6

النظر التي يُعتبر عنها هذا الكاتب الآخر، فإنَّ علاقة النص بالرسم على وجه وفقاً الورقة المخطوطة [343] ليست واضحة، وهناك شك في أن يكون كعب الأحجار نفسه محترر هذا المخطوط. للاظطلاع على المراجع الأكثر حداً حول هذه الرسوم عموماً، راجع "كتنز الخلفاء": 28–32, 36, 37, 41, 121, pp. 84–93, 95–96, 99 and 154–55

Ibn al-Zubayr, trans. by Gh.H. Qaddumi, op.cit., paragraph 413

114 A. Contadini, *Fatimid Art*, 11, 12, Figs 7, 8

C.J. Lamm, Mittelalterliche Gläser und Steinschnittarbe (item aus dem Nahen Osten, 2, 496–8, esp. nos. 76, 81–83, 91, 92

الأمثلة الوحيدة للزجاجيات العائدة للقرن الثالث أو الرابع هـ / التاسع أو العاشر م التي تقدم أدلة كتابية على الأصل العراقي قلْع ذات بريق معدني مربطة بالبصرة والأن GANG المصنوعة بالقابل من بغداد، والتي يسبق أن درستها في الفصل الثاني أعلاه (راجع: R. Ettinghausen, 'An Early Islamic Glass-Making Center', Record of the Museum of Historic Art, Princeton University, I (1942), 4–7; D.S. Rice, "Early Signed Islamic Glass", Journal of the Royal Asiatic Society (April, 1958), 12–16, fig. 4, pl. IV–VI

في مصر، فإنَّ صقل الأحجار شبه الكريمة في العراق ربما أثر على صناعة الزجاج. ذلك أنه حسب العالم الفارسي الشهير البيروني، كانت البصرة تحمل المركز الممتنز المنشئ للبلاور (Bergkristall, Glas and Glasflusse nach dem Steinbuch von el-Beruni, Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft, N.F. 15 (1936), 332

أنَّ الصناعة كانت مظمة جيداً، بما أنَّ البيروني يتحدث عن مصممين يقتضون أجوراً عالية وકأنوا يجدون أفضل الأشكال ملائمة لكل كتلة بلوحة، ويشير إلى نقاشين كانوا ينجزون العمل. لكن للأسف، وباستثناء واحد مهتم (قيمة صغيرة عُثر عليها خلال حفريات واسعة، المدينة المهمة الأولى شمال البصرة على طريق دجلة: K Erdmann, Bergkristalle, 202

Blair, Sheila, "An Inscribed Rock Crystal from 10th-Century Iran or Iraq", *Riggisberger Berichte* 6 (1998), pp. 345–53

G. Marcais and L. Poinssot, *Objects Kairouanais. IXe au XIIIe Siecle: Reliures, Verrières, Cuivres et Bronzes, Bijoux, Notes & Documents*, XI – Fasc. 2 (Tunis, 1952), pp. 379–382, Pls. LV, LVIII

من الإبريق المرسوم والإناء الذي عُثر عليه في إفريقيا، فهي مُربطة بالخطوط المطللة، وهو عرف منتشر جداً على الفخاريات المنتجة في إفريقيا وفي قلعة بنى حماد في الجزائر الحالية.

Jenkins, Islamic Glass, No. 31, pp. 30–31

Jenkins, Islamic Glass, No. 41, p. 41

Lamm, Mittelalterliche Gläser I, 109, No. 3

R.B. Serjeant, *Islamic Textiles. Material for a History up to the Mongol Conquest* (Beirut, 1972), pp. 135–160. See also J.A. Sokoly, "Towards a Model of Early Islamic Textile Institutions in Egypt" and Y.K. Stillman, "Textiles and Patterns Come to Life Through the Cairo Geniza", both *Riggisburger Berichte*, 5, (1996), pp. 115–22 and 35–52, respectively

Trésors fatimides du Caire, exh. cat. l'Institut du Monde Arabe, 28 April – 30 August 1998, cat. no. 209, pp. 232–33

حواليها، في متحف المتروبوليتان بنيويورك، وتلك المتباعدة إلى Acc. No. 29.136.4

Tissus d'Egypte Témoins du Monde Arabe VIII–XVe. Collection Bouvier, exh. cat., Musée d'art et d'histoire Veil of Saint Anne Genève, 1993–94, cat. no. 134

وهو مكتمل ومُؤرخ ويحمل اسم الحاكم وزوجته – مما يُوقر لها تاريخ القطع القليلة المتبقية من القماش نفسه. لكن يصعب نسخه، وعندما نظر في التفاصيل، فإنَّ المليغات الفردية ليست متعدزة بالقدر من الجمال الذي أُعْزِزَ به رسوم قطعة نيويورك هذه.

R.B. Serjeant, Islamic Textiles, 142–43

إضافة إلى القطعة المذكورة هنا وإلى تلك التي أشرنا إليها في الهاشمي السابق، يمتلك متحف المتروبوليتان بنيويورك قطعتين آخرتين من هذا الصنف من المنسوجات، أكثر بساطة. وإذا تستخدمان كمية محدودة جداً من الحرير، فيُحتمل أنها كانت ضرباً من الموجات الجديدة في الملائكة عند انتهاء القرن الخامس هـ / الحادي عشر م (and 1974.112.14a

Kuhnel, Ernst, "Four Remarkable Tiraz Textiles", *Archeologica Orientalia in Memoriam Ernst Herzfeld*, (Locust Valley, N.Y., 1952), pp. 144–49

G. Migeon, Manuel d'Art musulman (Paris, 1927), figs. 182–91

مزيداً من القراءة التقنية أخيراً: K. Erdmann, *Islamische Giessgefasse des II. Jahrhunderts*, Pantheon 22 (1938), 251–4

See also E.C. Dodd, 'On the Origins of Medieval Dinanderie: The Equestrian Statue in Islam', Art Bulletin 51 (1969), 220–32

from Fatimid Egypt', *Kunst des Orients* 8 (1972), 60–76

- entales 13 (1949–50). Y. Tabbaa's thesis. *The Architectural Patronage of Nur al-Din*. New York University. 1982
- M. Meinecke. "Rakka." in *Encyclopedia of Islam*: 139  
McNamee, مقدمة مجازة حررها ماينكي للرقه: 139  
2nd edition  
Sarre and Herzfeld. *Reise*, 2, 215 ff. 140  
Elisséev. *Les monuments de Nur al-Din*, 37–8. 141  
Sarre-Herzfeld. *Reise*, 1, 123ff; D. Sourdel and J. Sourdel-Thomine. 142  
"Notes d'épigraphie et de topographie." *Annales Archéologiques de Syrie* 3 (1953)  
A. Raymond. أثنا المندى، فقد تحرك مكانها. للاطلاع على مقدمة المسوح، راجع: (Syrie 3) (1953)  
(and others). *Balis II: Histoire de Balis* (Damascus. 1995)  
(A. Gabriel. "Dunaysir." *Ars Islamica* 4 (1936). 143  
Gabriel. *Voyage Archéologique*. 227 ff. 144  
Gabriel. *Voyage Archéologique*. 263 ff. 145  
Sauvaget in AIEO, 4 وراجع كذلك: Gabriel. *Voyage Archéologique*. 221 ff. 146  
. (1938). 82 ff  
. Gabriel. *Voyage Archéologique*. 255 ff. 147  
Ara Altun. Mardinde وراجع كذلك: Gabriel. *Voyage Archéologique*. 3 ff. 148  
(Türk devri mimarsi (Istanbul. 1971)  
149. هذا ما أكدته غابريال وسوفاجي في: Gabriel and Sauvaget in *Voyages*, 184 ff.  
T. Allen. A Classical Revival in Islamic Architecture (Wiesbaden. 1986), and T. Sinclair. "Early Artukid Mosque Architecture." in J. Raby ed., *The Art of Syria and the Jazira 1100–1250* (Oxford. 1985)  
(S. al-Diwhaji. 'Madaris al-Mausil', *Sumer* 13 (1957). 150  
Gabriel. *Voyage*. 195 ff. 151  
Sarre and Herzfeld. *Reise*, 2, 234 ff. 152  
في بعض هذه الروايات؛ Sarre and Herzfeld لا يذكر الاعتماد عليها.  
في بعض هذه الروايات؛ Sarre and Herzfeld في فترة أقرب إلى زماننا، أخذت بعض الأعمال الأثرية  
التي نشرها سار وهرتسفلد Sarre and Herzfeld 153  
C. Preusser. *Nordmesopotamische Baudenkmaler* (Leipzig. 1912). 2 ff  
J.M. Fiey. *Assyrie Chrétienne*, راجع: zig. 1912). 2 ff  
(Beirut. 1965) and *Mossul chrétienne* (Beirut. 1959  
al-Harawi. *Guide des lieux de pélerinage*, trans. J. Sourdel-Thomine 154  
(Damascus. 1957). 135–59  
G. Bell. *Amurath to Aurath* (London. 1924). 48–51; Elisséev. *Monuments*. 155  
A.R. Zaqzuq. "Fouilles. في فترة أقرب إلى زماننا، قام زقزوقي بتحريات أثرية، راجع: 36  
de la citadelle de Ja'bar." *Syria* 62 (1985); Cristina Tonghini. *Qal'at Jabbar Pottery* (Oxford. 1998)  
Elisséev. *Monuments*. 36–7. 156  
Gabriel. *Voyages archéologiques*. 157  
Rice. *Medieval Harran*. 158  
J. Warren in *Art and Archaeology Papers* 13 (1978); C. Hillenbrand in 159  
J. Raby, ed., *Syria and the Jazira*  
Sarre and Herzfeld. *Reise*, 2, 239 .160  
Sarre and Herzfeld. *Reise*, 2, 11 .161  
W. Hartner. 'The Pseudoplanetary Nodes of the Moon's Orbit', *Ars Islamica* 5 (1937)  
C. Preusser ( clamica 5) (1937)  
163. الدراسة الكلاسيكية فيما يتعلق بحلب: 41; Sauvaget. Alep (Paris. 1941) (J. وقد جرت مراجعتها كثيرة  
E. Wirth and H. Gaube. Aleppo. 1984  
في السنوات الأخيرة. وتوجه نظره مختلفة تماماً للمدينة في: .historische und geographische Beiträge (Wiesbaden. 1984  
Sauvaget. 'Esquisse d'une histoire de la ville de Damas'. *Revue des Etudes Islamiques* 8 (1934). 421–80  
Dorothea Sack. Dam –. وبيان، توجيه: .*Etudes Islamiques* 8 (1934). 421–80  
askus. Entwicklung und Struktur einer orientalisch-islamische Stadt (Mainz. 1989)  
164. راجع على سبيل المثال: Sarre and Herzfeld. *Reise*, 2, 215 ff. 140  
'villes mortes'. *Arabica* 1 (1954); D. Sourdel. "Ruhin, lieu de pélerinage (musulman)." *Syria* 30 (1953)  
E. Herzfeld. *Matériaux pour un Corpus Inscriptionum Arabicarum*. 165  
Chester Beatty Library الذي تذكره (وهو تاريخياً يتوافق مع حكم عدد من  
السلالات الإسلامية الأخرى إلى جانب الفاطميين) فهي لا تقدم مبرراً مقنعاً ومدعوماً لوصف ذلك المصطف عليه  
 بأنه المصطف المصطف القاططي الوحيد الذي يتحقق حتى أيامنا!  
166. هذه وثائق الخبرة التي حلّ بياناتها غويتين دون أن يسمّونها: S.D. Goitein. *A Mediterranean Society*, 6 vols. (Berkeley, 1967–93)  
167. كتاب الذخائر أيسر وثيقة يمكن الوصول إليها، الترجمة الإنكليزية: Kitab al-Dhakha'ir, tr. Gh. Qaddumi. *Book of Gifts* (Cambridge. 1996)  
168. أدرجت هذه الأحداث ضمن لوحة كبيرة للتجمّع الفقهي من قبل جوزيف ألسوب: Joseph Alsop. *The Rare Art Traditions* (Princeton. 1981), p. 156  
I. Bierman. *Writing Signs*. 119  
O. Grabar. *The Shape of the Holy*. (Princeton. 1996) pp. 135ff. 120  
Nasir-i Khosro. *Sefer-nameh*. (tr. Albany. 1986) pp. 42–57. 121  
O. Grabar. "Le Problème de l'Art Fatimide." 122  
in M. Barrucand ed., *L'Egypte fatimide, son art et son histoire* (Paris. 1999)  
R. Ettinghausen. "Early Realism in Islamic Art." in *Collected Papers*. 123  
p. 158  
O. Grabar in 'Imperial and Urban Art in Islam': 124  
M. Jenkins-Madina in *Western Islamic Influences* (1969)  
Topography and bibliography of Baghdad in: 126  
G. Makdisi. 'The Topography of Eleventh Century Baghdad'. *Arabica* 12 (1959); S.A. Ali. *Baghdad. Madinat al-Salam* (Baghdad. 1985)  
العنوان على مقدمات المدن الأخرى في: 127  
(A. Hartmann. *An-Nasir li-Din Allah* (Wiesbaden. 1975)  
المصدر الرئيسي للقرنين الخامس والسادس هـ /الحادي عشر والثاني عشر م هو الخطيب البغدادي، راجع:  
al-Khatib al-Baghdadi, ed. and trans. G. Salmon. *L'introduction ibn al-Jawzi, al-Muntazam*: (Paris. 1904  
J. Lassner. *The Topography of Baghdad in the Early Middle Ages* (Detroit. 1970)  
Creswell. MAE. II, 124ff.; H. Schmid. 'Die Madrasa al-Mustansiriyya in Baghdad'. *Architectura* 9 (1979). Hillenbrand. *Architecture*. 223–24  
in Baghdad'. *Architectura* 9 (1979). Hillenbrand. *Architecture*. 223–24  
L. Massignon. *Mission en Mésopotamie*. 2 (Cairo. 1912). 41 ff. 130  
F. Sarre and E. Herzfeld. *Archäologische Reise im Euphrat- und Tigris-Gebeir* (Forschungen zur islamischen Kunst. no 1) (Berlin. 1911), I. 44–5  
Herzfeld. *Reise*, 1, 151 ff. 132  
(M. Awad. 'al-Qasr al-Abbas'. *Sumer* 1 (1945). 133  
Sarre and Herzfeld. *Reise*, 2, 151 ff.; Massignon. *Mission*, 2, 47 ff. 134  
Creswell. EMA. I, 644 ff; D.S. Rice. 'Medieval Harran'. Anatolian Studies 2 (1952)  
See Max van Berchem and J. Strzygowski. Amida (Heidelberg. 1910). I; A. Gabriel. *Voyages archéologiques* (Paris. 1940). I. 85 ff.; M. Sozen. *Diyarbakırda Türk Mimarisi* (Istanbul. 1971  
A. Altun. *Anadoluda Artuklu devri Türk* في: (Mimarisinin Gelismesi) (Istanbul. 1978)  
لتحديد خصائص المعمار الأرتوقجي: إن التحريرات الأثرية، ولا سيما عمليات ترميم منشآت السدود على نهر الفرات، بقصد إظهار وثائق لافتة حول  
الثقافة المادية، راجع على سبيل المثال: Scott Redford. "Excavations at Gritille." *Anatolian Studies*, 36 (1986)  
N. Elisséev. 'Les monuments de Nur al-Din'. *Bulletin des Etudes Ori-* 138

- Maurice Ec- (Nord.) "Annales Archéologiques de Syrie 3 (1953 ochard. Filiation de Monuments grecs, byzantins et islamiques (Paris. 1977) الذي تُقص بعض أعماله السابقة حول الأشكال العمارية وشأنها.
- Monuments Ayyoubides 1, 21-3 192 غير أنها قد استُخدمت في القرن الثاني هـ / الثامن م في قصر الحير الغربي حيث استُخدمت في آن معًا الحجارة والأجر. Creswell, MAE, 2, pl. 19. 193.
- J. Sourdel-Thomine's contribu- 194 بالإضافة إلى عمل هرستفورد وإسهامات سوردل-توميس في: Max van Berchem, "Inscriptions arabes de Syrie," Mémoires de l'Institut Egyptien 3 (1900) and Tabbaa, Aleppo. 99ff
- Monuments Ayyoubides, 2, pl. XV. 195 Creswell, MAE, 2, 84ff. 196
- Monuments Ayyoubides, 3, 121ff. 197 Creswell, MAE, 2, p. 138 note 5. 198
- J. Sauvaget, Les Perles Choisies d'Ibn ach-Chihna (Beirut. 199. على سبيل المثال: 1933), 136
- Tabbaa, "Survivals and Archaisms in the Architecture of northern Syria," Muqarnas 10 (1993); Terry Allen, A Classical Revival For Mayyafariqin, see A. Gabriel, Monuments Turcs d'Anatolie (Paris. 201 is. 1931-34), 2, 143
- F. Sarre, Reise in Kleinasien (Berlin. 1986), 47-8; Sarre, Konia (Berlin. 202 1921); I.H. Konyali, Konya Tarihi (Konya. 1964), esp. 293ff; Scott Redford, "The Aleddin Mosque," Artibus Asiae 51 (1991); T. Baykara, (Türkiye Selcukluları Devrinde Konya (Ankara. 1985
- Gabriel, Monuments, 32 ff. 203
- Gabriel, Monuments, 39ff and 174 ff. 204
- Gabriel, Monuments, 173ff. 205
- Gabriel, Monuments, 176; B. Ünsal, Turkish Islamic Architecture (London. 1959). 17 يُسند المسجد إلى أحد وزراء كيليك أرسلان الثاني في الجزء الأخير من القرن السادس هـ / الثاني عشر م. لمزيدات هذا الإسناد، راجع: E. Diez and O. Aslanapa, Türk Sanati (İstanbul. 1955), 55
- Gabriel, Monuments, I, 62ff and 46ff. 207
- Gabriel, Monuments, 155ff. 208
- Sarre, Reise, 51-4; Konyali, Konya Tarihi, 4, 523ff; Baykara, Konya (Ünsal. 36-8; S. K. Yetkin, Turkish Architecture (London. 1966), 22ff. 210
- M. J. Rogers, "The Date of the Çifte Minare (Madrasa, Kunst des Orients, 8 (1974) وفيما يتعلق بمسألة تاريخ البناء، راجع:
- Sarre, Reise, 48-51; Yetkin, Turkish Architecture, 28ff; Konyali, Kon- ya Tarihi, 950, 1049
- D. Kuban, Anadolu 212 يُدّاع كوبان عن نكارة تلاقي الاختيارات الإسلامية والممارسات المحلية في: S. Türk Mimarisinin Kaynak ve Sorunları (İstanbul. 1965) (Redford, "The Seljuqs of Rum and the Antique," Muqarnas 10 (1993 Amasya in Ünsal, Architecture, 45 and Yetkin, Turkish Architecture, 35ff
- A. Durukan, "Anadolu Selçukler Sanatı (Açısızlı Vakfiyeleri Önemi," Vakıflar Dergisi 26 (1997) 214 فيما يتعلق بالأوقاف في الأناضول، راجع:
- H.W. Duda, Die Seldschukengeschichte des Ibn Bibi (Copenhagen. 215 1959), 146-48
- F. Sarre, Der Kiosk von Konia (Berlin. 1936 216
- S. Erdmann, "Seraibauten," Ars Orientalis 3 (1959 217 (K.) (ووجه خاص: Redford, "Thirteenth Century Rum Seljuq Palaces," Ars Orientalis 23 (1994
- D.S. Rice, Har- (S. Lloyd and D.S. Rice, Alanya (London. 1958 218 وعدة مقالات لريدفورد حول سهل الفرات الأعلى.
- K. Erdmann, Das Anatolische Karavanseray, 2 vols. (Berlin. 1961); 219
- A.T. Yavuz, "The Concepts that shaped Anatolian Seljuq caravanse- .(raisi," Muqarnas 14 (1997
- K. Erdmann, Das Anatolische Karavanseray, 169ff 220
- Syrie du Nord: Alep (Cairo. 1954), 143 ff.; Sauvaget, Alep, and 'Inventaire des monuments musulmans de la ville d'Alep'. Revue des Etudes Islamiques 5 (1931), 73; Wirth and Gaube; and now Y. Tabbaa, Construction of Power and Piety in Medieval Aleppo (University Park. Pa., 1997
- J. Sauvaget, Les monuments historiques de Damas (Beyrouth. 1932). 166 .16; Sack, Damaskus
- J. Sauvaget, 'Les inscriptions arabes de la mosquée de Bosra'. Syria 22. 167 (1941); M. Meinecke, Patterns of Stylistic Change in Islamic Architecture (New York. 1995), 31ff
- أفضل التقارير في: Best account in Max van Berchem, Matériaux pour un Corpus Inscriptionum Arabicarum. Deuxième partie; Syrie du Sud: M. Haraway (MIFAO, XLII-XLV), 2 vols
- في جامعة أكسفورد حول الدراسات الأيوبيية في القدس. راجع كذلك: S. Jarrah, "Suq al-Ma'rifa: an Ayyubid Hanbalite Shrine in al-Haram al-Sharif," Muqarnas 15 (1998)
- Sauvaget, Monuments, 95-6; E. Herzfeld, 'Damascus: Studies in Architecture - 4'. Ars Islamica, 13-14 (1948), 1118 ff
- Sauvaget, Monuments, 64; Herzfeld, Damascus, 123 ff. 170
- يشير سوفاجي إلى بعض البقايا في: Sauvaget, 'Inventaire', 82 and 86. ثم راجع: D. Sourdel, ed., La description d'Alep d'Ibn Shaddad (Damascus. 1953), 42 ff del. للاطلاع على مقدمة (R. Lewcock in W. Daum ed., Yemen (Innsbrück. 1987
- لهذا الموضوع مصحوبة بقائمة مراجع، راجع: B. Finster, "An Outline of the History of Islamic Religious Architecture in Yemen," Muqarnas 9 (1992 Creswell, MAE, 2, 94 ff. 173
- J. Sauvaget and others, Monuments ayyoubides de Damas, 4 vols. 174 (Paris. 1938 ff.), 1, 120
- رجاء الان فيما يتعلق بهذه المسائل: Sunni Re- (Medieval Aleppo) ومؤلفه اللاحق: Tabbaa, Medieval Aleppo, 175
- E. Herzfeld, 'Damascus: Studies in Architecture - II', Ars Islamica 11- 176 12 (1946), 32-8
- Sauvaget, Monuments, 100-2 177
- Creswell, MAE, 2, 104 ff. 178 وهي موجزة في: Creswell, MAE, 2, 64 ff. 179 Creswell, MAE, 2, 88 ff. 180
- J. Sauvaget et al., Monuments ayyoubides 3, 92 ff.; M. Ecochard, Les 181 Sauvaget 'In- (Bains de Damas, 2 vols. (Beirut. 1942-3 ventaire
- J. Sauvaget, 'Caravanserails syriens', Ars Islamica 6 (1939 182
- Sourdel, ed., La Description d'Alep d'Ibn Shaddad, 2 183
- J. Sauvaget et al., Monuments ayyoubides, 46; E. Herzfeld, 'Damas- 184 cus: Studies in Architecture - I', Ars Islamica 9 (1942), 1-53
- (T. Allen, Five Essays on Islamic Art (Sebastopol. CA., 1988 185
- S. Saouaf, The Citadel of Aleppo (Aleppo. 1958); Herzfeld, Matériaux, 186 77 ff.; M. Rogers, The Spread of Islam (Oxford. 1976), 43 ff.; Tabbaa, Aleppo, 53ff
- D.J. Cathcart King, "The Defenses of the Citadel of Damascus," Ar- 187 (chaeologia 94 (1951
- Creswell, MAE II, 1-63; N. Rabbat, The Citadel of Cairo (Leiden. 1995 188 لكن هذا المرجع الأخير يتناول مراحلها المتأخرة.
- A. Abel, La Citadelle Ayyubite de Bosra," Annales Archéologiques 189 (de Syrie 6 (1956
- D. Sourdel, ed., La description d'Alep d'Ibn Shaddad, 24; Herzfeld, 190 Alep, 134-45
- J. Sauvaget, "L'Architecture musulmane en Syrie," Revue des Arts 191 (Asiatiques, 3 (1934
- هناك المزيد من الملاحظات في الآيات الأخرى لسوفاجي وعرسفلد، وكذلك J. Lauffray, "Une madrasa ayyoubide de la Syrie du 192 في المقالات المتخصصة مثل:

- زخارف الأبواب بالذهب وبعض العناصر عليها آثار النيلو، تحمل اسم الملك الصالح عmad الدين إسماعيل (حكم ما بين 709-732هـ/1310-1332م) وهو حاكم من السلالة الأيوبية في حماة بقى بعد الغزو المغولي. وكانت هذه السلالة مع إماراة كرية مجلة حول حصن كيذا السلاطين الأيوبيين الوحيدة التي تبقى بعد الغزو المغولي. دامت سلالة حماة حتى سنة 742هـ/1342م بينما وضع الاخ قويونلو (أو الخوفان البيض) حدًا لائلة المستقرة في ديار بكر. M. Jenkins and M. Keene. "Djawhar", *The Encyclopaedia of Islam*. Supplement to Vol. II, new edition (Leiden, 1982) p. 255 & Figs. 12 and 23; R. Hasson. *Early Islamic Jewellery* (Jerusalem, 1987), cat. no. 127, p. 95.
- للاطلاع على وصف النوع الجديد من الخزام - المتكون من حلقة ذهبية كبيرة أو عدة حلقات على قطعة قماش أو جلد - الذي يظهر أنه انتشر في بداية القرن التاسع هـ / الخامس عشر م، راجع : M. Jenkins and M. Keene. *Islamic Jewelry in the Metropolitan Museum of Art* (New York, 1983), p. 101, Fig. 9
- Ethnographic Museum, Konya, 7591; D.S. Rice. 'Studies in Islamic Metalwork. V'. *Bulletin of the School of Oriental and African Studies* 17 (1955). 207-12; *The Anatolian Civilisations*, no. D.141, Vol. 3, p. 76
- كما ترد آية الكريسي كذلك في كثير من الأحيان زخرفة على المصايب المعلقة باليمن والمذهبة في المساجد. D.S. Rice. 'Studies in Islamic Metal Work - II'. *Bulletin of the School of Oriental and African Studies*, 15 (1953). 62-6
- هناك مناقشة وصور لهذه الحاوية في : D. James. 'An Early Mosul Metalworker: Some New Information'. *Oriental Art* 26 (1980). 318-21
- D.S. Rice. 'Inlaid Brasses from the Workshop of Ahmad al-Dhaki al-Mawsili'. *Ars Orientalis*, 2 (1957). 325-6
- D.S. Rice. 'The Brasses of Badr al-Din Lulu'. *Bulletin of the School of Oriental and African Studies* 13 (1951). 627-34
- G. Wiet. 'Un nouvel artiste de Mossoul'. *Syria* 12 (1931). 160-2, and .243
- Hariri. 'Metalwork after the Early Islamic Period'. in Survey. 2496-7 no. 56.11 in the Cleveland Mu-[407, 406]
- المشاهد المذكورة هنا موجودة كله على الإبريق Rice. Inlaid Brasses', 287-301
- Rice. Inlaid Brasses', 323 .245
- Rice. Inlaid. ابن سعيد، مؤلف حوالي 647هـ/1250م. للترجمة الإنكليزية للمقطع المعنى، راجع : Rice. Inlaid Brasses', 284
- M. Aga-Oglu. 'About a Type of Islamic Incense Burner'. *The Art Bulletin*, 27 (1945). 28-45
- E. Atil. Art of the Arab World (Washington, D.C., 1975). 65-8 .248
- E. Atil, W.T. Chase, and P. Jett. Islamic Met- والمراجع التي يقدّمها، وراجع كذلك: T. Ulbert et al.. Re- alwork, no. 18, pp. 137-47
- safa III. Der kreuzfahrerzeitliche Silberschatz aus Resafa-Sergiopolis (Mainz am Rhein, 1990)
- L.T. Schneider. 'The Freer Canteen'. *Ars Orientalis* 9 (1973). 137-56; .249
- E. Atil. Art of the Arab World , 69-73, and E. Atil, W.T. Chase, and P. R. Katzenstein Jett. Islamic Metalwork, no. 17, pp. 124-36
- and G. Lowry. 'Christian Themes in Thirteenth Century Islamic Metalwork'. *Muqarnas* 1 (1983). 33-68 and, E. Baer. Ayyubid Metalwork Rice. Inlaid Brasses', 322 .250
- Rice. 'Studies in Islamic Metalwork', 11, 66-69; Atil. Art, 61-63 .251
- F. Sarre. 'Islamische Tongefäße aus Mesopotamien'. *Jahrbuch der Königlich Preussischen Kunstsammlungen*, 26 (1905). 69-88; and G. Reitlinger. 'Unglazed Relief Pottery from Northern Mesopotamia'. *Ars Islamica* 15-16 (1951). 11-22
- R. Hillenbrand. Islamic Art and Architecture (London and New York, 1999), Fig. 97, p. 124
- A. Lane. Early Islamic Pottery: Mesopotamia. Egypt and Persia (London, 1947). 38-9, 44-5; J. Sauvaget. 'Tessons de Rakka'. *Ars Islamica* 13-14 (1948). 31-45; and E.J. Grube. 'Raqqa Keramik in der Zخرف الأبواب بالذهب وبعض العناصر عليها آثار النيلو، تحمل اسم الملك الصالح عmad الدين إسماعيل (حكم ما بين 709-732هـ/1310-1332م) وهو حاكم من السلالة الأيوبية في حماة بقى بعد الغزو المغولي. وكانت هذه السلالة مع إماراة كرية مجلة حول حصن كيذا السلاطين الأيوبيين الوحيدة التي تبقى بعد الغزو المغولي. دامت سلالة حماة حتى سنة 742هـ/1342م بينما وضع الاخ قويونلو (أو الخوفان البيض) حدًا لائلة المستقرة في ديار بكر. M. Jenkins and M. Keene. "Djawhar", *The Encyclopaedia of Islam*. Supplement to Vol. II, new edition (Leiden, 1982) p. 255 & Figs. 12 and 23; R. Hasson. *Early Islamic Jewellery* (Jerusalem, 1987), cat. no. 127, p. 95.
- للاطلاع على وصف النوع الجديد من الخزام - المتكون من حلقة ذهبية كبيرة أو عدة حلقات على قطعة قماش أو جلد - الذي يظهر أنه انتشر في بداية القرن التاسع هـ / الخامس عشر م، راجع : M. Jenkins and M. Keene. *Islamic Jewelry in the Metropolitan Museum of Art* (New York, 1983), p. 101, Fig. 9
- Ethnographic Museum, Konya, 7591; D.S. Rice. 'Studies in Islamic Metalwork. V'. *Bulletin of the School of Oriental and African Studies* 17 (1955). 207-12; *The Anatolian Civilisations*, no. D.141, Vol. 3, p. 76
- كما ترد آية الكريسي كذلك في كثير من الأحيان زخرفة على المصايب المعلقة باليمن والمذهبة في المساجد. D.S. Rice. 'Studies in Islamic Metal Work - II'. *Bulletin of the School of Oriental and African Studies*, 15 (1953). 62-6
- هناك مناقشة وصور لهذه الحاوية في : D. James. 'An Early Mosul Metalworker: Some New Information'. *Oriental Art* 26 (1980). 318-21
- D.S. Rice. 'Inlaid Brasses from the Workshop of Ahmad al-Dhaki al-Mawsili'. *Ars Orientalis*, 2 (1957). 325-6
- D.S. Rice. 'The Brasses of Badr al-Din Lulu'. *Bulletin of the School of Oriental and African Studies* 13 (1951). 627-34
- G. Wiet. 'Un nouvel artiste de Mossoul'. *Syria* 12 (1931). 160-2, and .243
- Hariri. 'Metalwork after the Early Islamic Period'. in Survey. 2496-7 no. 56.11 in the Cleveland Mu-[407, 406]
- المشاهد المذكورة هنا موجودة كله على الإبريق Rice. Inlaid Brasses', 287-301
- Rice. Inlaid Brasses', 323 .245
- Rice. Inlaid. ابن سعيد، مؤلف حوالي 647هـ/1250م. للترجمة الإنكليزية للمقطع المعنى، راجع : Rice. Inlaid Brasses', 284
- M. Aga-Oglu. 'About a Type of Islamic Incense Burner'. *The Art Bulletin*, 27 (1945). 28-45
- E. Atil. Art of the Arab World (Washington, D.C., 1975). 65-8 .248
- E. Atil, W.T. Chase, and P. Jett. Islamic Met- والمراجع التي يقدّمها، وراجع كذلك: T. Ulbert et al.. Re- alwork, no. 18, pp. 137-47
- safa III. Der kreuzfahrerzeitliche Silberschatz aus Resafa-Sergiopolis (Mainz am Rhein, 1990)
- L.T. Schneider. 'The Freer Canteen'. *Ars Orientalis* 9 (1973). 137-56; .249
- E. Atil. Art of the Arab World , 69-73, and E. Atil, W.T. Chase, and P. R. Katzenstein Jett. Islamic Metalwork, no. 17, pp. 124-36
- and G. Lowry. 'Christian Themes in Thirteenth Century Islamic Metalwork'. *Muqarnas* 1 (1983). 33-68 and, E. Baer. Ayyubid Metalwork Rice. Inlaid Brasses', 322 .250
- Rice. 'Studies in Islamic Metalwork', 11, 66-69; Atil. Art, 61-63 .251
- F. Sarre. 'Islamische Tongefäße aus Mesopotamien'. *Jahrbuch der Königlich Preussischen Kunstsammlungen*, 26 (1905). 69-88; and G. Reitlinger. 'Unglazed Relief Pottery from Northern Mesopotamia'. *Ars Islamica* 15-16 (1951). 11-22
- R. Hillenbrand. Islamic Art and Architecture (London and New York, 1999), Fig. 97, p. 124
- A. Lane. Early Islamic Pottery: Mesopotamia. Egypt and Persia (London, 1947). 38-9, 44-5; J. Sauvaget. 'Tessons de Rakka'. *Ars Islamica* 13-14 (1948). 31-45; and E.J. Grube. 'Raqqa Keramik in der
- K. Erdmann. Das Anatolische Karavanseray, 83ff .221
- ظهرت دراسات أساسية حول الزخرف المعماري منذ مدةٍ من لم يستوعبها العلماء بالكامل حتى الساعة. وهي: Öney. Anadolu Selçuklu Mimarisi ve Sanatlari (Ankara, 1978); S. Ögel. Anadolu Selçuklarinin Ta— Tezyaniti (Ankara, 1966); M. Meinecke. Fayencedekorationen seldschukischer Sakralbauten in Kleinasien (Tübingen, 1976
- Y. Crowe. "Divrigi: Problems of Geography. History and Geometry." .223
- in W. Watson ed., *Colloquies on Art and Architecture* 4 (London, 1974)
- H. Glück. Die Kunst der Seldschuken (Leipzig, 1923). وأقرب عهداً: (S. Ögel. Anadolu Selçuklu Sanatı (İstanbul, 1986). للاطلاع على قائمة المنشآت، راجع: Diez and Aslanapa. Türk sanatı, 208-11; K. Otto- Dorn. "Türkische Grabsteine." *Ars Orientalis* 3 (1959); K. Erdmann. "Die beiden türkischen Grabsteine." Beiträge In Memoriam Ernst Diez (İstanbul, 1963); G. Öney. "Dragon Figures." Belleten 33 (1969) هناك قائمة ملائمة لكنها جزئية محررة من قبل رايس: .225
- T. Rice. The Seljuqs (London, 1961).
- L. Mayer. Islamic Architects (Geneva, 1956); Z. Sönmez. 136 وراجع كذلك: Anadolu Türk-Islam Mimarisiinde Sanatçılar (Ankara, 1989); H. Crane. "Notes on Seljuk Architectural Patronage in Thirteenth Century Anatolia." *JESHO* 33 (1993)
- O. von Falke. Kunstgeschichte der Seidenweberei. I (1913). 107-8; .226
- A.C. Weibel. Francisque-Xavier Michel's Contributions to the Terminology of Islamic Fabrics'. *Ars Islamica* 2 (1935). 221-2. F.-X. Michel. Recherches sur le commerce. la fabrication et l'usage des étoffes de soie, d'or, et d'argent, et autres tissus précieux en Occident, principalement en France, pendant le moyen âge. 2 vols. (Paris, 1852-4
- R.B. Serjeant. Materials for a History of Islamic Textiles up to the Mongol Conquest'. *Ars Islamica* 9 (1942). 69-92
- لمناقشة هاتين النسختين الإسبانيتين، راجع: .228
- F.L. May. Silk Textiles of Spain: Eighth to Fifteenth Century (New York, 1957). 24-7, and F. E. Day. The Inscription of the Boston 'Baghdad' Silk - A Note on Method in Epigraphy'. *Ars Orientalis*, 1 (1954). 191-4. See Al-Andalus: The Art of Islamic Spain (exh. cat., New York, 1992), pp. 105-106 and The Art of Medieval Spain: 500-1200 A.D. (exh. cat., New York, 1993), pp. 108-9
- R.B. Serjeant. Materials for a History of Islamic Textiles up to the Mongol Conquest'. *Ars Islamica*, 15-16 (1951). 33-4
- Serjeant. Materials' *Ars Islamica*, 9 (1942). 91-2 .230
- When Silk was Gold: Central Asian and Chinese Textiles, exh. cat., New York, 1997, cat., nos 43-5, pp. 154-59 and Fig. 63, p. 135
- لهذا الاستدلال المستخرج من نسبة "الترابي" ، راجع: .232
3. *Bulletin of the School of Oriental and African Studies* 15 (1953). 230
- S. Lane Poole. Coins of the Urtukid Turkumans (Foes of the Crusaders) (London, 1875) تردد صور لهذه التقويد في: .233
- An Exhibition of Medieval Renaissance and Islamic Works of Art. Trinity Fine Art Ltd. Exh. cat., New York, 9-22 November 1995, cat. no. 2, pp. 8-11
- للاطلاع على المصادر التي تُثبت وجهة الرأي المذكور، انظر [411, 410] 234
- Civilisation, exh. cat., Paris, 14 September 1993 - 28 February 1994.
- والموثقفات الماثلة على عدة أنواع من الآية الفخارية المزججة من سوريا؛ وراجع كذلك The Anatolian Civilisa- tions, 3 vols. exh. cat. Istanbul, 1983, no. D.96, Vol. 3, p. 60 .235
- The Anatolian Civilisations no. D.128, Vol. 3, p. 71; The Glory of Byzantium, no. 282, p. 424
- The Anatolian Civilisations, no. D.125, Vol. 3, p. 68 and no. D.96, p. 60 .236
- المجموعة الثانية من The Anatolian Civilisations, no. D.125, Vol. 3, p. 70 .237

- M. Jenkins, 'Islamic Glass', *Bulletin of the Metropolitan Museum* of Art, 44:1, (1986) 269
- يمكن العثور على تصيير أوهاند، المؤلفة سنة 1249هـ / 1834م في عدة مراجع، ومنها على سبيل المثال بلغتها الأصلية، Gedichte von Ludwig Uhland: Jubilaums-Ausgabe (New York, 1887)، وترجمتها الإنكليزية التي أبجزها لوتنلوا عام 1256هـ / 1841م، راجع: Complete Poetical Works of Longfellow (Cambridge ed.) (Boston, 1905)، 613, 677
- R. Ettinghausen and O. Grabar, *Art and Architecture*, Figure 395, p. 270  
 374
- الآتية ذات الصلة في المتحف الوطني بدمشق، والتي لفت انتباهي إليها زميلي د. سيفانو كاريبوني، تبدو غير مكتملة. وكانت تتألف من عناصر قائمة من تحف مختلفة.
- J. Allan, *Investigations into Marvered Glass: I*, in *Islamic Art in the Ashmolean Museum*, (Oxford and New York, 1995), p. 22; Maria M. Mota, *Catalogo das Louças Islamicas*, Volume 1, Loucas seljúcidas (Lisbon, 1988) pp. 62-63
- انظر في الفصل الخامس من هذا المصنف، الفقرات الأخيرة من قسم: التحف الفنية، والهامش 133 من الفصل ذاته. لائحة مراجع تتعلق بمعالي بن سالم وبابنه سليمان، راجع: L. A. Mayer, *Islamic Wood Carvers and Their Works* (Geneva, 1958), 48-49, 63-64
- Herzfeld, *Damascus: Studies in Architecture - II*, Ars Islamica 10 (1943), 57-8
- C.J. Lamm, 'Fatimid Woodwork, Its Style and Chronology', *Bulletin de l'Institut d'Egypte* 18 (1936), 77; and Herzfeld, *Damascus*, 63-65
- عرف هرتسفلد المتبوع بأنه ابن الوزير السلاجوري النظم نظام الملك 484هـ / 1092م.
- 275 العناصر المنشورة في المتبوع لسنة 547هـ / 1153م من مسجد العماد في الموصل مزخرفة حضرها بموئيلات بالأسلوب مائل الحواف، راجع: Arts of Islam, exh. cat. no. 452
- 276 ذكر جامع نور الدين سنة 1402هـ / 1982م خلال احتفانات في سوريا. وتوجد مناقشة للمتبوع في: Herzfeld, *Damascus*, 43-45
- F. Sarre and Herzfeld, 'Damascus', 45
- E. Herzfeld, *Archaologische Reise im Euphrat- und Tigris-Gebiet*, 2 (Berlin, 1920), figs 234-5, 241
- (Ghaibah) *Door of Disparition* at Samarra (Baghdad, 1938)
- ذكر المتبوع 1969إثر حريق متعدد إجرامي. للاطلاع على مناقشة تتعلق به، راجع: M.van Berchem, Matériaux pour un Corpus Inscriptionum Arabicarum, part 2, Syrie du Sud, II. Jerusalem 'Haram' (Cairo, 1925), 393-402; and Herzfeld, *Damascus monuments de Nur ad-Din: inventaire, notes archéologiques et bibliographiques*, Bulletin d'Etudes Orientales, 13 (1949-51), 7-43
- الخشبية الأخرى ذات الصلة بنور الدين فتشمل باباً في مستشفاه بدمشق 548هـ / 1154م ومحراباً في قلعة حلب 563هـ / 1168م.
- E. Herzfeld, Matériaux pour un Corpus Inscriptionum Arabicarum, part 2, Syrie du Nord: Inscriptions et monuments d'Alep, I. (Cairo, 1955), 124-8
- Konya Museum 332; R.M. Riefstahl, 'A Seljuq Koran Stand with Lacquer-Painted Decoration in the Museum of Konya', *The Art Bulletin* 15 (1933), 361-73. Anatolian Civilisations, no. D.177, vol. 3, p. 93
- K. Otto-Dorn, *Kunst des Islam* (Baden-Baden, 1965), 161 and
- Prof. Dr. G. Oney, Anadolu Selçuklu Mimarisi ve el Sanatlari (Ankara, 1978), Fig. 96
- The Anatolian Civilisations, D.174, vol. 3, p. 92 and Meinecke, Michael, 'Islamische Drachenturen', *Museums Journal*, Berichte aus den Museen, Schlossern und Sammlungen im Land Berlin, 3 series 4 (October 1989), 54-58
- Öney, Anadolu Selçuklu, 71-76 and The Anatolian Civilisations, no. D.51-53, vol. 3, pp. 41-43
- R. Hillenbrand, *Islamic Art and Architecture*, p. 123
- لهذه النظرية الأخيرة، راجع: Öney, Anadolu Selçuklu, 31-58 and The Anatolian Civilisations, no. D.159, 160, vol. 3, p. 84
- Sammlung des Metropolitan Museum in New York', *Kunst des Orientalismus* 4 (1963), 42-78 et recherches 1931-1938, 4 (part 2). Les verreries et poteries médiévales (Copenhagen, 1957), 120-283; A. Lane, 'Medieval Finds at al-Mina in North Syria', *Archaeologia* 87 (1937), 19-78; and F. Sarre, 'Die Klein-funde', in Baalbek: Ergebnisse der Ausgrabungen und Untersuchungen in den Jahren 1898 bis 1905, 3 (Berlin and Leipzig, 1925), 113-36
- M. Jenkins, 'Islamic Pottery', *Bulletin of the Metropolitan Museum of Art*, 40.4 (1983) 255
- كان هذه الآية والصحن [413] سندان في السابق إلى الرقة.
- M. Jenkins, ed., *Islamic Art in the Kuwait National Museum*, The al-Sabah Collection (London, 1983), p. 84
- على خلفية ملؤنة بين القطع التي يُطلق عليها تل مينيس، وكذلك على القطع أصلية قونية [415]. والمثال الآخر غير المألوف البسيط وعليه طلاء بالبريق المعدني على الكوبات هو زوج البالات المغقوف بعض الشيء والمعرض في المتحف الإسلامي بالقاهرة (عدد 14761). كما تعارض هذه التوليفة في العصر الإسلامي المبكر، على غرار الصحن العائد للقرن الثالث هـ / التاسع مـ والمعروض في المتحف الإسلامي بالقاهرة (عدد 13996) وقد رُسم عليه فبل مطلي بالبريق المعدني على خلفية كوبالية، وعلى غرار صحن مُوقع من سوسة، معروض اليوم في اللوفر (S91) عدد 256
- Art from the World of Islam 8th-18th century, exh. cat., Louisiana Revy. 27, 3, (March 1987), cat. no. 121, p. 91
- لأمثلة عن الآثار الخزفي، راجع: Metropolitan Museum of Art, New York, Acc. Nos. 42.113.2 and 57.61.13
- Metropolitan Museum of Art, New York, Acc. Nos. 14.40.809 and 57.61.17
- هناك نوع آخر من الفخاريات أنتجت في سوريا إبان هذا العصر يُعرف بـ "الآية المخربة المرشوشة بالألوان" وبيدو أنها كانت شعبية جداً في الأقاليم الإسلامية والبيزنطية في آنٍ معًا. وتسند هذه المجموعة السورية الصغيرة إلى النصف الثاني من القرن السادس هـ / الثاني عشر أو النصف الأول من القرن السابع هـ / الثالث عشر مـ، وذلك بالاعتماد على قربات وثقبة في الزخرف بجدها في الآية ذات البريق المعدني المصنعة إبان هذه الفترة في مركز سفال سوريا [411] والشهير بالزخرف الافت الذي تشاهد في التحف المستخرجة في تفاصيل على الحدود البرية البيزنطية مع جورجيا، ويُوَثِّقُ القائمون على الحفريات هذه الآية ما بين أواسط القرن السادس هـ / الثاني عشر مـ وعشرينات القرن السابع هـ / ثالثييات القرن الثالث عشر مـ عندما Mitsishvili, M.N., "Der Keramikbetrieb am al-Jatiyya in Tbilisi (9th-13th centuries)" (Tbilisi, 1979)
- يحتوي كذلك زخرف جامع علاء الدين في قونية (العائد لسنة 616هـ / 1220م) على بلاطة مستديرة ذات خلفية مطلية مزججة.
- يمكن مشاهدة أمثلة من التحف ثلاثة الأبعاد في كل التصمينات اللومنين بالخلفية المزججة في متحف قونية، كما تُشاهد كذلك آية ذات بريق معدني وغير مكتملة. وكما أشرنا آنفاً، يُتحمل أن البالات التي تناقشها هنا والآية ذات الصلة مُصنعة على الأرجح في قونية أو ضواحيها.
- Wilber, D. "The Development of Medieval Islamic Faience in Iran", Ars Islamica, 6 (1939), 39-40
- للاطلاع على مناقشة لهنده البناء مع المراجع، راجع: Trésors fatimides du Caire, exh. cat., Paris, 1998, cat. no. 58, p. 128
- Hillenbrand, R., *Islamic Art and Architecture*, Fig. 94, p. 122
- Dr. Stefano Carboni, "Glass Production in the Fatimid Lands and Beyond", L'Egypte fatimide: son art et son histoire, Paris les 28, 29 et 30 mai 1998 ((Paris, 1999)
- Arts of Islam, exh. cat., Hayward Gallery, London, 1976, cat. no. 135
- The Anatolian Civilisations, no. D.60, vol. 3, p. 45
- مع قائمة مراجع C.J. Lamm, *Mittelalterliche Gläser*, I (Berlin, 1930), 278-9
- A.E. Berkoff, 'A Study of the Names of the Early Glass-Making Families as a Source of Glass History', Studies in Glass History and Design: Papers Read to Committee B Sessions of the VIIth International Congress on Glass, held in London 1st-6th July, 1968 (London, n.d.), 62-5. Wenzel, M., "Towards an Assessment of Ayyubid Glass Style", in Julian Raby ed. *The Art of Syria and the Jazira 1100-1250*, Oxford and New York, 1985, 99-112

296. النموذج الرائد في هذا المجال نسخة مصورة من المبشر تعود للقرن السابع هـ / الثالث عشر م بعنوان: "مختار الحكم ومحاسن الكلم" al-Mubashshir. Mukhtar al-hikam wa mahasin al- R. Ettinghausen. Arab. kalim. Topkapi Sarayi Ahmet III 3206 Painting. 75-77; Interaction and Integration in Islamic Art', in G.E. von Grunebaum, ed., Unity and Variety in Muslim Civilization (Chicago, 1965), plates VI, VIIa; F. Rosenthal. Das Fortleben der Antike im Islam (Zurich & Stuttgart, 1965) plate I facing p. 48; and M.S. Ip-siroglu. Das Bild im Islam (Vienna and Munich, 1971). 20, fig. 5 F. Rosenthal. 'Al-Mubashshir ibn Fatik: Prolegomena to an Abortive Edition.' Oriens 13-14 (1960-1). 132-58 Weitzmann, Greek Sources; E. Grube. 'Materialien zum Dioskurides' Arabicus', in R. Ettinghausen, ed., Aus der Welt der islamischen Kunst: Festschrift für Ernst Kuhnel (Berlin, 1959). 163-94; H. Buchthal. "Hellenistic Miniatures in Early Islamic Manuscripts". Ars Islamica, 7 (1940). 125-33; and L.-A. Hunt. "Christian-Muslim Relations in Painting in Egypt of the Twelfth to mid-Thirteenth Centuries: Sources of Wallpainting at Deir es-Suriani and the Illustration of the New Testament MS Paris. Copte-arabe 1 / Cairo. Bibl. 94". Cahiers Archéologiques 33 (1985), pp. 111-55 R. Ettinghausen. Arab Painting, 67-80 .298 E. Grube. 'Materialen'; R. Ettinghausen. Arab Painting; F.E. Day. Mesopotamian Manuscripts of Dioscurides'. Bulletin of the Metropolitan Museum of Art. n.s. 8 (1950). 274-80; and H. Buchthal. Early Islamic Miniatures from Baghdad'. The Journal of the Walters Art Gallery 5 (1942). 16-39. انُتَرَعَتِ الْعَدِيدُ مِنَ الْمُنْتَهَى مِنْ مَخْطُوطٍ 1224 مَ وَنَفَرَتِ دَاخِلَ الْجَمِيعَاتِ الْعَرَبِيَّةِ، منها عدد في: Freer Gallery of Art - see E. Atil. Art of the Arab Worl. 53-60 .299 .300. وهي مخطوط أحد الملايين 3493 في متحف توبكابي بإسطنبول؛ والمخطوط 2898 Ar. في المكتبة الوطنية بباريس؛ والمخطوط 5323 Ar. في المكتبة البريطانية بلندن. لاطلاع على بعض النقاشات حول هذه المخطوطات، راجع: E. Wellesz. 'An Early al-Sufi Manuscript in the Bodleian Library in Oxford: A Study in Islamic Constellation Images'. Ars Orientalis, 3 (1959). 1-26 .[208] Ar. 6094, Bibliothèque Nationale, Paris; Buchthal. 'Hellenistic Miniatures'. 301 Ar. نُشرت دراسة تتعلق بالخطوط المنسب للشخص المكتبي بباريس عدد 296 من طرف: B. Fares. Le livre de la theriaque: manuscrit arabe à pein- tures de la fin du XIIe siècle conservé à la Bibliothèque Nationale de Paris (Cairo, 1953) .302 .303. Buchthal. Hellenistic Miniatures .303 .304. الاستثناءات الوحيدة لهذه الملاحظة هي بعض الاستعرات البيزنطية في الملابس والمناظر الطبيعية واعتماد الطريقة الهندسية الغربية في رسم الوجوه وفق منظور ثلاثة الأبعاد مع "إسقاط العين الأبعد". S. Guthrie. Arab Social Life in the Middle Ages: An Illustrated Study .305 (London 1995) R. Ettinghausen. 'Early Shadow Figures'. Bulletin of the American Institute for Persian Art and Archaeology, 6 (1934). 10-15; and in G. Jacob. Geschichte des Schattentheaters im Morgen- und Abendland. 2nd ed. (Hannover, 1925). 39-55 R. Ettinghausen. Arab Painting. 100-03 .307 R. Ettinghausen. Arab Painting. 135-37 .308 .309. راجع الهاشم 292 أعلاه. R. Ettinghausen. Arab Painting. 61-62 .310 A.S. Melikian-Chirva. الدراسة المنشورة لأكثير اكتشافاً حول هذا المخطوط موجودة في كل من: ni. "Le roman de Varqe et Golsah". Ars Asiatiques, 22, special number (1970). 1-262; A. Daneshvari. Animal Symbolism in Warqah and Gulshah. (Oxford, 1986) .311 .312. راجع على سبيل المثال الدربياتي في فيينا، 91 Qutb-al-Din Abu-al-Muzaffar Muhammad ibn Zangi ibn Mawdud. cf. D. James. The Master Scribes: Qur'ans of the 10th to 14th Centuries (New York, 1992), no. 7, pp. 44-49 .287 .288. ترد قائمة مصايف القرآن الأخرى الوحيدة المتبقية في: D. James. The Master Scribes: Qur'ans of the 10th to 14th Centuries (New York, 1992), 49, note 7 أن تضفي إلى هذه المجموعة السورية بالكامل، الجزء المعروض في متحف الخط العربي بمدحش والذى يحمل إهداءً يفيد أن المصحف أهدى إلى المدرسة التئيرية بمدحش من قبل مؤسسها نور الدين بن محمود سنة 562 هـ / 1167 Syrie: Mémoire et Civilisation, exh. cat., Paris, 14 Septem- ber 1993 - 28 February 1994, no. 319, p. 425 M. Onder. The Museums of Turkey and Examples of the Masterpieces in the Museums (Turkiye Is Bankasi, 1977), pp. 215-216 .289 .290. الفرصة لنقدم شكرى إلى البروفيسور بريسيلا سوشك من معهد الفنون الجميلة بجامعة نيويورك لأنه لفت انتباھي إلى هذا المراجع. James. Master Scribes, 194 .291 .292. B. Saint Laurent. "The Identification of a Magnificent Koran Manu- script", in François Deroche ed. Les manuscrits du moyen-orient. (Is- tanbul / Paris, 1989), pp. 115-124 فيما يتعلق بالصوفى وابن بختشون، راجع مقالات: Abd al-Rahman b. Umar al-Sufi. "كتاب البيطرة" لأحمد بن حسن بن الأخفى من قبل إبرانست غروب في: .and 'Bukhtishu', in Encyclopaedia of Islam, 2nd ed. (Leyden, 1954 ff وتنتمي مناقشة الرسوم الواردة في "كتاب البيطرة" لأحمد بن الأخفى من قبل إبرانست غروب في: Ernst Grube in 'The Hippocratica Arabica Illustrata: Three 13th Century Manuscripts and Related Material', Survey 14, 3138-55 R. Hamarneh. 'Drawings and Pharmacy in al-Zahrawi's 10th Century Surgical Treatise'. United States National Museum Bulletin, M. Sadek. فيما يتعلق بمخطوطات دسڪوريديس، راجع على سبيل المثال: .228 (1961), 81-94 The Arabic Materia Medica of Dioscurides (Quebec, 1983); and D.R. Hill, trans. and ed., The Book of Knowledge of Ingenious Mechanical Devices by Ibn al-Razzaq al-Jazari (Dordrecht and Boston, 1974) .293 .294. ولمناقشة عامة تتعلق بتأليف أحد العرب من النصوص العلمية البوئية، راجع: K. Weitzmann. 'The Greek Sources of Islamic Scientific Illustrations'. in G.C. Miles, ed., Archaeologica Orientalia In Memoriam Ernst Herzfeld (Locust Valley, N.Y., 1952). 244-66 .295 .296. راجع "كليلة ودمنة" Kalila wa-Dimna, in Encyclopedia of Islam' (and). وتوجد مناقشة موجزة لمرأة الأمراء' mirrors for princes' في: T. Benfey, trans. Pantschatantra: Funf Bücher indischer Fabeln. Marchen und Erzählungen. I (Leipzig, 1859), intro.. 15-28 .297 .298. راجع المقالتين حول الهمذاني والحريري في: 'al-Hamadhani' and 'al-Hariri', in Encyclo- pedia of Islam للترجمة الإنكليزية لهذا الأخير، راجع: T. Chereny and F. Steingass, (The Assemblies of al-Hariri, 2 vols. (London, 1867-98) .299 .300. المخطوطات على التوالي هي مخطوط توبكابي ثم مخطوط باريس فمخطوط سان بطرسبرغ؛ Topkapi Sarayi Ahmet III 3493; Bibliothèque Nationale, Paris. Ar. 5847; and O. Grabar. نشر الأول أولغ غارياب: 'A Newly Discovered Illustrated Manuscript of the Maqamat of Hariri' .301 .302. وللقائمة الكاملة للممنوعات الواردة في مخطوط باريس، راجع كذلك: R. Ettinghausen. Arab Painting (Geneva, 1962). 104-24 .303 .304. H. Corbin et al., Les arts (de l'Iran: l'ancienne Perse et Baghdad) (Paris, 1938) .305 .306. راجع على سبيل المثال: R. Ettinghausen. Arab Painting, 114 .307 .308. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .309 .310. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .311 .312. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .313 .314. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .315 .316. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .317 .318. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .319 .320. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .321 .322. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .323 .324. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .325 .326. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .327 .328. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .329 .330. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .331 .332. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .333 .334. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .335 .336. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .337 .338. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .339 .340. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .341 .342. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .343 .344. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .345 .346. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .347 .348. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .349 .350. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .351 .352. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .353 .354. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .355 .356. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .357 .358. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .359 .360. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .361 .362. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .363 .364. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .365 .366. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .367 .368. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .369 .370. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .371 .372. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .373 .374. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .375 .376. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .377 .378. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .379 .380. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .381 .382. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .383 .384. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .385 .386. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .387 .388. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .389 .390. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .391 .392. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .393 .394. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .395 .396. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .397 .398. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .399 .400. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .401 .402. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .403 .404. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .405 .406. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .407 .408. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .409 .410. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .411 .412. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .413 .414. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .415 .416. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .417 .418. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .419 .420. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .421 .422. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .423 .424. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .425 .426. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .427 .428. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .429 .430. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .431 .432. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .433 .434. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .435 .436. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .437 .438. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .439 .440. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .441 .442. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .443 .444. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .445 .446. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .447 .448. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .449 .450. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .451 .452. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .453 .454. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .455 .456. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .457 .458. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .459 .460. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .461 .462. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .463 .464. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .465 .466. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .467 .468. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .469 .470. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .471 .472. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .473 .474. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .475 .476. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .477 .478. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .479 .480. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .481 .482. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .483 .484. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .485 .486. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .487 .488. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .489 .490. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .491 .492. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .493 .494. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .495 .496. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .497 .498. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .499 .500. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .501 .502. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .503 .504. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .505 .506. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .507 .508. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .509 .510. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .511 .512. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .513 .514. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .515 .516. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .517 .518. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .519 .520. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .521 .522. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .523 .524. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .525 .526. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .527 .528. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .529 .530. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .531 .532. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .533 .534. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .535 .536. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .537 .538. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .539 .540. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .541 .542. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .543 .544. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .545 .546. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .547 .548. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .549 .550. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .551 .552. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .553 .554. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .555 .556. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .557 .558. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .559 .560. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .561 .562. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .563 .564. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .565 .566. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .567 .568. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .569 .570. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .571 .572. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .573 .574. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .575 .576. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .577 .578. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .579 .580. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .581 .582. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .583 .584. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .585 .586. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .587 .588. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .589 .590. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .591 .592. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .593 .594. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .595 .596. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .597 .598. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .599 .600. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .601 .602. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .603 .604. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .605 .606. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .607 .608. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .609 .610. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .611 .612. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .613 .614. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .615 .616. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .617 .618. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .619 .620. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .621 .622. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .623 .624. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .625 .626. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .627 .628. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .629 .630. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .631 .632. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .633 .634. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .635 .636. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .637 .638. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .639 .640. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .641 .642. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .643 .644. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .645 .646. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .647 .648. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .649 .650. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .651 .652. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .653 .654. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .655 .656. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .657 .658. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .659 .660. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .661 .662. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .663 .664. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .665 .666. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .667 .668. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .669 .670. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .671 .672. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .673 .674. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .675 .676. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .677 .678. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .679 .680. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .681 .682. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .683 .684. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .685 .686. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .687 .688. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .689 .690. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .691 .692. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .693 .694. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .695 .696. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .697 .698. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .699 .700. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .701 .702. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .703 .704. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .705 .706. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .707 .708. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .709 .710. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .711 .712. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .713 .714. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .715 .716. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .717 .718. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .719 .720. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .721 .722. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .723 .724. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .725 .726. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .727 .728. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .729 .730. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .731 .732. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .733 .734. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .735 .736. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .737 .738. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .739 .740. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .741 .742. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .743 .744. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .745 .746. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .747 .748. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .749 .750. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .751 .752. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .753 .754. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .755 .756. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .757 .758. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .759 .760. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .761 .762. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .763 .764. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .765 .766. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .767 .768. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .769 .770. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .771 .772. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .773 .774. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .775 .776. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .777 .778. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .779 .780. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .781 .782. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .783 .784. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .785 .786. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .787 .788. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .789 .790. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .791 .792. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .793 .794. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .795 .796. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .797 .798. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .799 .800. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .801 .802. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .803 .804. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .805 .806. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .807 .808. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .809 .810. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .811 .812. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .813 .814. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .815 .816. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .817 .818. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .819 .820. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .821 .822. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .823 .824. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .825 .826. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .827 .828. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .829 .830. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .831 .832. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .833 .834. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .835 .836. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .837 .838. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .839 .840. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .841 .842. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .843 .844. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .845 .846. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .847 .848. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .849 .850. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .851 .852. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .853 .854. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .855 .856. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .857 .858. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .859 .860. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .861 .862. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .863 .864. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .865 .866. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .867 .868. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .869 .870. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .871 .872. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .873 .874. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .875 .876. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .877 .878. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .879 .880. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .881 .882. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .883 .884. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .885 .886. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .887 .888. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .889 .890. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .891 .892. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .893 .894. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .895 .896. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .897 .898. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .899 .900. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .901 .902. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .903 .904. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .905 .906. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .907 .908. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .909 .910. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .911 .912. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .913 .914. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .915 .916. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .917 .918. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .919 .920. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .921 .922. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .923 .924. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .925 .926. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .927 .928. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .929 .930. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .931 .932. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .933 .934. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .935 .936. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .937 .938. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .939 .940. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .941 .942. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .943 .944. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .945 .946. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .947 .948. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .949 .950. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .951 .952. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .953 .954. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .955 .956. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .957 .958. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .959 .960. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .961 .962. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .963 .964. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .965 .966. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .967 .968. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .969 .970. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .971 .972. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .973 .974. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .975 .976. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .977 .978. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .979 .980. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .981 .982. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .983 .984. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .985 .986. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .987 .988. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .989 .990. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .991 .992. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .993 .994. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .995 .996. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .997 .998. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .999 .1000. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1001 .1002. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1003 .1004. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1005 .1006. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1007 .1008. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1009 .1010. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1011 .1012. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1013 .1014. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1015 .1016. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1017 .1018. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1019 .1020. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1021 .1022. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1023 .1024. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1025 .1026. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1027 .1028. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1029 .1030. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1031 .1032. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1033 .1034. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1035 .1036. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1037 .1038. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1039 .1040. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1041 .1042. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1043 .1044. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1045 .1046. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1047 .1048. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1049 .1050. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1051 .1052. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1053 .1054. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1055 .1056. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1057 .1058. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1059 .1060. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1061 .1062. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1063 .1064. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1065 .1066. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1067 .1068. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1069 .1070. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1071 .1072. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1073 .1074. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1075 .1076. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1077 .1078. R. Ettinghausen. Arab Painting, 61-62 .1079 .1080. R. Ettinghausen. Arab Painting, 100-03 .1081 .1082. R. Ettinghausen. Arab Painting, 135-37 .1083 .1084. R. Ettinghausen. Arab Painting,

- C. Robinson. Palace Architecture and Ornament in the courtly dispensation of the muluk al-Tawa'if course of the muluk al-Tawa'if 1995 .10
- لمثال رائع عن قبة مُصلحة في تلمسان، راجع: Marçais. Architecture, 196. وفي الفروعين، راجع: H. Terrasse. La Mosquée al-Qaraouiyin à Fez (Paris. 1968); Torres Balbas. Arte, pls. 6 and 14 .11
- Christian Ewert. Islamische Funde in Balaguer und die Aljaferia in Zaragoza (Berlin. 1971); M. E. Sebastià and others. La Aljaferia de Zaragoza (Zaragoza. 1988); anon. La Aljaferia (Zaragoza. 1998) كما نشر Forschungen zur Almo-إيوب دراسة كاملة لمسجد تيمال قبل الترميمات الحديثة، ولا سيما مؤلفه hadische Moscheen (Zurich. 1991) .12
- Cynthia Robinson. "Memory and Nostalgia in Taifa court culture." (Muqarnas 15) 1998 .13
- انظر الفصل الثالث من هذا الكتاب، قسم التحف الفنية و [144] لمناقشة مدير بولوغين الذي أمر هذا الأخير بصنعه لمسجد الأندلسين في فاس عندما ولاده الفاطميون على المدينة ما بين 368-374هـ/985-979م. .14
- P. Sebag. The Great Mosque of Kairouan. trans. R. Howard (London and New York. 1965), pp. 68-69, 72, 73 .15
- ينتفي هذا الشعاع إلى المجموعة التي تحمل سقف ما أطلق عليه كريسيوبل "الأجنحة العادمة" للمسجد، وليس K.A.C. Creswell. Early Muslim Architecture, vol. II (Oxford. 1940), pl. 50 and P. Sebag, The Great Mosque of Kairouan. 50-51 .16
- Ebla to Damascus: Art and Archaeology of Ancient Syria (Exh. cat., Washington, D.C., 1985), no. 259, 260, p. 516 .17
- القبر بـ في الرقة / رفique حوالي 835هـ. ويعتقد أن 514 جزءاً من القطع الشعاعية التي تستند سقف الجنان العرضي لجامع القرويين تنتمي إلى السقف الأصلي للجامع. راجع: K. A. C. Creswell, EMA 2 (Oxford. 1940), 221-23, pl.50 .18
- R.W. Hamilton. The Structural History of the Aqsa Mosque (London. 1949), Pl. LXXVI .19
- Abd al-Rahman Ibn Khaldun. Kitab al-Ibar. Trans. by M. de Slane. Histoire des Berbères. (Algiers. 1852-56), vol. 2, pp. 43-44; Abu Ubayd al-Bakri. al-masalik wa-l-mamalik. Trans. by M. de Slane. Description de l'Afrique septentrionale (Algiers. 1913), p. 105 .20
- L. deBeylie. La Kalaa des Beni-Hammad, une capitale berbère de l'Afrique du Nord au XIe siècle (Paris. 1909), p. 66, fig. 53 .21
- الخصية المتقوّنة من جدران بناءات سدراته في الجزائر الحالية (908هـ/469-295هـ) جانبياً من هذه الظاهرة. إن هذه المصادر من شمال إفريقيا في التزخرف العماري لملوك الطوائف توّكّد فرضية روبيسون بأن "دول الطوائف" اتصلت بالوسط العماري... للعلم الإسلامي والمتوسطي الأوسع" C. Robinson. "Arts of the Taifa Kingdoms", al-Andalus: The Art of Islamic Spain (exh. cat., New York, 1992), 59 .22
- M. Jenkins. "Medieval Maghribi Luster-Painted Pottery". La céramique médiévale en Méditerranée occidentale. Colloques Internationaux C.N.R.S., no. 584 (Paris. 1980), 335-42 .23
- M. Jenkins-Madina. "From Qayrawan to Qalat bani Hammad: Ceramic Architectural Decoration in the Medieval Maghrib", in Festschrift for Michael Meinecke Damaszener Mitteilungen, II. 1999, 285-295, 38-39 .24
- M. Jenkins. Medieval Maghribi Ceramics: A Reappraisal of the Pottery Production of the Western Regions of the Muslim World, Ph.D. Diss., New York University. 1978, pp. 211-21 and Nos. Q9, Q38-85, Q91-129 .25
- الفصل السادس، قسم المعمار والزخرف العماري، شمال إفريقيا. .26
- M. Jenkins. Medieval Maghribi Ceramics, p. 212 & pl. XCIV, top .27
- M. Jenkins. Medieval Maghribi Ceramics, p. 219-221 .28
- الفصل الثالث، التحف الفنية al-Andalus, cat. no. 7, pp. 204-06 .29
- al-Andalus, cat. no. 16, p. 219 .30
- The Art of Medieval Spain A.D. 500-1200 (Exh. cat., New York, 1993), p.78, upper left .31
- A.S. Melikian Chir-. 21v, 37v, 46r, 57v, and 58v .32
- vani. Le roman de Varque et Golsah'. Ars Asiatisques 22, special number (1970), plates facing pp. 98 top and 99 top, and figs. 21, 36, 46, 57, nd 59; and A. Ates. Un vieux poème romanesque persan: récit de Warqah et Gulshah'. Ars Orientalis 4 (1961), fig. 36 .33
- راجع على سبيل المثال: A. The History', Survey, 10, pl. 632-5; 702-3; and R. Ettinghausen. Evidence for the Identification of Kashan Pottery', Ars Islamica 3 (1936), 44-5 .34
- R. Ettinghausen. Evidence for the Identification of Kashan Pottery'. Ars Islamica 3 (1936), 44-5. See, also, R. Ettinghausen, Arab Painting, 84, 112, 121, and 84 وراجع كذلك: ونسخة المصحف عدد 11 في متحف مولانا بقوية، المؤرخة سنة 1206-1207م/603 .35
- Soucek, Priscilla. "Ethnic Depictions in Warqah ve Gulshah", 9. Millerlerarası Turk Sanatlari Kongresi, Cilt III, (Ankara. 1995), pp. 223-233 .36
- كم يجده هذا الصنف من الفرسان في مجموعة نحت السلطان الأيوبي الملك الصالح التي ينتهي إليها [408] .37
- M.K. Ozergin. 'Selcuklu sanatçısı Nakkas'Abdul'Mu'min el-Hoyi hakanı kinda', Belleten 34 (1970), 219-29 .38
- Soucek.. ويتقدّم سوتشاك في المصدر المذكور أعلاه، "Priscilla, "Ethnic Depictions in Warqah ve Gulshah" إنما يحيط به حكم علاء الدين قيقباذ بن قيسارو (حكم ما بين 615-615هـ/1219-1237م). .39
- G.K. Bosch, et al. Islamic Bindings & Bookmaking (exh. cat., Chicago. 1981), 56 .40
- R. Ettinghausen. "Near Eastern Book Covers and their Influence on European Bindings: A Report on the Exhibition 'History of Bookbinding' at the Baltimore Museum of Art. 1957-58", Ars Orientalis, 3 (1959), 121 .41
- Arts of Islam, exh. cat., Hayward Gallery, London. 1976, cat. no. 510 and M. Weisweiler, Der Islamische Bucheinband des Mittelalters (Wiesbaden, 1962), pl. 41, fig. 60 .42

### الفصل السابع

- كل هذه المساجد مذكورة في: Marçais. Architecture, 191ff .43
- L'Art Hispano-mauresque, 298ff and L. Torres Balbas, Artes Almohadas (vide y Almohade (Madrid. 1955 .44
- D. Hill. للحصول على نظرة عامة من خلال الصور: and L. Golvin, Islamic Architecture in North Africa (London. 1976 .45
- كم توجد رسوم وأوصاف مفصلة ومتأنة في: Ch. Ewert. Forschungen zur Almohadis-chen Moscheen, several volumes (Mainz. 1981- ff .46
- هذه المساجد في: Hillenbrand, Islamic Architecture (Paris. 1954 .47
- Jacques Caillé, La Mosquée de Hassan à Rabat (Paris. 1954 .48
- J. Schacht in Ars Orientalis 2 (1957 .49
- M. Zbiss. "Doc-uments d'architecture fatimite d'Occident," Ars Orientalis 2 (1959 .50
- Hillenbrand. Islamic Architecture, 54ff .51
- J. Meunié, H. Terrasse, G. Deverdun, Nouvelles Recherches Archéologiques à Marrakesh (Paris. 1957); G. Deverdun, Marrakesh (Rabat. 1959 .52
- .يُقدم ياسر طباع حلاً جديداً وأصولاً لهذه البناءة في مؤلفه، وإنني معنٍ له جداً لأنه أطعنني على نصه المخطوط الرابع .53
- H. Basset and H. Terrasse. Sanctuaires et forteresses almohades (Paris. 1932); Th. Glick. From Muslim fortress to Christian castle (Manches-ter, 1995 .54
- .يُحمل أن بوابة فيزااغرا في طليطلة السابقة زمنياً بُنيت قبل 18. Marçais. Architecture, 217-18 .55
- للاطلاع على أعمال أقرب إلى زمنها، تتعلق بطلطنة الإسلامية، راجع: Clara Delgado Valero, Toledo, 1987 and F. J. Sanchez-Palencia and others, Toledo, arqueología en la ciudad (Toledo. 1996 .56
- Hillenbrand, Islamic Architecture, 446; Julio Navarro Palaz, Una casa islamica en Murcia (Murcia. 1991) and Casas y palacios de al-Andalus ((Grenada. 1995 .57

- and. M. Jenkins in *The Art of Medieval Spain*, 77  
45. توجد أثیر قطعة نسيج مبنية من هذه الغفارة في وعاء للذخائر المقدسة في كنيسة كومينتارو تونا قرب برغوس  
D.G. Shep-*church of Quintanaortuna near Burgos in Spain* بالسبانيا، راجع:، .herd. 'A Dated Hispano-Islamic Silk', *Ars Orientalis* 2 (1957), 373-82  
شتمل السمات التقنية لهذه المجموعة نسيج حافظ بتصنيف 4-2 من خيوط المسدي في الخلفية المنسوجة،  
وكذلك تقنية عميزة يطلق عليها طريقة "أنسان المشط" لشدة الخطوط النذهبية. للاظالع على مناقشة لهذه المجموعة  
C. Partearroyo, "Almoravid and Almohad Textiles", al-An-*dalus: The Art of Islamic Spain* (Exh. cat., New York, 1992), pp. 105-13  
باتصالها، راجع:، 46. هذه القطعة الحريرية خاتق الأسود غُرّ عليها في قبر المطران برناردو أوف كالفو (توفي عام 640 م/ 1243)  
في فيش Bishop Bernard of Calvo at Vich، كما توجد قطعة منها الآن في متحف الفن بكلفلاند  
D.G. Shepherd. 'A Twelfth-Century Cleveland Museum of Art Hispano-Islamic Silk'. *The Bulletin of the Cleveland Museum of Art* 38 (1951), p. 59. and D.G. Shepherd. 'Another Silk from the Tomb of St. Bernard Calvo', *Ibid.*, p. 75  
P. Deschamps. 'Les fresques des cryptes des cathédrales de Chartres et de Clermont et l'imitation des tissus dans les peintures murales'. *Monuments et mémoires publiés par l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres* 48 (1954), 91-106. figures 11-12; and M. Vieillard-Troiekouloff. 'La Cathédrale de Clermont du Ve au XIIIe siècle'. *Cahiers archéologiques*, 11 (1960), 231, 245-7  
47. D.G. Shepherd. "A Dated Hispano-Islamic Silk". *Ars Orientalis*, 2 (1957), pp. 381-82  
48. D.G. Shepherd. 'A Treasure from a Thirteenth-Century Spanish Tomb'. *The Bulletin of the Cleveland Museum of Art* 65 (1978), 111-134  
لمناقشة عامة حول تقنية هذه المجموعة وأسلوبها، راجع:، 49. D.G. Shepherd. 'The Hispano-Islamic Textiles in the Cooper Union Collection', *Chronicles of the Museum for the Arts of Decoration of the Cooper Union*, 1 (1943), 351-405  
Shepherd. 'The Hispano-Islamic Textiles', 382, fig. 16  
50. The Meeting of Two Worlds: The Crusades and the Mediterranean Context. (Exh. cat., Ann Arbor, 1981), No. 4, p. 26  
51. C. Partearroyo. 'Almoravid and Almohad Textiles'  
The Art of Medieval Spain, cat. no. 55, pp. 104-05 and M. Jenkins, 'Fatimid Jewelry, Its Subtypes and Influences.' *Ars Orientalis*, vol. 18 (1988), pp. 39-57  
52. The Glory of Byzantium: Art and Culture of the Middle Byzantine Era, A.D. 843-1261 (Exh. cat., New York, 1997), cat. no. 279, pp. 421-22  
53. R. Landau. Morocco: Marrakesh, Fez and Rabat (New York, 1967), Fig. 53, p. 86  
للاطلاع على مثال جميل لمقبض باب مرابطي، راجع:، 54. كما يمكن رؤية ذلك في الصورة، فإن التكرار اللاتهائي للعنصر الوارد على هذه الأبواب المغربية أقل تعقيداً من  
العنصر الوارد في الصورة [464] وما يتصل بها. انظر الصورة [451]  
55. M. Jenkins. 'Medieval Maghribi Luster-painted Pottery', 338-42 and, 'The Art of Medieval Maghribi Ceramics, 152-69 & 177-88 Medieval Spain', cat. no. 53, p. 103  
56. النوع الآخر من الفخاريات المنتجة في الأندلس والمزخرفة بهذه التقنية لها تصميم بال قالب يجري إبرازه بالطلاء  
المزجج. هناك مذاخر مبنية من هذا النوع الأكثر ندرة في: Instituto de Valencia de Don Juan, Madrid (Gomez-Moreno. *El Arte Arabe*, Figs. 382&383, p. 320) (راجع كذلك: *Islamic Museum in Mertola, Portugal*:  
57. قبل طلاء الموتيفات المختلفة بالألوان المزججة، كانت كل مساحة مزمع طلاوها تحتاط بمادة شحامية تخلط بالملغافيز، مما يجعل دون اختلاط الألوان المختلفة. بعد حرقها بالنار، يتحرق الششم ويقى خط داكن يحيط بالموتيفات.  
58. G. Berti and L. Tongiorgi, *I Bacini Ceramicci medievali delle Chiese di Pisa* (Rome, 1981), Tav. LII-LIV  
قصر بادج براكشن Badi Palace, Marrakesh. كانت كل بلاطة مصممة في الأصل لتتدخل في الجدار.  
60. 62. 63. على قطع من هذا النوع من الفخاريات في بجاية حيث يُحمل أنها كانت تحافي الخزف ذات البريق العلمني، M. Jenkins. *Medieval Maghribi Ceramics*, 175-76 and Pl. CVIII، راجع:
- وقد نجأ عدد من الأحواض المرمرية المغاربية The Art of Medieval Spain, no. 37, pp. 92-93 .31  
من القرنين الرابع والخامس هـ / العاشر والحادي عشر مـ .32  
The Art of Medieval Spain, 83 .32  
استُخدمت التماثيل الحجرية للأسد روّوساً للياباني في مالقة بالأندلس، راجع:، .33  
Decoracion zoomorfica en las Islas Orientales de al-Andalus (Palma M. Jenkins. "al-Andalus, de Mallorca, 1978), pp. 37-40 Crucible of the Mediterranean." *The Art of Medieval Spain* 500-1200 (Exh. cat., New York, 1993), photo bottom p. 82 حماد، تم. ص. 80 و 81 للأمثلة من سبايك النحاس. كما توجد كذلك فوهة ينبع على هيئة الأسد في المتحف الأخرى يابانية. قُررت هذه الحفف الخشبية بأنها رائعة من الناحية الحرافية حتى أنه بالمقارنة يبدو أن مسلمي الشرق لم يكونوا قادرین على نقش الخشب بهذه الدرجة من الأناقة. راجع ابن مرزوقي: Ibn Marzuq, Masnad, quoted in H. Basset and H. Terrasse. *Sanctuaires et forteresses almohades* (Paris, 1932), p. 234, and H. Terrasse. *L'art hispano-mauresque* (Paris, 1932), p. 383  
يمكن أن نفترض هذه العادة إلى حد بعيد العدد الكبير وغير المألوف للمنابر المغاربية (مقارنة بأعدادها في الأقاليم الإسلامية الوسطى والشرقية) والحقيقة التي تُعطّلها هنا. لمناقشة تتعلق بهذه الممارسة، راجع: J. Schacht. "An Unknown Type of Minbar and Its Historical Significance". *Ars Orientalis*, 2 (1957), pp. 149-53  
G. Marcais. 'La chaire de la Grande Mosquée d'Alger'. *Hesperis*, 1 (1921), 359-85; Basset and Terrasse. *Sanctuaires et Forteresses*, 238, with correction of date; M. Gomez-Moreno. *El arte arabe español hasta las Almohades. arte mozárabe*. *Ars Hispaniae* 3 (Madrid, 1951), pp. 282-83, fig. 348; and L. Torres Balbas. *Artes almohade y almohade* (Madrid, 1955), p. 3, pl. 39  
الشكل، بينما توجد على طول المدرج سبع لوحات على شكل شبه منحرف وعشرون مثلاً. ولا توجد تصاميم هندسية إلا في سبع لوحات، وهي على عكس مثيل القبروان ليست من صنف الشغل المفتوح. Basset and Terrasse. *Sanctuaires et Forteresses*, 234-40; Terrasse. *L'art hispano-mauresque*, 383-95; J. Sauvaget. 'Sur le minbar de la Kutubiyya de Marrakech'. *Hesperis*, 36 (1949), 313-19; Torres Balbas. *Artes almohade y almohade*, 31, 45-6, pl. 40-1; and J.M. Bloom, et al. *The Minbar from the Kutubiyya Mosque* (New York, Madrid, and Rabat, 1998  
انظر في الفصل الثاني الصورة [98] والمناقشة المتعلقة بهذه التقنية إبان العصر الإسلامي المبكر. وهناك احتمال كبير في أن هذا النوع من الزخرف انتشر في الأندلس متبناً الطريق ذاتها التي سلكتها العديد من الموتيفات والتقطيبات التي سيق أن ناقشتها. H. Terrasse. *La mosquée d'al-Qarawiyyin à Fes et l'art des Almoravides*, *Ars Orientalis*, 2 (1957), 145-7, plates 17-18  
Basset and Terrasse. *Sanctuaires et Forteresses*, 310-35, figures 119-28, plates 40-4  
H. Terrasse. *La mosquée des Andalous à Fes* (Paris, n.d.), 35-6, 50-2, plates 49, 53, 93-6  
R.B. Serjeant. 'Materials for a History of Islamic Textiles to the Mongol Conquest'. *Ars Islamica* 15-16 (1951), 29-40, 55-6  
R.E. Serjeant. 'Material for a History of Islamic Textiles up to the Mongol Conquest'. *Ars Islamica* 9 (1942), 82  
ibid., 10 (1943), 99, 11-12 (1946), 107-8, 116, 138, and 15-16 (1951), 33  
انظر الفصل السادس من هذا المؤلف، الهمامش 227  
F.E. Day. 'The Inscription of the Boston 'Baghdad' Silk: A Note on Method in Epigraphy', *Ars Orientalis* I (1954), 191-94; E. Kuhnle, "Some Observations on Buyid Silks", in A.U. Pope, ed., *A Survey of Persian Art from Prehistoric Times to the Present*, vol. 14 (London and New York, 1967), pp. 3080-89; idem. 'Die Kunst Persiens unter den Buyiden', *Zeitschrift der Deutschen Morgenländischen Gesellschaft*, N.F. 31 (1956), 90; H.A. Elsberg and R. Guest. 'Another Silk Fabric Woven at Baghdad', *Burlington Magazine*, 44 (1934), 271-2; .43 .44

- Musée du Petit Palais. De l'empire romain aux villes impériales: 6.000
- .64
- J. Leroy. Les Manuscrits راجع الفصل السادس من هذا المؤلف، قسم: فن الكتاب، وكذلك: coptes et coptes-arabes (Paris, 1974), esp. pp. 113ff and 157ff .9
- The Glory of Byzantium exh cat لاطلاع على مثال آخر، راجع مساعدة جنكينس مدينة في: ، cat. no. 273, p. 417 .10
- J.M. Fiey. Assyrie Chrétienne (Beirut, 1965-68) and Mar Benham (Baghdad, 1970) .11
- 1220 من الصور عن هذا المخطوط وغيره من Or. 7170 في المتحف البريطاني (616-627م) .12
- J. Leroy. Les Manuscrits syriaques à peintures (Paris, 1964), راجع: 1230 .13
- I. Smirnoff. Vostochnoe Serebro (St. Petersbourg, 1909), pl. XV among others; B.P. Darkevych and B. Marshak "O tak nazyvaemym among others" Sovjetskaia Arkheologija 50 (1976) .13
- B. Marschak. Silberschätze des Orients (Leipzig, 1976), esp. pp. الآيس: 96ff and 315ff .14
- Th. Ulbert and others. Resafa فيما يتعلق باكتشافات الرصافة، راجع: III: der Silberschatz (Mainz, 1990) .15
- قد تكون أغزر في آسيا الوسطى.
- B. Narkiss. Hebrew Illuminated Manuscripts (Jerusalem, 1969), p. 44 .16
- E. Anglade. Catalogue des Boiseries de la Section Islamique. Musée du Louvre (Paris, 1988), cat. no. 45, pp. 74-77 .17
- (L. Bier. Sarvistan (University Park, Pa. 1986) راجع الفصل الثاني من هذا الكتاب، قسم: فن الكتاب. للتحف التي من المحتمل أنها صُنعت بعد الفتح الإسلامي، .18
- J. Sauvaget. "Remarques sur l'Art Sassanide." Revue des Etudes Islamiques (1938); B. Marshak. Sogdieskoe Serebro (Moscow, 1971) .19
- وراجع كذلك مؤتة: 1976 .20
- P. Harper. The Royal Hunter: Art of the Sasanian Empire, exh. cat. Deborah Thompson, وراجع في هذا الصدد كذلك: (New York, 1978), cat. no. 26 .21
- Stucco from Chal Tarkhan-Eshqabad near Rayy (Warminster, Wiltshire, 1976) When Silk was Gold: Central Asian and Chinese Textiles, exh. cat. New York, 1997. James C.Y. Watt and Anne E. Wardwell (eds), 20-51; .22
- J. Rawson. "Tombs or Hoards: The Survival of Chinese Silver of the Tang and Song Periods, Seventh to Thirteenth Centuries A.D." and W. Watson. "Precious Metal – Its Influence on Tang Earthenware", Pots and Pans: A Colloquium on Precious Metals and Ceramics in the Muslim, Chinese and Graeco-Roman Worlds. Oxford 1985 (Oxford, 1986), pp. 31-56 and 153-74, respectively .23
- P. Golden. article 'Rus' in Encyclopedia of Islam, 2nd ed .24
- M. Stenberger. Die Schatzfunde Gotlands der Wikingerzeit (Kungl. Vetterhets. Historie och Antikvitets Akademien. Stockholm, 1958), i. 247, 250-54, 351-52; A. Geijer. Oriental Textiles in Sweden (Copenhagen, 1951), pp. 16-19 and "Oriental Textiles in Scandinavian Versions", in Aus der Welt der islamischen Kunst. Festschrift für Ernst Kuhnel zum 75. Geburtstag am 26.10.1957 (Berlin, 1959), pp. 323-35 .25
- J.M. Thierry and P. Donabedian. Les Arts Arméniens (Paris, 1987), T.F. Mathews and R. S. Wiech, Treasures in Heaven (New York, 1994), and various authors in The Dictionary of Art .26
- S. Der Nercessian. Akhtamar, Church of Art فيما يتعلق بباحثamar, راجع: .27
- آخر الماجز حول الفن الأرمني في: the Holy Cross (Cambridge, 1965) الذي يقدم النص المهم جداً الذي يصف قصر غاجيك Gagik's palace والذي يرجع تقادياً التأويلاً السابقة والتخييمية المتعلقة بالمنحوتات التي قدمها كل من أوتو-دوم وإيسريو غلو .28
- K. Otto-Dorn and I. Ipsiroglu W. Djebadze. Archeological Investigations in the Region West of Antioch on-the-Orontes. (Stuttgart, 1986). Figs. XLIX and L, pp. 158-59 and plates 73-75; L. G. Hrushkova. Likhni (Moscow, 1998), pp. 75ff .29
- يمكن الاطلاع على قائمة مراجع طربلة حول هذه المسألة في: .30
- Helen C. Evans and William Wixom. The Glory of Byzantium (New York, 1997), pp. 422-23 .31
- الورقات [154] مثل آخر للصنف الإسلامي الغربي للأسلوب الجديد في الخط.
- Mu'izz ibn Badis. Umdat al-kuttab wa-uddat dhawi al-albab, trans. by Martin Levey. Mediaeval Arabic Bookmaking and its Relation to Early Chemistry and Pharmacology (Philadelphia, 1962) .32
- al-Andalus, cat. no. 75, pp. 304-05 .33
- R. Ettinghausen. "Near Eastern Book Covers and their Influence on European Bindings: A Report on the Exhibition 'History of Bookbinding' at the Baltimore Museum of Art, 1957-58". Ars Orientalis 3 (1959), pp. 113-31; and, P. Ricard. "Sur un Type de Reliure des Temps Almohades". Ars Islamica, vol. 1 (1934), pp. 74-79 .34
- للتجليل المبكر المزعج بالسفر المذهب، راجع: al-Andalus, cat. no. 78, p. 308. ومن الجائز أنك هناك ألمة أقدم للسفر بالذهب في المغرب لأن ابن باهيس يعطي معلومات تقنية حول حجم التسخين بالذهب، انظر الهاشم 66 أعلاه.
- A.R. Nykl. Historia de los amores de Bayad y Riyad: Una chantefable oriental en estilo persa (New York, 1941) .35
- R. Ettinghausen. Arab Painting (Geneva, 1962), 125 ff. & al-Andalus, cat. no. 82, f.26v, p. 313 .36
- الفصل الثامن
- R. Bulliet. "Naw Behar and the Survival of Iranian Buddhism." Iran 14 (1976); S. Melikian-Chirvani. "L'évocation littéraire du bouddhisme dans l'Iran musulman." Le Monde Iranien et l'Islam 2 (1974) .37
- لجمع المسائل المتعلقة بأنواع الملابس واستخداماتها، راجع: Y. Stillman. 'Llibas', in Encyclo-pedia of Islam, 2nd ed .38
- A. Grabar. Recherches sur les Influences Orientales dans l'Art Balkanique (Paris, 1928) and in his L'Art de la Fin de l'Antiquité et du Moyen Age (Paris, 1968), esp. pp. 653ff.; K. Erdmann. "Arabische Schriftzeichen als Ornamente." Akademie der Wissenschaften in Mainz, Abhandlungen der geistiges Klasse 9 (1953); R. Ettinghausen "The Impact of Muslim Decorative Arts and Painting on the Arts of Europe." and O. Grabar "Architecture" in J. Schacht and C.E. Bosworth, eds. The Legacy of Islam (Oxford, 1974); R. A. Jairazbhoy. Oriental Influences in Western Art (Bombay, 1965); J. Baltrusaitis. Le Moyen Age Fantastique (Paris, 1981), esp. pp. 99ff .39
- Ibn Zubayr. Kitab al-Dhakha'ir wa-l-Tuhaf. trans and annot Gh. Qad-dumi. Book of Gifts and Rarities. Cambridge, MA, 1996, p. 230 .40
- المتعلقة بالمهور، فقد قالها البروفيسور غوريتين شفرياً لأحدنا.
- S.D. Goitein .41
- الاستبيانات الجيدة أغزرتها لوسي آن هنت: Lucy-Ann Hunt in The Dictionary of Art, Staatliche Museen zu Berlin, ونعرف الكثير عن الفن القبطي من خلال المعارض، ومن آخرها: (Agypten. Schätze aus dem Wüstensammlung Wiesbaden, 1996) .42
- من الكتالوجات المتخصصة في الأقبية القبطية، ومنها على سبيل المثال: Florence (Florence, 1996), the Palazzo Mansi in Lucca (Lucca, 1995), from a private collection in Switzerland (coll. Bouvier) exhibited in Paris. Institut du Monde Arabe. Tissus d'Egypte (Paris, 1993), or from the Musée de Cluny. by A. Lorquin Les Tissus Coptes au Musée National de Cluny (Paris, 1992) .43
- راجع: Hugh G. Evelyn-White. The Monasteries of the Wadi'n Natrun, Part III (New York, 1933), plates LXVI-LXXI .44
- E. Pauly. Bois sculptés d'églises coptes: Epoque fatimide (Cairo, 1930); H.G.E. White. The Monasteries of the Wadi'n Natrun, plates XXVIIA and LXXXVIB; and M. Jenkins. "An Eleventh-Century Woodcarving from a Cairo Nunnery". Islamic Art in The Metropolitan Museum of Art, ed. Richard Ettinghausen (New York, 1972), pp. 227-240 .45
- Y. Marmaré. Catalogue of Arabic Gospels in Mt. Sinai (in Greek), Ath-.8

- الفصل الثاني من هذا الكتاب، قسم: في الكتاب، الفقرات المخصصة للأنسجة. .36
- G. Bellafiore. Architettura in Sicilia nelle età islamica e normanna. figs 120, 122 and 123 and figs 164-168 وللمعجيات المرسومةن راجع: (Princeton, 1939) .37
- E. Kühnel. Die Islamischen Elfenbeinskulpturen. VIII.-XIII. Jahrhundert (Berlin, 1971), nos. 60-61, 66-70 and 76-86 and D.M. Ebitz. Two Schools of Ivory Carving in Italy and Their Mediterranean Context in the Eleventh and Twelfth Centuries. Ph.D. diss., Harvard University, 1979, esp. pp. 129-395 .38
- J. Dodds. Architecture and Ideology in Early Medieval Spain (University Park, Pa., 1989) .39
- (J. Williams. The Illustrated Beatus (London, 1994) .40
- H. Stierlin. Los Beatos de Liébano y el Arte Mozárabe (Madrid, 1985) .41
- A. Grabar, Les Arts de l'Antiquité, vol. 3, pl. 163b من بين الآثار الأخرى: .42
- O. Grabar in E. Sears (and T. K. Thomas. Reading Medieval Images (Ann Arbor, 2001 al-Andalus: The Art of Islamic Spain, exh. cat. New York, 1992). 385 and cat. no. 133, 390 and M.L. Bates. Islamic Coins (The American Numismatic Society, New York, 1982), pp. 32-33 .43
- T. Glick. From: Muslim Fortress to Christian Castle (Manchester, 1995) يصعب تحديد هذه الفترة بصفة ملائمة لأنها استُخدمت للإثبات المعاصرة. راجع: .44
- Basilio P. Maldonado in The Dictionary of Art and J. Dodds in: راجع: .45
- S. Jayyusi. The Legacy of Muslim Spain (Leyden, 1992) and V. Mann. T. Glick, and J. Dodds. Convivencia: Jews, Muslims and Christians in Medieval Spain (New York, 1992) .46
- (N. Kubisch. Die Synagoge Santa María La Blanca (Frankfurt, 1995) .47
- (A. Fikri. L'Art Roman du Puy et les influences islamiques (Paris, 1934) .48
- M. Jenkins-Madina. Fatimid Decorative Arts: The Picture the Sources Paint', in L'Egypte Fatimide: son art et son histoire (Paris, 28, 29, et 30 mai 1998 (Paris, 1998)), and A. Shalem. Islam Christianized: Islamic Portable Objects in the Medieval Church Treasures of the Latin West (Frankfurt, 1996), 58-60 and 113-15 .49
- C. Buckler. Harun al-Rashid and Charles the Great (London, 1931); M. Hamidullah. "Embassy of Queen Bertha." Journal of the Pakistan Historical Society 1 (1953) The Glory of Byzantium, cat. no. 274, p. 418 .50
- لهذه القطعة علاقة بأعمال الفن البهدي المستوردة إلى بغداد ومكة في العصور الإسلامية المبكرة: I. Kalavrezou. 'The Cup of San Marco' 173 .51
- F. Gabrieli. A. Shalem. Islam Christianized (Arabi in Italia (Milan, 1979) .52
- R. Ettinghausen. Impact', 297 and Al-Andalus cat., cat. no. 23 .53
- M. Gomez-Moreno. El Panteón Real de las Huelgas de Burgos (Madrid, 1946) .54
- M. Jenkins. 'New Evidence for the Possible Provenance and Fate of the So-called Pisa Griffin', Islamic Archaeological Studies 1, 1978 (Cairo, 1982) .55
- الفصل السادس من هذا المؤلف، قسم: التحف الفنية. .56
- An Jiayao. "Early Glass Vessels of China". Kaogu Xuebao 4 (1984), 413-47. Trans. By M. Henderson. 'Early Chinese Glassware', (The Oriental Ceramic Society Translations, 12), 1987; An Jiayao. 'Dated Islamic Glass in China'. Bulletin of the Asia Institute, N.S. 5, (1991), 123-38 وراجع كذلك الفصلين الرابع والخامس، قسم: التحف الفنية. .57
- S. Redford. "How Islamic is it." Muqarnas 7 (1990) .25
- O. Grabar et al.. City in the Desert. Qasr al-Hayr East (Cambridge, Mass., 1978), vol. I, pp. 121-22 and Vol. II, pp. 218-19 and 230-31; J. Soustiel. La Céramique Islamique (Fribourg, 1985), p. 135, fig. 163; A. Lane. Early Islamic Pottery (London, 1957), Fig. 35 B; F. Sarre and E. Herzfeld. Archäologische Reise im Euphrat- und Tigris-Gebeit (Berlin, 1911), Vol. III, pl. CXIII; C.V. Bornstein and P.P. Soucek. The Meeting of the Two Worlds: The Crusades and the Mediterranean Context (Ann Arbor, 1981), pp. 16 & 44; and M.N. Mitsishvili. A Glazed Pottery Workshop in Medieval Tbilisi (9th - 13th centuries) (Tbilisi, 1979) .26
- (N. Thierry. Haut Moyen Age en Cappadoce (Paris, 1994) .27
- الآخر). George C. Miles. "Byzantium and the Arabs." Dumbarton Oaks Papers 18 (1964) (pers) وراجع كذلك: R. Ettinghausen. "Kufesque in Byzantine Greece, the Latin West and the Muslim World." Ettinghausen Collected Papers pp. 72ff .28
- Byzantium cat., nos. 223 and 224; E.S. Ettinghausen. "Byzantine Tiles from the Basilica in the Topkapı Sarayı and Saint John of Studios". Cahiers Archéologiques, vol. 7, (1954), pp. 79-88; M. Jenkins. Medieval Maghribi Ceramics: A Reappraisal of the Pottery Production of the Western Regions of the Muslim World. Ph.D. diss., New York University, 1978, pp. 189-221 .29
- C. Mango. The Art of the Byzantine Empire (New York, 1972), pp. 128-9 .30
- H.R. Hahnloser. Il Tesoro di San Marco (Florence, 1971), pls. LXXXIX .31
- I. Kalavrezou. "The Cup of San Marco." Festschrift für Florentine Mütterich (Munich, 1985), pp. 167-74 .32
- W. Tronzo. The Cultures of His Kingdom. Roger II and the Cappella Palatina in Palermo (Princeton, 1997) .33
- G. Bellafiori. La Zisa di Palermo (Palermo, 1978) and Architettura in Sicilia nelle età islamica e normanna (Palermo, 1990) .34
- U. Monneret de Villard. Le Pitture musulmane al soffito: (Rome, 1950) للمباحثات اللاحقة، راجع: .35
- M. Gelfer-Jørgensen. Medieval Islamic Symbolism and the Paintings in the Cefalù Cathedral (Leiden, 1986) .36
- للقائمة محتويات ذات علاقة بهذه الشسلة، راجع: 29 .37
- O. Grabar in D. James, ed., Islamic art at the Margins (Los Angeles, 2001) .38
- أيضاً دراسة: Painting of the" حاجج أنتغاوزن أن رسومات باليرمو أفضل أمثلة لدينا عن الفن التشكيلي الفاطمي: .39